‘evangile
dans sa plénitude
P B, Sz}mm




Sommaire :

Introduction

1: CHRIST NOTRE SAUVEUR

2: CHRIST NOTRE SANCTIFICATEUR

3: CHRIST NOTRE GUERISSEUR

4: CHRIST, NOTRE SEIGNEUR QUI VIENT
5: LA MARCHE AVEC DIEU

6: GARDES

Cette traduction a été réalisée par intelligence artificielle a partir de 1'ceuvre d'un auteur décédé depuis plus
de 70 ans et désormais libre de droits.

Elle peut étre partagée, copiée et imprimée librement et gratuitement, a la condition de ne pas la modifier et
de conserver cette déclaration.

Retrouvez ce document et d'autres ressources sur voirjesus.com.



INTRODUCTION

Le titre de ce petit volume, « L'Evangile dans sa plénitude », est une expression familiére pour des milliers
d'enfants de Dieu depuis quarante ans. Non que les vérités contenues dans cette declaration fussent
inconnues auparavant, mais leur regroupement sous cette forme a été donné au Dr A. B. Simpson apres qu'il
eut lui-méme fait la joyeuse expérience de la plénitude de I'Evangile dans sa propre vie.

Cela ne signifie pas que les bénédictions de I'Evangile se limitent exclusivement a quatre : Christ notre
Sauveur, Christ notre Sanctificateur, Christ notre Guérisseur, et Christ notre Seigneur qui Vient. En un
sens, c'est un Evangile aux multiples facettes, avec d'innombrables bénédictions et des expériences toujours
plus profondes et plus riches de la grdce et de l'amour de Dieu. « Mais il y a quatre messages dans
I'Evangile », dit l'auteur, « qui résument de maniére trés compléte les bénédictions que Christ a a nous offrir
et qu'il est particulierement important que les chrétiens soulignent aujourd'hui. » Celles-ci constituent quatre
grands piliers dans le temple de la vériteé.

Notez l'ordre de ces grandes vérités. La premiére chose en premier lieu : Christ notre Sauveur. A juste titre,
la premiere concerne l'ame, perdue par le péché et l'éloignement de Dieu, mais « rendue proche par le sang
de Christ ». Ce n'est pas une petite chose que d'étre sauvé — justifié, pardonné, né de nouveau. Cette vérité
fondamentale a besoin d'étre réitérée a notre époque, ou le péché est minimisé ou rationalisé, et ou
l'expiation de Jésus-Christ est rejetée par beaucoup. Il en va de méme pour la Sanctification — un mot et
une expérience mal compris et évités par de nombreux croyants. Elle marque une crise définie et distincte
dans 'histoire d'une dme. Le déploiement de ces quatre phases de I'Evangile sera rendu fascinant de clarté
pour le lecteur de ce livre. 1l mérite amplement une étude réfléchie et priante, et par-dessus tout,
l'appropriation du message dans sa pleine dimension — le Christ tout-suffisant pour l'esprit, l'ame et le
corps.

Le Dr Simpson l'a prouvé dans sa propre vie ; autrement, sa prédication aurait été vaine, l'Alliance
Chrétienne et Missionnaire n'aurait pas vu le jour, et des milliers et des milliers de personnes dans le monde
entier auraient été privées de la connaissance et de l'expérience d'un Christ complet. S'adressant a un
auditoire a Londres il y a de nombreuses années, le Dr Simpson a relaté les expériences suivantes qui ont
marqué trois grandes époques de sa vie : « Il y a environ vingt-sept ans, j'ai sombré pendant dix mois dans
les eaux du découragement, et j'en suis sorti simplement en croyant en Jésus comme mon Sauveur. 1l y a
environ douze ans, je suis entré dans une autre profonde expérience de conviction, et j'en suis sorti en
croyant en Jésus comme mon Sanctificateur. Aprés des années d'enseignement et d'attente en Lui, le
Seigneur Jésus-Christ m'a montré il y a quatre ans que c'était Sa volonté bénie d'étre mon Sauveur complet
pour le corps aussi bien que pour l'dme. »

Cet exposé de « L'Evangile dans sa plénitude » a connu une trés large diffusion au cours des années
passées, et nous sommes convaincus que sous cette forme nouvelle et attrayante, il sera trés demandé. Rien
de mieux, en dehors de la Bible, ne pourrait étre mis entre les mains des nouveaux convertis. L'un de nos
evangélistes, dans les premiéres années de l'ceuvre, en a utilisé des centaines de cette maniere avec des
résultats remarquables.

Le message est simple, scripturaire et satisfaisant. L'Eglise en a besoin comme antidote a l'erreur et d
l'apostasie, comme reméde infaillible a l'échec, comme réponse au cri des cceurs affamés, comme source de
santé pour le corps et comme inspiration pour achever le temoignage et ramener le Roi.

FREDERIC H. SENFT.



I. CHRIST NOTRE SAUVEUR

« Et ils criaient d'une voix forte, en disant :
Le salut est a notre Dieu qui est assis sur le trone, et a l'"Agneau. »
Apocalypse 7:10.

C'est le cri des rachetés autour du trone alors que l'univers se dissout dans la ruine et que la terreur remplit le
cceur des hommes. C'est le premier cri des rachetés apreés qu'ils ont atteint leur demeure et qu'ils ont vu tout
ce que signifie étre perdu et étre sauvé, tandis que la terre chancelle, que les éléments se fondent, et que
toutes choses tremblent et frémissent aux premieres approches de la grande catastrophe. Ils voient derriere
eux tout le chemin par lequel le Seigneur les a conduits ; le long de cette grande perspective, ils contemplent
les labeurs qu'ils ont traversés et les périls auxquels ils ont échappé, et ils reconnaissent avec quelle tendresse
la grace de Dieu les a guidés et gardés en sécurité. Ils voient les robes et les couronnes qui sont préparées
pour eux, et toute la joie de l'avenir éternel qui s'ouvre devant eux. Ils voient tout cela, et alors ils
contemplent Celui dont la main a tout gardé en sécurité pour eux, et dont le cceur a tout choisi pour eux. Ils
regardent tout le passé ; ils regardent tout I'avenir ; ils lévent les yeux vers le visage de Celui a qui ils doivent
tout, puis ils élévent la voix dans un seul cri de joie et d'exultation : « Le salut est a notre Dieu qui est assis
sur le trone, et a I'Agneau. » Voila ce que signifie le salut ; voila ce en quoi ils ont cru ; voila ce pour quoi Il
est mort afin de le leur donner. Ils ont tout. IIs sont sauvés, et la pleine réalisation de cela a enfin pénétré leur
CCeur.

Regardons un peu ce que signifie étre sauvé. Ce n'est pas du tout une petite chose. Nous entendons parfois
dire que certains chrétiens sont seulement justifiés. C'est une chose puissante que d'étre justifié. C'est une
chose glorieuse que de naitre de nouveau. Christ a dit qu'il était plus grand d'avoir son nom écrit dans les
cieux que de pouvoir chasser les démons. Que signifie le salut ?

I. DE QUOI IL NOUS SAUVE.

1. 11 6te la culpabilité du péché.
Il nous libére de toute responsabilité et de toute punition pour les offenses passées. Le péché mérite une
punition. Le salut 6te tout cela. N'est-ce pas glorieux d'étre sauvé ?

2. Le salut nous sauve de la colére de Dieu.
Dieu hait le mal et doit le punir d'une maniere ou d'une autre. La colére de Dieu est révélée du ciel contre
toute injustice des hommes. Mais le salut nous en délivre.

3. Le salut nous délivre de la malédiction de la loi.

Nous pouvons nous souvenir des terreurs de sa révélation, des éclairs et du tonnerre qui entouraient la
montagne, et de la terreur d'Israél avant méme qu'elle ne soit donnée. Ils ne pouvaient supporter que Dieu
leur parle ainsi, et ils supplie¢rent Moise : « Parle-nous, toi, et nous écouterons ; mais que Dieu ne nous parle
point, de peur que nous ne mourions. » Mais si le don de la loi était terrible, plus terrible encore était sa
transgression. Il est périlleux d'enfreindre la loi du pays. L'appel le plus tendre de l'affection n'a pas suffi a
sauver ces anarchistes condamnés a Chicago récemment. La main de la loi était sur leur gorge, et a la
potence ils devaient aller. Je me souviens des jours ou l'assassin du président Lincoln rddait dans le pays. La
loi aurait fouillé le monde entier pour le trouver. Comme cela a dii étre terrible pour lui de sentir que I'ceil de
la justice le cherchait, et que tot ou tard il le trouverait stirement ! Le cercle se resserrait de plus en plus
autour de lui, jusqu'a ce qu'enfin il soit saisi dans le cordon. Ainsi, le cordon de la loi se resserre autour du
pécheur qui est sous son pouvoir. Le salut nous délivre de cette malédiction par Celui qui a été fait
malédiction pour nous.



4. 11 nous délivre aussi de notre mauvaise conscience.

Le péché laisse toujours une ombre sur notre ceeur, et un sentiment de remords. C'est l'aile noire du corbeau,
et sa voix rauque murmure sans cesse le désespoir. Le souvenir de la culpabilité passée poursuivra les gens
au point qu'aprés de nombreuses années, ils racontent des crimes commis dont ils ont échappé a la punition,
mais dont le fardeau n'a jamais quitté leur conscience. Parfois, il semblait sommeiller un temps, et finalement
il leur sautait dessus comme un lion. Le salut délivre de notre mauvaise conscience. Il 6te I'ombre du cceur et
le souvenir cuisant du péché de 'ame.

5. 11 délivre d'un ceeur mauvais, qui est la source de tout le péché dans la vie.

11 est naturel pour les hommes de pécher méme s'ils le haissent. La tendance au mal est dans chaque nature,
enchainée a elle comme un corps de mort, de sorte que, lorsque nous voudrions faire le bien, le mal est
présent en nous. Il prend possession de la volonté et du coeur comme une mort vivante. 11 est offensant, il
sent le sépulcre, il est plein du venin des aspics, il putréfie tout 1'étre moral et 'entraine, lui aussi, vers la
mort. Le salut nous libére de son pouvoir et nous donne une nouvelle nature.

6. Il nous libére de la peur de la mort.

11 6te l'aiguillon de ce dernier ennemi, par la peur duquel nous serions autrement toute notre vie assujettis a la
servitude. Je me souviens, quand j'étais enfant, du choc que me donnait le son d'une cloche funébre. Je ne
supportais pas d'entendre que quelqu'un était mort. L'amour de Christ a 6té tout cela. Le lit de mort des
enfants de Dieu est pour eux le portail du ciel.

7. Le salut nous délivre du pouvoir et du royaume de Satan.

Dieu nous a « délivrés de la puissance des ténébres et nous a transportés dans le royaume de son Fils bien-
aimé. » Nous sommes sauvés des maux, du serpent et des liens du péché, et le diable est pour nous un
ennemi vaincu. Le salut nous délivre de beaucoup de chagrin et de détresse dans la vie. Il apporte une
lumiére solaire glorieuse dans la vie et chasse ces nuages de dépression et de tristesse qui nous submergent.

8. Par-dessus tout, le salut nous délivre de la mort éternelle.

Nous ne descendons pas dans les ténebres extérieures et les profondeurs du malheur. Christ a déverrouillé les
chaines de l'abime et nous a sauvés de la mort sans fin. Nous sommes délivrés de cette terrible agonie que les
levres les plus bienveillantes qui aient jamais parlé ont appelée « le ver qui ne meurt point et le feu qui ne
s'éteint point. »

Voila quelques-unes des choses dont le salut nous a délivrés. N'est-ce pas en vérité une bonne nouvelle ?

I1. CE QUE LE SALUT NOUS APPORTE.

Il apporte le pardon de tous nos péchés et les efface entierement. Ils sont effacés aussi complétement que si
nous avions payé tout ce qui était dii pour eux, et ils ne pourront jamais plus apparaitre contre nous.

1. Il nous apporte la justification aux yeux de Dieu,

de sorte que nous nous tenons devant Lui comme des étres justes. Nous sommes acceptés comme si nous
avions fait tout ce qu'll avait commandé, et avions parfaitement gardé la loi dans chaque détail. D'un trait de
plume, Il efface le compte qui était contre nous ; d'un autre trait, Il y met toute la justice de Christ. Nous
devons prendre les deux cotés de cela. La pureté sans tache de Jésus est mise a votre compte comme si elle
était la votre. Toute son obéissance au Pére est votre. Toute sa patience et sa douceur sont votres. Chaque
service qu'll a rendu pour bénir les autres est mis a votre compte comme si vous aviez tout fait. Chaque
bonne chose que vous pouvez découvrir en Lui est votre, et chaque mauvaise chose en vous est Sienne. C'est
cela, le salut. N'est-ce pas merveilleux ?



2. Il nous place dans la faveur et 'amour de Dieu,

et nous assure une pleine acceptation en la personne de Jésus. Il nous aime comme II aime Son Fils unique.
Au moment ot nous sommes présentés dans les bras de Christ, nous sommes acceptés en Lui. Le Dr Currie,
un brillant écrivain lié a 'Eglise Méthodiste Episcopale, a laissé un bel incident de sa propre vie. Il était le
rédacteur en chef d'un des meilleurs journaux de son église, et a bien des égards, il était étroitement li€¢ a son
ceuvre. Il réva une nuit, un peu avant sa mort récente, qu'il mourait et montait a la porte du ciel. La, il
rencontra un ange et demanda a étre autorisé a entrer. L'ange Iui demanda qui il était. Il répondit : « Je suis le
Dr Currie, le rédacteur en chef de la Quarterly Review de I'Eglise Méthodiste Episcopale. » L'ange répondit :
« Je ne vous connais pas, je n'ai jamais entendu parler de vous auparavant. » Bientot, il rencontra un autre
ange et lui raconta la méme histoire, et regut la méme réponse : « Je ne vous connais pas. » Finalement, I'un
des anges dit : « Allons voir le Juge et voyons s'll vous connaitra. » Il se présenta devant le trone et raconta
au Juge sa vie et l'ccuvre qu'il avait accomplie pour 1'église, mais regut cette réponse du Juge : « Je ne vous
connais pas du tout. » Son coeur commengait a s'emplir des ténébres du désespoir, quand soudain il y eut
Quelqu'un a ses cotés avec une couronne d'épines sur la téte, qui dit : « Pére, je le connais. Je répondrai pour
lui. » Et instantanément, toutes les harpes du ciel se mirent a chanter : « Digne est I'Agneau qui a été immolé
», et il fut introduit dans toute la gloire du monde céleste. Toutes les prédications que nous avons faites, ou
tous les services que nous avons rendus ne compteront pour rien la-haut. Nous devons étre identifiés a
I'Homme qui a porté les épines ; nous devons étre acceptés dans le Bien-Aimé, et alors le Pére nous aimera
comme Il aime Son Fils. Nous nous tiendrons avec Lui comme le fait Christ.

3. Le salut nous donne un cceur nouveau.
Il nous apporte la régénération de I'ame. Chaque étincelle de vie de 1'ancienne nature polluée est sans valeur,
et la nature divine nait en nous comme une partie de notre étre méme.

4. Le salut nous donne la grace de vivre au jour le jour.

Un homme peut étre pardonné et ainsi sortir de prison, et pourtant n'avoir pas d'argent pour subvenir a ses
besoins. Il est pardonné, mais il meurt de faim. Le salut nous sort de prison, et pourvoit en plus a tous nos
besoins. Il nous permet de nous réjouir dans la gloire de Dieu, qui est « puissant pour nous préserver de toute
chute, et pour nous faire paraitre devant sa gloire irréprochables et dans I'allégresse. »

5. Il nous apporte I'aide du Saint-Esprit,
qui est toujours a nos cOtés comme une douce mere, aidant nos infirmités et apportant la grace pour chaque
moment de besoin.

6. Il nous apporte le soin de la providence de Dieu,
faisant concourir toutes choses a notre bien. Cela n'est jamais vrai tant que nous ne sommes pas sauveés ; mais
lorsque nous sommes enfants de Dieu, toutes choses sur la terre et dans le ciel sont de notre coté.

7. Le salut ouvre la voie a toutes les bénédictions qui le suivent.
C'est le tremplin vers la sanctification et la guérison, et la paix qui surpasse toute intelligence. Depuis cette
premicre porte, la perspective s'ouvre sans limites sur tout le bon pays que nous pouvons aller posséder.

8. Le salut nous apporte la vie éternelle.

Ce n'est, bien sir, que le commencement, mais le pays céleste a ses portails ouverts méme ici, et lorsque
nous atteindrons enfin le trone et que nous regarderons et verrons toutes les possibilités qui s'offrent encore a
nous, nous chanterons avec les rachetés : « Le salut est a notre Dieu qui est assis sur le trone, et a I'Agneau. »



III. LE PROCESSUS PAR LEQUEL CES BENEDICTIONS VIENNENT.

1. Elles viennent par la miséricorde et la griace de Dieu.
« Car Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse
point, mais qu'il ait la vie éternelle. »

2. Le salut nous vient par la justice de Jésus-Christ.

Il a parfaitement accompli pour nous chaque exigence de la loi. S'Il avait faibli dans une seule tentation, nous
n'aurions pas pu étre sauvés. Pensez a cela lorsque vous étes tenté de dire une parole hative, et que vous
cédez presque un instant. Supposez que Jésus l'ait fait, nous aurions été perdus pour toujours. A chaque
instant, Il est resté fermement sur le chemin de 'obéissance, et Sa grace et Son obéissance parfaites sont le
prix de votre salut.

3. Le salut nous vient par la mort de Christ.
Son obéissance ne suffit pas. Il doit mourir. Sa crucifixion est I'expiation pour nos péchés.

4. Le salut vient par la résurrection de Jésus-Christ d'entre les morts,
qui fut le sceau de Dieu sur Son ceuvre accomplie et le gage de notre pardon.

5. Le salut vient par l'intercession de Jésus a la droite du Pére.
Il est notre Grand Souverain Sacrificateur la-haut, ou II vit toujours pour intercéder pour nous, et nous
maintient ainsi dans une acceptation continuelle.

6. Le salut vient par la grace du Saint-Esprit.

L'Esprit de Dieu est envoyé, par l'intercession de Christ, pour accomplir Son ceuvre dans nos coeurs et nos
vies. Il garde nos pieds sur le chemin, et Il n'abandonnera jamais Son ceuvre jusqu'a ce qu'll nous ait placés
pour toujours dans le sein de Jésus.

7. Le salut nous vient par I'Evangile.

Il nous est présenté a travers ce message, et notre refus de l'accepter, ou notre négligence a le faire, fixe
irrévocablement, par notre propre acte, notre condition éternelle. Si nous sommes sauvés, nous le devenons
en acceptant I'Evangile, qui est donc appelé « I'Evangile de votre salut. »

IV. LES ETAPES PAR LESQUELLES IL EST RECU.

1. La conviction de péché.

Nous devons d'abord voir notre besoin et notre danger avant de pouvoir étre sauvés. Le Saint-Esprit apporte
cela a notre ceeur et a notre conscience. Tant qu'il n'y a pas cette connaissance du besoin de Christ, Il ne peut
bien siir pas étre recu ; mais lorsque le cceur est profondément impressionné par le sentiment du péché, Christ
est alors précieux en vérité.

2. 11 doit y avoir ensuite une appréhension de Jésus comme notre Sauveur.

L'ame doit Le voir comme étant a la fois capable et désireux de sauver. Il ne suffit pas de sentir et de
confesser votre culpabilité. Ce qui est nécessaire, c'est de porter le regard sur Jésus. Ainsi, Christ dit a chaque
ame qui cherche : « Regardez ! Regardez | Regardez a Moi et soyez sauvés ! » « Quiconque voit le Fils et
croit en lui a la vie éternelle. »

3. Le salut vient par la repentance.
11 doit y avoir un détournement du péché. Cela ne consiste pas nécessairement en un simple sentiment
émotionnel, mais cela signifie que toute la volonté et le dessein du cceur se détournent du péché vers Dieu.



4. Le salut vient en venant a Jésus.

L'ame ne doit pas seulement se détourner du péché. Cela seul ne la sauvera pas. La femme de Lot s'est
détournée de Sodome — mais elle n'était pas a Tsoar. Il doit y avoir un tournant vers Jésus aussi bien qu'un
détournement du péché.

5. Le salut vient en acceptant Jésus comme Sauveur.
Cela ne signifie pas simplement crier a Lui pour étre sauvé, mais Le réclamer comme le Sauveur, embrasser
les promesses qu'll a données, et ainsi croire qu'll est votre Rédempteur personnel.

6. Le salut vient en croyant que Christ nous a acceptés,

et en tenant pour fidele Celui qui a promis. Cela apportera la douceur de 'assurance et de la paix, et tandis
que nous croyons la promesse, I'Esprit la scellera dans le cceur et témoignera que nous sommes enfants de
Dieu.

7. Le salut vient en confessant Christ comme le Sauveur.
C'est une étape nécessaire. C'est comme la ratification d'un acte ou la célébration d'un mariage, et cela
marque et scelle notre acte d'engagement.

8. Le salut implique notre demeure en Jésus.
Ayant tenu pour acquis, une fois pour toutes, que vous €tes sauvé, ne recommencez jamais le travail. « Ainsi
donc, comme vous avez recu le Seigneur Jésus-Christ, marchez en lui. »

V. CE QUE LA BIBLE DIT SUR LE SALUT.

1. Il est appelé le salut de Dieu.
Il n'a pas été inventé par 'homme. Dieu seul en est I'auteur, et Il est le seul Sauveur.

2. Il est aussi appelé « votre propre salut »,
parce que vous devez vous-méme vous l'approprier.

3. Il est appelé « le salut commun »,
parce qu'il est gratuit pour tous ceux qui veulent l'accepter.

4. 11 est appelé un « grand salut »,
parce qu'il est plein et infini dans ses provisions. Il est assez grand pour tous vos besoins.

5. Christ est appelé le « puissant pour sauver »,
parce que peu importe la faiblesse ou la méchanceté du pécheur, 11 est capable de le sauver parfaitement.

6. 11 est appelé un salut proche.

« Ne dis pas en ton cceur : Qui montera au ciel ? (c'est pour en faire descendre Christ) ; ou : Qui descendra
dans I'abime ? (c'est pour faire remonter Christ d'entre les morts). Mais que dit-elle ? La parole est prés de
toi, dans ta bouche et dans ton cceur. Or, c'est la parole de la foi, que nous préchons. Si tu confesses de ta
bouche le Seigneur Jésus, et si tu crois dans ton coeur que Dieu 'a ressuscité des morts, tu seras sauvé. »
Nous n'avons pas a nous ¢élever a un état exalté pour trouver Christ, ni a descendre dans une expérience
profonde et terrible, mais nous pouvons Le trouver partout ot nous sommes. Le salut est a notre porte. Nous
pouvons le prendre car nous Le trouvons trés pres de nous. Aucune marche n'était permise pour l'ancien autel
de Dieu, car alors un pauvre pécheur n'aurait peut-étre pas pu y monter. Jésus est sur le plan méme ou vous
&tes en ce moment. Vous pouvez prendre Son salut ici et maintenant. Prenez-Le tel que vous €tes, et Il vous
conduira dans toutes les expériences dont vous avez besoin.



VI. POURQUOI EST-IL APPELE L'EVANGILE DE LA BONNE NOUVELLE.

1. A cause de sa valeur.
11 vient chargé de bénédictions pour celui qui le regoit.

2. A cause de sa gratuité.
On peut le prendre sans argent et sans rien payer.

3. A cause de sa disponibilité.
Il est facile d'acces, étant au niveau du pire pécheur.

4. A cause de son universalité.
Quiconque veut peut le prendre et vivre.

5. A cause de la sécurité de ses bénédictions.
Elles sont données pour toujours. « En vérité, en vérité, je vous le dis, celui qui écoute ma parole, et qui croit
a celui qui m'a envoyé, a la vie éternelle et ne périra point. »

6. A cause de I'éternité de ses bénédictions.

Le soleil se sera consumé en cendres, la terre aura été détruite par la chaleur volcanique, les cieux auront été
changés que le salut n'aura fait que commencer. Dix mille fois dix mille ans passeront, et nous n'aurons fait
que commencer un peu a comprendre ce que signifie le salut. Béni soit Dieu pour I'Evangile du salut de
Christ.

VII. CONSIDERATIONS QUI DEVRAIENT NOUS EXHORTER
A PRENDRE ET A DONNER CE SALUT.

1. A cause du fait que le salut de chaque homme dépend de son propre choix et de son libre arbitre.
C'est une chose terrible d'avoir le pouvoir de prendre le salut et de le rejeter. Et pourtant, cela est laissé a
notre choix. Nous ne sommes pas forcés de le prendre. Nous devons le choisir ou le rejeter volontairement.

2. A cause de la responsabilité énorme dont nous sommes tenus pour le salut de notre Ame.

Dieu I'a mis entre nos mains comme un joyau d'une valeur inestimable, et Il nous demandera des comptes
stricts sur la maniére dont nous traitons cette chose précieuse. Si nous la détruisons, quelle terrible sera notre
condamnation lorsque nous rencontrerons le Juge de toute la terre, et entendrons de ses lévres la question
sévere : « Ou est ton ame ? »

3. A cause de la culpabilité qui reposera sur nous pour avoir négligé et méprisé le sang précieux de
Christ, qui a été versé pour notre salut. Le négliger, c'est le rejeter. 11 a pourvu a un grand salut. S'il a tant de
valeur pour 'homme, s'il a tant cotté a Dieu de le pourvoir, que peut-on penser de celui qui en fait peu de cas
? Jésus a souffert intensément pour nous l'apporter, et nous trébucherions dessus avec insouciance ? Oh,
soyons plus concernés que nous ne le sommes, tant pour le salut de nos propres ames que pour ceux qui nous
entourent et qui ne sont pas sauvés.

4. Parce que le petit mot « maintenant » y est toujours lié.
11 faut le prendre maintenant ou jamais. Le cycle de la vie est trés étroit. Nous ne savons pas quand il se
terminera. « Voici maintenant le jour du salut. »



5. Parce que ses enjeux sont pour l'éternité.

Les décisions la-bas ne sont pas réversibles. L'ame ne peut pas revenir une fois qu'elle a quitté le corps, et
avoir une autre chance d'assurer son salut. Une fois que le Maitre se sera levé et aura fermé la porte, 'ame
découvrira qu'elle a été laissée dehors pour toujours. Le cri sera alors : « J'ai perdu ma chance ; il est trop

tard. » La Parole de Dieu n'offre aucune seconde chance a aucune ame humaine.

6. Parce que si le salut est manqué, il n'y aura aucune excuse.

Pas une seule chose n'a été laissée de coté dans sa présentation aux hommes. La meilleure pensée de Dieu et
le plus grand amour de Christ y ont été consacrés. Tout ce qui pouvait étre fait a été fait. Le salut a été
abaissé au niveau de I'homme. Il a été placé 1a ou il peut l'atteindre. Dieu a fourni toutes les ressources,
méme la grace, la repentance et la foi, si I'nomme veut bien les prendre. S'il vous manque quelque chose,
Dieu mettra Ses bras autour de vous et vous élévera jusqu'a Lui, soufflant Sa foi en vous, et vous portant Lui-
méme jusqu'a ce que vous soyez capable de marcher. Le salut est apporté a chaque pécheur. Si I'ame est
perdue, c'est parce qu'elle a négligé et défié 'amour de Dieu.

Je suis heureux de vous apporter ce salut, mais I'éternité sera trop courte pour tout le raconter. Prenez-le, puis
allez rassembler d'autres personnes pour le partager. Vous recevrez une couronne glorieuse, mais le meilleur
de tout sera que des hommes seront sauvés.

Dans cette ville, il y a un tableau accroché dans un salon et encadré a grands frais. C'est une image trés
simple. Il n'y a qu'un seul mot dessus. Sur un petit bout de papier — un formulaire de télégramme — se
trouve ce seul mot,

SAUVE !

11 a été encadré par la dame de cette demeure, et il lui est plus cher que toutes ses ceuvres d'art. Un jour, alors
que la terrible nouvelle lui parvenait par les journaux que le navire sur lequel son mari avait navigué était une
épave compléte, ce petit télégramme arriva a sa porte et la sauva du désespoir.

Il venait de I'autre coté de la mer. C'était le message de cet homme secouru par le fil électrique, et il signifiait
pour deux ceeurs tout ce que la vie vaut.

Oh, qu'un tel message monte aujourd'hui vers la rive lointaine. Le Saint-Esprit le fera jaillir d'ici avant que je
ne reprenne mon souffle. Les anges en feront I'écho dans tout le ciel, et il y a la-haut des amis chers pour qui
cela signifiera autant que leur propre paradis.

J'ai vu une autre courte phrase dans un tableau, aussi.

Elle venait de quelqu'un qui avait été sauvé d'un navire ou amis et famille avaient tous péri. Ces chers petits
étaient dans les grottes visqueuses de la mer cruelle. Ces visages bien-aimés avaient sombré pour toujours,
mais il était sauvé, et de la rive lointaine, il renvoya ce message triste et las :



SAUVE, SEUL!

Ainsi, je peux imaginer un chrétien égoiste entrant dans les portails de la-haut. On le rencontre aux portes : «
Ou sont tes proches ? » « Ou sont tes amis ? » « Ou est ta couronne ? » « Hélas, je suis sauvé, seul. » Que
Dieu vous aide, lecteur, a recevoir et a donner de telle sorte que vous vous sauviez vous-méme et les autres
aussi.
« Dois-je m'en aller, les mains vides,
Dois-je ainsi rencontrer mon Sauveur,

Pas une seule dme pour L'accueillir,

Ne déposer aucun trophée a Ses pieds ? »



Il. CHRIST NOTRE SANCTIFICATEUR

« Et je me sanctifie moi-méme pour eux,
afin qu'eux aussi soient sanctifiés par la vérité. »
Jean 17:19.

La note en marge pour la derniére proposition est : « afin qu'eux aussi soient véritablement sanctifiés. » Cela
semble impliquer qu'il existe quelque chose, qui passe dans le monde pour de la sainteté, qui n'est pas la
véritable sanctification. Il existe des formes contrefaites de la vie chrétienne, ainsi que des formes
défectueuses, qui ne représentent pas tout ce que la plénitude de Christ est capable de faire pour nous. La
sanctification est la deuxiéme étape de L'Evangile dans sa plénitude.

I. CE QU'ELLE N'EST PAS.

Nous verrons d'abord ce qu'elle n'est pas. Il y a de bons ¢léments et méme de saints ¢léments dans le
caractere chrétien, qui ne sont pas la sanctification.

1. Ce n'est pas la régénération.

La sanctification n'est pas la conversion. C'est une chose grande et bénie que de devenir chrétien. Ce n'est
jamais une affaire de peu d'importance. Etre sauvé éternellement est une cause de joie éternelle ; mais I'ame
doit aussi entrer dans la sanctification. Ce n'est pas la méme chose. La régénération est le commencement.
C'est le germe de la semence, mais ce n'est pas la plénitude estivale de la plante. Le coeur n'a pas encore
remporté la victoire totale sur les anciens éléments du péché. 11 est parfois vaincu par eux. La régénération
est comme la construction d'une maison dont le travail est bien fait. La sanctification, c'est lorsque le
propriétaire vient y habiter et la remplit de joie, de vie et de beauté. De nombreux chrétiens sont convertis et
s'arrétent 1a. Ils ne poursuivent pas jusqu'a la plénitude de leur vie en Christ, et courent ainsi le risque de
perdre ce qu'ils possedent déja. L'Allemagne a introduit la grande vérité de la justification par la foi a travers
les enseignements de Martin Luther, mais il n'a pas poursuivi vers les enseignements plus profonds de la vie
chrétienne. Quel en a été le résultat ? L'Allemagne d'aujourd'hui est froide et sans vie, et le véritable foyer du
rationalisme et de tous les maux qui I'accompagnent. Comme cela a été¢ différent en Angleterre ! Le travail
d'hommes comme Wesley, Baxter et Whitfield, qui comprenaient la mission du Saint-Esprit, a conduit la vie
chrétienne de 1'Angleterre, et de I'Amérique, sa progéniture, dans des canaux plus profonds et plus
permanents. Vous constaterez que les hommes et les femmes qui ne perséverent pas dans leur expérience
chrétienne pour obtenir la plénitude de leur héritage en Lui deviendront souvent froids et formalistes. Le mal
dans leur propre cceur s'affirmera de nouveau et aura de grandes chances de les vaincre, et leur ceuvre
apportera confusion et désastre a la cause de Christ. S'ils échappent a ce résultat, ce sera comme au travers
du feu. Vous avez sans doute remarqué de jeunes chrétiens qui semblaient avoir été merveilleusement
convertis et remplis de I'amour de Dieu, mais qui ne sont pas entrés dans la vie plus profonde de Christ, et a
une heure mauvaise, ils ont échoué. Ils avaient obtenu un coeur nouveau, mais ils avaient négligé d'acquérir
l'enseignement et la vie plus profonds que Christ a pour tous Ses enfants.

2. La sanctification n'est pas la moralité, ni aucune réalisation de caractére.

Il y a beaucoup de choses aimables dans la vie humaine qui ne sont pas la sanctification. Un homme ne peut
pas se construire lui-méme un bon caractére humain et I'appeler ensuite 1'ceuvre de Dieu. Cela ne résistera
pas a la tension qui ne manquera pas de survenir. Seule la maison fondée sur le Rocher des si¢cles demeurera
en sécurité face a la fureur des éléments.

3. La sanctification n'est pas votre propre ceuvre ;

ce n'est pas une réalisation graduelle dans laquelle vous pouvez grandir par vos propres efforts. Si vous étiez
capable de construire vous-méme une telle structure, et d'y ajouter année apres année jusqu'a ce qu'elle soit
achevée, ne vous tiendriez-vous pas alors a I'écart avec une fierté pardonnable pour la considérer comme



votre propre ceuvre ? Non, chers amis, vous ne pouvez pas grandir pour entrer dans la sanctification. Vous
grandirez aprés y €tre entré, vers un développement plus plein, plus mir et plus complet de la vie en Christ,
mais vous devez la prendre a son commencement comme un don, non comme une croissance. C'est une
obtention, non une réalisation personnelle. Vous ne pouvez pas vous sanctifier vous-mémes. La seule chose a
faire est de vous donner entiérement a Dieu, un sacrifice volontaire. C'est d'une importance capitale. C'est
une chose légére a faire pour Lui. Mais c'est Lui qui doit faire I'ccuvre de purification et de remplissage.

4. La sanctification n'est pas I'ecuvre de la mort.

Il est étrange que quiconque puisse penser qu'il puisse y avoir une influence sanctifiante dans I'agonie de la
mort. Pourtant, beaucoup ont vécu dans cette illusion pendant des années. Ils s'attendent a ce que les sueurs
froides de cette derniére heure et les battements convulsifs du ceeur défaillant les placent d'une manicre ou
d'une autre dans les bras de leur Sanctificateur. Cela vient en partie de 'ancienne idée que leur péché réside
dans le corps — l'ancien enseignement manichéen selon lequel la chair est impure, et si nous étions une fois
débarrassés du corps, le locataire sans chair serait libre du péché et bondirait aussitdt dans une pureté sans
bornes. Il n'y a pas de péché dans ces os, cette chair et ces ligaments. Si vous vous coupez la main, vous
n'avez perdu aucun péché. Si les deux mains sont parties, vous €tes aussi pécheur que jamais. Si vous vous
coupez la téte et rendez la vie, le péché demeurerait encore dans 1'ame. Le péché n'est pas dans le corps, il est
dans le cceur, 1'ame et la volonté. Dépouillez-vous de ce corps d'argile, et I'esprit restera, une chose dure,
rebelle et pécheresse. La mort ne le sanctifiera pas. C'est un piétre moment pour se convertir. Ce sera un
moment encore plus pictre pour étre sanctifié. Je ne conseillerais a personne de remettre son salut a I'heure
de la mort, lorsque le cceur est oppressé, le cerveau obscurci, et que l'esprit a besoin de confiance, de repos et
d'un sentiment de victoire pour lui permettre d'entrer en Sa présence avec une plénitude de joie. Ce n'est pas
non plus un meilleur moment pour I'ccuvre plus profonde du Saint-Esprit. La sanctification doit étre
entreprise intelligemment, lorsque I'esprit est clair. C'est un acte délibéré qui fait appel a I'exercice calme de
toutes les facultés travaillant sous l'influence directrice de 1'Esprit Divin.

5. La sanctification n'est pas la perfection de soi.

Nous ne deviendrons jamais si intrinséquement bons qu'il n'y aura aucune possibilité de pécher ou de
tentation. Nous n'atteindrons jamais un point ou nous n'aurons pas besoin a chaque instant de demeurer en
Lui. A l'instant ot nous nous sentons capables de vivre sans Lui, une vie séparée surgit en nous qui n'est pas
une vie sanctifiée. La raison pour laquelle les esprits exaltés du ciel sont tombés de leur haut rang est peut-
étre qu'ils sont devenus conscients de leur propre beauté, et que 1'orgueil est né dans leur cceur. Ils se sont
regardés eux-mémes et sont devenus comme des dieux pour eux-mémes. Au moment ot vous ou moi
devenons conscients que nous sommes forts ou purs, a cet instant commence I'ceuvre de désintégration. Cela
nous a rendus indépendants de Lui, et nous nous sommes séparés de la vie de Christ. Nous devons étre de
simples vases vides, des canaux ouverts pour que Sa vie puisse s'écouler. Alors la perfection de Christ nous
sera transférée. Et nous deviendrons de moins en moins en nous-mémes, a mesure qu'll deviendra de plus en
plus en nous.

6. La sanctification n'est pas un état d'émotion.

Ce n'est ni une extase ni une sensation. Elle réside dans la volonté et le but de la vie. C'est une conformité
pratique de la vie et de la conduite a la volonté et au caractére de Dieu. La volonté doit choisir Dieu. Le but
du cceur doit étre de se soumettre a Lui, de Lui plaire et de Lui obéir. C'est cela l'important : aimer, choisir et
faire Sa sainte volonté. Vous ne pouvez pas avoir cet esprit en vous et ne pas étre heureux. L'esprit qui aspire
a la simple joie sensationnelle a encore une vie propre impure. Il doit sortir de cette forme de soi et entrer en
Dieu avant de pouvoir recevoir beaucoup de Lui.



I1. CE QU'EST LA SANCTIFICATION.

Regardons le coté positif.

1. C'est la séparation du péché.

C'est I'idée racine du mot. Le chrétien sanctifié est séparé du péché, d'un monde mauvais, méme de son
propre moi, et de tout ce qui pourrait étre une cause de séparation entre lui et Christ dans la nouvelle vie.
Cela ne signifie pas que le péché et Satan doivent étre détruits. Dieu n'instaure pas encore le millénium, mais
11 établit une ligne de démarcation entre 1'ame sanctifiée et tout ce qui est impur. Le grand probléme des
chrétiens est qu'ils essaient de détruire le mal. Ils pensent que si le péché pouvait étre réellement décapité et
Satan tué, ils seraient suprémement heureux. C'est une surprise pour beaucoup d'entre eux apres la
conversion que Dieu laisse encore le diable vivre. Il n'a nulle part promis qu'll tuera Satan, mais Il a promis
de mettre un Jourdain large et profond entre le chrétien et le péché. La seule chose a faire est de le répudier et
de le laisser tranquille. Il y a assez de péché dans le monde pour nous détruire tous, si nous le laissons entrer.
L'air en est rempli, comme I'air dans certains de nos Etats de I'Ouest est plein de suie provenant du charbon
bitumineux qui y est briilé. Il en sera ainsi jusqu'a la fin des temps, mais Dieu veut que vous et moi, bien-
aimés, en soyons séparés dans notre esprit.

2. La sanctification signifie aussi la consécration a Dieu.

C'est ¢galement 1'idée racine du mot. C'est la séparation du péché et la consécration a Dieu. Un chrétien
sanctifi¢ est enticrement soumis a Dieu pour Lui plaire en tout point ; sa premiére pensée est toujours : « Que
Ta volonté soit faite » ; son unique désir est de pouvoir plaire a Dieu et faire Sa sainte volonté. C'est la
pensée exprimée par le mot consécration. Dans I'Ancien Testament, toutes les choses qui étaient mises a part
pour Dieu étaient appelées sanctifiées, méme s'il n'y avait eu aucun péché en elles auparavant. Le Tabernacle
était sanctifié ; il n'avait jamais péché, mais il était consacré a Dieu. Dans le méme sens, tous les ustensiles
du Tabernacle étaient sanctifiés. Ils étaient mis a part pour un usage saint. Chers amis, Dieu attend de nous
quelque chose de plus que d'étre simplement séparés du péché. Ce n'est que de la bonté négative. Il attend
que nous soyons entiérement consacrés a Lui, ayant pour souhait supréme de notre coeur de L'aimer, de
L'honorer et de Lui plaire. Répondons-nous a Ses attentes en cela ?

3. La sanctification inclut la conformité a la ressemblance de Dieu.
Nous devons étre a Son image, et marqués de I'empreinte de Jésus-Christ.

4. La sanctification signifie aussi la conformité a la volonté ainsi qu'a la ressemblance de Dieu. Un
chrétien sanctifié est soumis et obéissant. Il désire la volonté Divine par-dessus toute autre chose dans la vie,
comme ¢€tant plus bienveillante et plus sage pour lui que toute autre chose ne peut I'étre. Il est conscient qu'il
manque quelque chose s'il la manque. Il sait qu'elle promouvra son plus grand bien bien plus que sa propre
volonté, criant instinctivement : « Que Ta volonté soit faite. »

« O douce et bien-aimeée volonté de Dieu,
Sur toi je me dépose et me repose,
Tel un nourrisson sur le sein de sa mere. »

5. La sanctification signifie I'amour, I'amour supréme pour Dieu et pour toute I'humanité.

C'est I'accomplissement de la loi. C'est le ressort de toute obéissance, la fontaine d'ou découlent toutes les
choses justes. Nous ne pouvons étre conformes a I'image de Dieu sans amour, car Dieu est Amour. C'est
peut-étre le trait le plus fort d'une vie véritablement sanctifiée. Il revét toutes les autres vertus de douceur et
de chaleur. Il prend les pics glacés d'une consécration froide et nue et les couvre de mousses et de verdure. 11
envoie une lumiére solaire éclatante dans le cceur, rendant tout chaleureux et plein de vie, ce qui serait
autrement froid et désolé. Le sauvage était capable de se tenir devant ses ennemis et d'étre coupé en
morceaux avec une fermeté stoique qui dédaignait de crier, mais son indifférence était comme une falaise de



pierre. Ce n'était pas 'amour chaleureux et tendre du ceeur de Jésus, qui Le fit se soumettre humblement a Sa
mort douloureuse parce que c'était la volonté de Son Pére. C'était I'effusion spontanée et joyeuse de Son cceur
aimant. Chers amis, si nous sommes ainsi remplis d'amour pour Dieu, il se déversera sur les autres, et nous
aimerons notre prochain comme nous-mémes.

IT1. LA SOURCE DE LA SANCTIFICATION.

Le cceur et 'ame de toute cette affaire est de voir que Jésus est Lui-méme notre sanctification. Nous ne
devons pas la considérer simplement comme un grand sommet de montagne ou Il se tient et que nous devons
escalader, mais entre nous et lui, il y a des falaises presque inaccessibles a gravir avant de pouvoir nous tenir
a Ses cotés. Mais Jésus Lui-méme devient notre sanctification. « Pour eux je me sanctifie Moi-méme, afin
qu'eux aussi soient véritablement sanctifiés. » Il semble qu'll craignait un peu que Ses disciples en viennent a
chercher la sanctification en dehors de Lui-méme, et sachant qu'elle ne pourrait jamais les atteindre sauf a
travers Lui, Il dit : « Je me sanctifie Moi-méme. »

1. Il I'a acquise pour nous.

Elle fait partie du fruit du Calvaire. Par une seule offrande, Il a rendu parfaits pour toujours ceux qui sont
sanctifiés. « C'est en vertu de cette volonté que nous sommes sanctifiés, par 1'offrande du corps de Jésus-
Christ, une fois pour toutes. »

2. Elle ne nous vient pas par nos efforts, mais elle nous est transférée comme l'acquisition de Sa mort sur la
croix. Elle est ndtre par l'acquisition de Jésus tout autant que le pardon. Vous avez autant le droit d'étre saint
et sanctifié¢ que d'étre sauvé. Vous pouvez aller a Dieu et la réclamer comme votre héritage autant que vous
pouvez réclamer votre pardon pour le péché. Si vous ne l'avez pas, vous passez a coté des privileges de votre
rédemption.

3. La sanctification doit étre recue comme I'un des dons gratuits que Dieu désire nous accorder.
Si ce n'est pas un don, alors ce n'est pas une partie de la rédemption. Si c'est une partie de la rédemption,
alors c'est aussi gratuit que le sang de Jésus.

4. Elle vient par la demeure personnelle de Jésus.

Il ne met pas simplement la justice dans le cceur, mais Il y vient personnellement Lui-méme pour y vivre. Les
mots sont faibles ; ils sont, en vérité, totalement inadéquats pour exprimer cette pensée. Lorsque nous
arrivons au désespoir complet de toutes les autres voies, nous apprenons cette vérité. Et Jésus-Christ Lui-
méme vient dans le cceur et y vit Sa propre vie, et devient ainsi la sanctification de I'ame. C'est le sens du
texte. C'est & Son peuple que Jésus se sanctifie, et quiconque essaie de vivre une vie sanctifiée en dehors de
Lui n'est pas véritablement sanctifié. Ils doivent prendre Jésus en eux comme leur vie pour étre véritablement
sanctifi¢s. C'est le sens personnel de la sainteté divine. « Or, c'est par lui que vous étes en Jésus-Christ,
lequel, de par Dieu, a été fait pour nous sagesse, justice, sanctification et rédemption. » Jésus est fait pour
nous, de par Dieu, sagesse. Il est la vraie philosophie, I'éternelle Sophia, bien au-dessus de la plus profonde
philosophie, justice, sanctification et rédemption. Ainsi, Jésus dans notre coeur devient notre sagesse. Il ne
nous améliore pas pour faire de nous quelque chose d'admirable. Mais Il vient simplement en nous et vit
comme Il le faisait autrefois dans Son ministére en Galilée.

Quand le tabernacle fut achevé, le Saint-Esprit descendit et en prit possession, et demeura dans un feu ardent
sur l'arche de l'alliance, entre les chérubins. Dieu y vécut apres qu'il Lui fut consacré. De méme, lorsque nous
sommes consacrés a Dieu, Il vient vivre en nous et transfuse Sa vie a travers tout notre étre. Celui qui est
entré dans le sein de Marie, Celui qui est descendu en puissance sur les disciples a la Pentecote vient a vous
et a moi lorsque nous sommes pleinement consacrés a Lui, aussi réellement que si nous Le voyions
descendre en flottant sous une forme visible l1a-bas sur notre épaule. Il vient de ce monde lointain pour vivre
en nous aussi véritablement que si nous demeurions visiblement sous Son ombre. Dieu vient demeurer dans
le ceeur et vivre Sa sainte vie en nous. Dans le 36éme chapitre d'Ezéchiel, nous avons cette promesse : « Je



répandrai sur vous une eau pure. » C'est le pardon ; les anciens péchés sont tous effacés. « Je vous donnerai
un coeur nouveau » ; c'est la régénération. « Je mettrai mon Esprit en vous, et je ferai que vous suiviez mes
ordonnances, et que vous observiez et pratiquiez mes lois » ; ah ! c'est quelque chose de plus que la
régénération et le pardon. C'est le Dieu vivant venu vivre dans le cceur nouveau. C'est le Saint-Esprit
demeurant dans le cceur de chair que Dieu a donné, de sorte que chaque mouvement, chaque pensée, chaque
intention, chaque désir de tout notre &tre sera suscité par la vie jaillissante de Dieu a l'intérieur. C'est Dieu
manifesté de nouveau dans la chair. C'est la seule véritable consommation de la sanctification. Ce n'est
qu'ainsi que I'homme peut entrer complétement dans la vie de sainteté. En étant ainsi possédés par le Saint-
Esprit, nous sommes rendus participants de la nature Divine. C'est une chose sacrée pour tout homme ou
femme d'entrer dans cette relation avec Dieu. Cela place la créature la plus humble et la moins attrayante sur
le trone avec Lui. Si nous savons que Dieu demeure ainsi en nous, nous nous prosternerons devant la majesté
de cette présence sacrée. Nous n'oserons pas la profaner par le péché. Il y aura un silence sur nos ceceurs, et
nous marcherons la téte inclinée et conscients du joyau que nous portons dans nos ceeurs. Savez-vous ce que
c'est que d'avoir Christ ainsi sanctifié pour vous, bien-aimés ? Savez-vous personnellement ce que c'est que
d'étre entiérement consacré a Lui, et de L'entendre vous dire : « Pour toi, je me sanctifie Moi-méme afin que
tu sois véritablement sanctifi¢ » ?

IV. COMMENT ELLE EST RECUE.

1. Nous devons avoir une révélation Divine de notre propre besoin de sanctification

avant de chercher a I'obtenir. Nous devons voir par nous-mémes que nous ne sommes pas sanctifiés, et que
nous devons I'étre si nous voulons étre heureux. La premiére chose que Dieu fait souvent pour nous amener a
voir cela, est de nous rendre profondément honteux de nous-mémes en nous laissant tomber dans des erreurs
et en portant nos faiblesses a notre attention. Dans ces révélations de soi humiliantes, nous sommes capables
de voir oul nous ne sommes pas justes, et nous sommes amenés a apprendre que nous ne pouvons pas tenir
nos résolutions d'amendement que nous prenons par nos propres forces. Dieu a laissé Ses chers enfants
apprendre cette lecon a travers les ages, et I'apprendre par des échecs répétés, et chacun de nous doit toujours
'apprendre pour lui-méme.

2. Nous devons en venir a voir Jésus comme notre Sanctificateur.

Si d'un souffle nous crions : « Misérable que je suis ! Qui me délivrera du corps de cette mort ? », du souffle
suivant nous devons ajouter : « Je rends graces a Dieu par Jésus-Christ, mon Seigneur. » Nous devons voir en
Lui ce grand Libérateur, et savoir qu'll est capable de répondre a chacun de nos besoins et de le combler.

3. Nous devons nous abandonner entierement a Lui en toutes choses.

Nous devons nous donner a Lui de maniére totale, définie et inconditionnelle, et 'avoir gravé dans le cceur,
comme si ¢'était écrit sur les rochers, ou peint dans le ciel. Gravez-le profondément dans les annales de votre
souvenir. Souvenez-vous toujours qu'en ce jour et a cette heure, je me suis donné pleinement a Christ et Il est
devenu entiérement mien.

4. Nous devons croire qu'll recoit la consécration que nous faisons.

Il est aussi sérieux, aussi désireux et aussi réel a ce sujet que vous. Au milieu du silence du ciel, Il se penche
pour entendre vos veeux, et Il murmure quand vous avez terminé : « C'est fait. Je donnerai a boire
gratuitement de la source de I'eau de la vie. Celui qui vaincra héritera de toutes choses. »

Beaucoup de gens se trompent sur certaines de ces étapes. Certains s'accrochent a un peu de leur ancienne
bonté et rencontrent donc des échecs. D'autres trébuchent a la deuxiéme étape. Ils ne voient pas que Jésus est
leur Sanctificateur complet. Et beaucoup ne peuvent pas franchir la troisi¢me étape et s'abandonner
complétement a Lui en toutes choses. Des multitudes échouent méme apres avoir franchi ces étapes en
n'étant pas capables de croire que Jésus les regoit. Gardez ces quatre étapes claires. « Je suis mort, ma propre
vie est abandonnée et enterrée hors de vue. Jésus est mon Sanctificateur et mon tout-en-tout. Je remets tout
entre Ses mains pour qu'll en fasse ce qu'll juge le meilleur. Je crois qu'll regoit la consécration que je Lui



fais. Je crois qu'll sera en moi tout ce dont j'ai besoin dans cette vie ou dans le monde a venir. » Je suis
certain, chers amis, que lorsque vous aurez franchi ces quatre étapes, vous ne pourrez plus jamais étre
comme avant. Quelque chose a été fait qui ne pourra jamais étre défait. Vous étes devenu la propriété du
Seigneur. Sa présence est entrée dans votre coeur ; elle peut €tre comme une petite source qui ruisselle sur le
flanc de la montagne, mais elle deviendra de grands fleuves de profondeur et de puissance.

V. ETAPES PRATIQUES

par lesquelles cette vie de sanctification est vécue au jour le jour.

1. Nous devons vivre une vie d'obéissance implicite a Dieu,
faisant toujours ce qu'll ordonne et étant désormais entierement sous Sa direction.

2. Nous devons étre toujours a I'écoute diligente de Sa voix.
Nous devrons écouter attentivement, car Jésus parle doucement.

3. En tout temps de conflit, de tentation ou d'épreuve, nous devons nous approcher de Dieu et Lui
remettre I'affaire. Au licu des expériences douces et heureuses que vous attendriez naturellement aprés une
telle consécration, le diable vient et essaie d'ébranler votre confiance par une épreuve ou une tentation. Tenez
bon en Lui et réjouissez-vous qu'll vous juge digne de recevoir de telles épreuves. Si vous échouez, ne dites
pas qu'il est inutile d'essayer davantage. Le principe est juste. Peut-étre avez-vous essayé de faire le travail
vous-méme et c'est pourquoi vous avez échoué. Arrétez-vous, déposez tout a Ses pieds et repartez a neuf, et
apprenez a demeurer en Lui a partir de votre propre échec. Israél, aprés sa défaite a Ai, était plus fort pour le
conflit suivant. Essayez de vivre le secret que vous avez appris. Dans I'art humain, il y a toujours des
tatonnements au début. Vous pouvez apprendre les principes de la sténographie en trés peu de temps,
quelques heures peut-&tre, mais il faut des mois de pratique patiente pour y devenir expert. Lors de l'une de
nos réunions dans 1'Ouest récemment, une dame prenait des comptes rendus textuels des discours. Elle était
assise a une petite table avec un instrument qu'ils appellent un sténographe. En touchant les touches de cet
instrument, une petite aiguille gravait des impressions sur un ruban de papier, représentant avec une
précision parfaite les mots qui étaient prononcés. Elle a pu apprendre le principe en quelques heures, mais il
lui a fallu beaucoup plus d'heures de pratique tranquille avant d'y étre si habituée qu'elle pouvait le faire
facilement. Au moment ot nous sommes consacrés a Jésus-Christ, nous apprenons le secret qu'll doit étre
tout-en-tout pour nous. Mais lorsque nous essayons de mettre cette vérité en pratique, nous constatons qu'il
faut du temps et de la patience pour l'apprendre a fond. Nous devons apprendre a nous appuyer sur Lui. Nous
devons apprendre peu a peu comment Le prendre pour chaque besoin. Le principe est parfait. Il deviendra
absolument infaillible dans la pratique. Rappelez-vous que le secret est : « Sans Moi, vous ne pouvez rien
faire. » « Je puis tout en Christ, qui me fortifie. »



lll. CHRIST NOTRE GUERISSEUR

« Lui-méme a pris nos infirmités, et il s'est chargé de nos maladies. »
Matthieu 8:17.
« Jesus-Christ est le méme hier, aujourd'hui, et éternellement. »
Hébreux 13:8.

I. CE QUE LA GUERISON DIVINE N'EST PAS.

Nous examinerons d'abord son aspect négatif. Partout ou I'on trouve le bien, une contrefagon de celui-ci
apparaitra bientot. Toute piéce de monnaie de valeur est toujours imitée, et le grand faussaire a également été
a l'ceuvre sur ce sujet. Il est particuliérement nécessaire, avec cette précieuse vérité, de se prémunir contre
l'erreur.

1. La guérison divine n'est pas la guérison médicale.

Elle ne nous parvient pas par des médicaments, ni n'est-elle la bénédiction spéciale de Dieu sur des remedes
et des moyens. C'est la puissance directe de la main toute-puissante de Dieu Lui-méme. « LUI-MEME a pris
nos infirmités », et Il est capable de les porter sans 1'aide de I'homme. Nous n'avons rien a dire contre ['usage
de remédes pour ce qui concerne ceux qui ne sont pas préts a confier entierement leur corps au Seigneur.
Pour eux, il est tout a fait bien d'utiliser toute 1'aide que la nature et la science peuvent apporter, et nous
admettons volontiers que leurs remedes ont une certaine valeur dans leur domaine. Il y a une certaine
puissance dans les tentatives de 'homme pour arréter les flots de mal qui déferlent sur un monde souffrant.
Mais il arrive un point dans tous les efforts ou nous devons dire : « Tu iras jusqu'ici et tu n'iras pas plus loin.
» Pourtant, personne ne devrait abandonner a la Iégere ces aides humaines avant d'en avoir trouvé une
meilleure. S'ils n'ont pas été conduits a faire enti¢rement confiance a Christ pour quelque chose de plus élevé
et de plus fort que leur vie naturelle, ils feraient mieux de s'en tenir aux remédes naturels. Ils doivent étre
stirs que la Parole de Dieu présente distinctement la guérison pour la maladie, et le fait aussi clairement
qu'elle le fait pour le pardon du péché.

2. La guérison divine n'est pas la guérison métaphysique.

Ce n'est pas un systéme de rationalisme, qui prend tant de formes dans le monde d'aujourd'hui, tel le
caméléon, adoptant la teinte du feuillage environnant, selon la classe de personnes avec laquelle il entre en
contact. Ce qui est communément connu sous le nom de guérison par 'esprit ou de Science Chrétienne
(Christian Science), est I'une des formes les plus familiéres de guérison métaphysique. A Chicago, ils
'appellent la Science de la Vie, mais c'est pratiquement la méme chose. Elle met la connaissance et
l'intellect, ou l'esprit de 'homme, a la place de Dieu. Ce n'est pas une guérison par des remédes, mais par la
force mentale. C'est un systéme de fausse philosophie et de théologie sceptique ; une philosophie absurde et
trompeuse, et une théologie athée et infidéle. Sa base est que le monde matériel n'est pas réel. Ce qui semble
étre des faits sont simplement des idées. Cette église n'est qu'une idée circulaire dans mon cerveau, et il se
trouve que vous avez la méme idée dans le votre, et nous I'appelons donc une église ; mais elle n'est pas, c'est
seulement une idée. Tandis que vous étes assis la devant moi, vous n'étes pas la sous une forme tangible,
mais j'ai une idée de vous dans mon cerveau, comme étant assis 1a. Je ne suis pas ici non plus dans un sens
physique, mais je suis, moi aussi, une idée logée dans votre esprit. Ainsi, les enseignants de cette erreur
continuent en disant qu'il n'y a pas de corps. La maladie, par conséquent, n'est pas réelle car elle n'a aucune
base sur laquelle agir. Si vous acceptez cette philosophie, le fondement de toute maladie s'effondrera. Si
l'idée de la maladie a disparu de votre esprit, le probléme a disparu. C'est un expos¢ franc et sinceére des
principes de cette théorie. Elle a captivé des centaines de milliers de personnes dans ce pays et des centaines
de milliers de dollars ont été gagnés grace a elle. C'est la vieille philosophie de Hume ravivée. La Bible est
traitée par ces enseignants de la méme maniére que le corps. C'est un beau systéme d'idées, mais ce ne sont
que des idées. La Genése est une belle histoire de la création, mais ce n'est qu'une allégorie. Le Nouveau



Testament contient une charmante image de Jésus-Christ, mais elle aussi n'a aucun fondement dans les faits.
Ce sont les vieilles erreurs contre lesquelles I'apotre Jean a écrit avec force. « Et tout esprit qui ne confesse
pas que Jésus-Christ est venu en chair n'est pas de Dieu ; et c'est 1a I'esprit de 1'Antichrist, dont vous avez
entendu dire qu'il viendrait, et qui est méme déja maintenant dans le monde. » Cette philosophie nie que
Jésus-Christ soit venu dans la chair. Elle nie la réalité¢ du corps de Christ ; par conséquent, elle est
antichrétienne dans son enseignement. Ce n'est pas la guérison Divine. Il n'y a aucune communion entre les
deux. C'est I'une des illusions de la science, faussement ainsi nommeée. Elle saperait le christianisme.
Certains d'entre nous I'ont tellement méprisée que nous n'avons peut-étre pas mis les autres en garde contre
elle comme nous l'aurions dii. Nous avons estimé qu'elle était si sotte qu'elle ne pouvait faire aucun mal ;
mais nous oublions combien la nature humaine est sotte. L'apotre nous dit que les sages de ce monde sont
des fous aux yeux de Dieu. « Il prend les sages dans leur propre ruse. » Comme cela s'est véritablement
accompli dans le cas de la Nouvelle-Angleterre ! Cette terre d'universités, siege de l'intelligence et de la
culture américaines, a donné naissance a cette monstruosité. C'est l'infidélité la plus fatale. Elle supprime
entiérement l'expiation, car comme il n'y a pas de péché, il ne peut y avoir de rédemption. Je préférerais étre
malade toute ma vie avec toutes les formes de tourments physiques, plutot que d'étre guéri par un tel
mensonge.

3. La guérison divine n'est pas la guérison magnétique.

Ce n'est pas un courant mystérieux qui s'écoule d'un corps a un autre. C'est une question sérieuse de savoir
s'il existe une telle force dans la nature que le magnétisme animal, et si ce qui semble I'étre n'est pas plutot
une influence a laquelle I'esprit d'une personne est soumis pour des raisons internes. Que ce soit le cas ou
non, la pensée ou la prétention d'une telle influence est répudiée par tous ceux qui agissent comme de vrais
ministres de la guérison Divine. Une telle personne est trés soucieuse de garder sa propre personnalité hors
de la conscience du souffrant, et de maintenir le regard du malade uniquement sur Christ, afin qu'il puisse
recevoir sa guérison de Lui. Il n'y a rien a craindre autant dans cette ceuvre que de devenir l'objet de
l'attention. C'est le contact de coeur a ceeur, et d'ame a ame avec le Christ vivant, et avec Lui seul, qui
accomplira le résultat.

4. La guérison divine n'est pas le spiritisme.

On ne peut nier que Satan ait un certain pouvoir sur le corps humain. Certainement, il doit I'avoir s'il est
capable de le posséder par la maladie. Et, s'il a le pouvoir d'infliger la maladie au corps, je ne vois aucune
raison pour laquelle il ne pourrait pas, s'il le veut, ouvrir la porte de derriere, sortir et laisser le corps en
bonne santé. Si Satan avait le pouvoir de lier une femme a 1'époque du Christ pendant dix-huit ans, il avait le
pouvoir de la délier tout aussi rapidement. Si la maladie était son ceuvre alors, elle doit stirement étre la
méme maintenant. S'il peut mieux utiliser certaines personnes si elles sont fortes et en bonne santé, il le fera.
D'autres instruments, il peut mieux les utiliser dans la faiblesse et la douleur. Nous ne pouvons que
remarquer I'étrange persistance avec laquelle les gens de tous les ages ont eu recours au pouvoir du mal, soit
pour les apaiser, soit pour solliciter leur aide. La coutume est aussi vieille que les premiéres races. Nous la
trouvons chez I'Indien sauvage dans la forét, et chez 1'Africain tout aussi sauvage. Particuliérement, ces
incantations sauvages ont été exécutées pour la guérison des maladies, et il est dit que beaucoup d'entre elles
ont effectivement abouti a la disparition de la maladie. Il ne fait aucun doute que de trés nombreux
phénomenes spirites sont réels. Ils donnent des preuves positives de la réalité des esprits mauvais, et ils sont
des preuves de 'avertissement terrible de Dieu, que dans les derniers jours, les esprits des démons seront sur
la terre, opérant des miracles, de sorte que, si possible, ils séduiront méme les élus. Le véritable enfant de
Dieu ne sera pas trompé par eux. Si vous étes trompé a ce sujet, prenez garde ! Vous n'étes peut-étre pas un
véritable enfant de Dieu. Je vous avertis, comme vous tenez a votre véritable bien-&tre, d'éviter ce picége
séduisant. Vous y trouverez une certaine réalité, mais c'est un pouvoir dangereux et il submergera votre foi
chrétienne sous ses vagues hideuses.



5. La guérison divine n'est pas la guérison par la priére.

Il y a beaucoup de chrétiens qui désirent ardemment que d'autres prient pour eux. S'ils peuvent obtenir une
certaine quantité de pricre, une influence bénéfique correspondante s'exercera sur eux, et si tous les chrétiens
du monde priaient pour eux, ils s'attendraient a étre guéris. Il y a une notion générale qu'il y a beaucoup de
pouvoir dans la priére, qui doit avoir un effet si elle peut étre concentrée. Et si I'on pouvait en obtenir assez,
elle déplacerait des montagnes et serait peut-&tre capable de briser la volonté obstinée de Dieu. C'est
pratiquement ce que cette vision enseigne. Il n'y a aucun pouvoir dans la priére si ce n'est la priére de Dieu
Lui-méme. Si vous n'étes pas en contact avec Christ, le Guérisseur vivant, il n'y a pas de guérison. La
guérison de Christ se fait par Son propre contact Divin. Ce n'est pas une guérison par la priére, mais une
guérison par Christ.

6. La guérison divine n'est pas la guérison par la foi.

Le terme donne une fausse impression, et je suis heureux qu'il ait été abandonné. Il y a un danger de voir son
esprit se concentrer tellement sur la foi qu'elle peut s'interposer entre 1'ame et Dieu. Vous pourriez aussi bien
vous attendre a ce que votre foi vous guérisse, que de tenter de boire a la poignée de la pompe a chaine avec
laquelle vous puisez de I'eau fraiche, ou de manger le plateau sur lequel votre diner est apporté. Si vous
commencez a regarder votre foi, vous perdrez la foi elle-méme. C'est Dieu qui guérit, toujours. Moins nous
nous attardons sur les priéres, la foi, ou I'un des moyens par lesquels elle vient, plus nous serons susceptibles
de recevoir la bénédiction.

7. La guérison divine n'est pas la force de la volonté.

Personne ne peut se colleter avec sa propre impuissance et la transformer en force. C'est un principe de
mécanique qu'aucun corps ne peut se mouvoir par lui-méme. Il doit y avoir une puissance extérieure a lui
pour ce faire. Archiméde a dit qu'il serait capable de soulever le monde s'il pouvait trouver une puissance
extérieure pour agir sur lui ; mais il ne pouvait pas le faire de I'intérieur. Si 'homme est a terre, toute la
puissance de sa propre ame ne suffira pas a le relever. Le probléme, trop souvent, réside dans sa volonté. Il
essaie de se saisir et de se relever. Il doit avoir une puissance extérieure a lui pour le soulever, sinon il restera
a terre. La volonté doit étre abandonnée a Christ, et alors Il agira en nous pour vouloir et faire selon Son bon
plaisir. Alors la premiére pensée sera : comme il est facile, comme il est délicieusement simple de recevoir de
Lui la puissance dont nous avons besoin. C'est seulement toucher la main de Dieu et recevoir la force de Sa
vie.

8. La guérison divine n'est pas un défi a la volonté de Dieu.

Ce n'est pas dire : « Je veux cette bénédiction, qu'll le veuille ou non. » C'est voir qu'en l'ayant, nous avons
Son plus haut dessein pour nous. Nous ne ferons pas confiance pour la guérison physique tant que nous ne
saurons pas que c'est la volonté de Dieu pour nous, alors nous pourrons dire :

«Je le veux, parce qu'll le veut. »

9. Ce n'est pas non plus I'immortalité physique,
mais c'est la plénitude de vie jusqu'a ce que l'ceuvre de la vie soit achevée, puis la réception de notre vie de
résurrection compléte a la venue de Christ.

10. La guérison divine n'est pas une profession médicale mercenaire

que les hommes adoptent comme ils adopteraient un métier ou une profession afin d'en tirer profit. Si vous
voyez l'idée mercenaire y apparaitre un seul instant, désapprouvez-la et répudiez-la. Tous les dons de Dieu
sont aussi gratuits que le sang du Calvaire.



II. CE QU'EST LA GUERISON DIVINE.

1. C'est la puissance divine surnaturelle de Dieu infusée dans les corps humains,

renouvelant leur force et remplagant la faiblesse des corps humains souffrants par la vie et la puissance de
Dieu. C'est une touche de I'omnipotence Divine, et rien de moins. C'est la méme puissance qui a ressuscité la
fille de Jairus d'entre les morts ou qui a converti votre ame. Est-il étrange que Dieu montre une telle
puissance ? Il faut plus de puissance pour régénérer une ame perdue que pour ressusciter les morts. Dieu
pourrait faire voler en éclats le sépulcre et en faire sortir les corps de ceux qui y ont reposé pendant des
années avec une moindre dépense de puissance qu'il ne Lui en cotlite pour racheter une seule ame, et garder
Ses saints fermes jusqu'a la fin.

2. Elle est fondée, non sur le raisonnement de I'homme, ou le témoignage de ceux qui ont été guéris,
mais sur la seule Parole de Dieu. Tout le témoignage qui pourrait étre recueilli de ['univers entier n'établirait
pas la vérité d'une telle doctrine, si elle ne se trouve pas dans les Ecritures. Toutes les déductions de I'intellect
humain sont sans valeur si elles n'y sont pas enracinées. Cette vérité repose sur la Parole éternelle de Dieu,
ou elle est simplement humaine.

3. Elle reconnait toujours la volonté de Dieu, et s'y incline avec une profonde soumission.

Un chrétien qui cherche la guérison Divine attendra de connaitre la volonté de Dieu, et I'ayant apprise, il la
réclamera sans hésiter. Si un souffrant est convaincu que I'ccuvre que Dieu lui a donnée a faire est achevée, et
qu'il est maintenant appelé a la maison, alors il devrait acquiescer a cette volonté et s'allonger dans ces bras
bénis et se reposer. Si cette conviction vous est venue, chers amis, je n'oserais pas vous en détourner, si vous
y avez ¢été conduits par Dieu. Ma seule pensée serait de lisser doucement votre dernier oreiller, et de vous
laisser partir en paix. Si, cependant, vous pensez que votre ceuvre n'est pas terminée, si vous n'avez pas une
lumic¢re claire de Dieu a ce sujet, s'il y a un désir vrai et soumis dans votre coeur de vivre et d'achever votre
course avec joie, alors Celui qui a dit il y a prés de deux mille ans : « Cette femme ne devait-elle pas étre
déliée de cette infirmité ? » est le méme aujourd'hui qu'll 1'était alors. Il vous dit au milieu de votre faiblesse :
« Ne devriez-vous pas étre guéri ? » Assurément, cela devrait suffire.

Il se peut, cependant, que votre maladie ait été permise comme une discipline. Vous avez peut-étre retenu une
partie du témoignage complet ou du service auquel Christ vous a appelé. J'ai peur, alors, que vous ne puissiez
étre guéri tant que cette difficulté n'est pas résolue. Vous étes peut-étre dans une attitude fausse et tordue. Il
ne vous restaurera probablement pas tant que cela ne sera pas ajusté. Il vous a peut-étre appelé a un service et
vous vous dérobez. Il n'y aura pas de guérison pour le corps tant que vous n'aurez pas cé€dé sur ce point. Il y a
des centaines de significations dans les maladies qui sont autorisées a venir sur les chers enfants de Dieu, et
Il vous montrera quelle est Sa voix pour vous. « Car Dieu parle une fois, oui deux fois, mais I'homme ne le
percoit pas. Dans un songe, dans une vision de la nuit, quand un profond sommeil tombe sur moi dans les
sommeils sur le lit, alors il ouvre les oreilles des hommes, et scelle leur instruction, afin de détourner
I'homme de son dessein, et de cacher I'orgueil a I'nhomme. Il garde son ame de la fosse, et sa vie de périr par
I'épée. Il est aussi chatié par la douleur sur son lit, et la multitude de ses os par une forte douleur ; de sorte
que sa vie abhorre le pain, et son ame la viande délicate. Sa chair est consumée, au point qu'on ne peut la
voir ; et ses 0s qu'on ne voyait pas, ressortent. Oui, son ame s'approche de la tombe, et sa vie des
destructeurs. S'il y a un messager avec lui, un interpréte, un entre mille, pour montrer a 'homme sa droiture,
alors il lui est gracieux, et dit : "D¢livre-le de la descente dans la fosse : j'ai trouvé une rangon. Sa chair sera
plus fraiche que celle d'un enfant ; il retournera aux jours de sa jeunesse." » Telle est la signification de
beaucoup des chatiments de Dieu. Il y a beaucoup de choses qu'll voudrait dire aux hommes a travers Ses
agissements avec leurs corps, et il est nécessaire d'en faire entrer la pleine signification dans 1'ame avant que
la guérison Divine puisse étre recue, et gardée apres avoir €té regue. Ce n'est pas une formule passe-partout
qui fonctionne inexorablement d'une seule maniére toujours ; elle exige une marche trés proche de Dieu.
Lorsque 1'ame marche ainsi en harmonie et en obéissance a Lui, la vie de Dieu peut pleinement s'écouler
dans le corps. Dieu merci, nous ne pouvons pas l'avoir et avoir le diable aussi.



4. La guérison divine fait partie de I'ceuvre de rédemption de Jésus-Christ.

C'est I'une des choses qu'll est venu apporter. Sa pierre angulaire est la croix du Calvaire. « Il rachéte ta vie
de la destruction. » « Délivre-le de la descente dans la mort, j'ai trouvé une rangon. » Assurément, cette
guérison vient de Lui seul. « Par Ses meurtrissures nous sommes guéris. » C'est I'ccuvre de rédemption de
Christ. Vous y avez droit, bien-aimés, car Son corps a porté toute la responsabilité de votre corps sur la croix.
Prenez-la et aimez-Le davantage, parce qu'elle est venue de Ses meurtrissures. J'aime penser a ce mot comme
étant au singulier, meurtrissure. C'est le sens grec. Son corps a été si battu qu'il n'était plus qu'une seule
meurtrissure. Il n'y avait pas un pouce de Sa chair qui ne fiit lacéré pour nous. Il n'y a pas une fibre de votre
corps ou Christ n'ait souffert pour la racheter.

5. La guérison divine nous vient par la vie de Jésus-Christ,

qui est ressuscité des morts dans Son propre corps. Il est monté au ciel avec Son corps vivant. Vous pouvez
Le voir la-haut ce matin, avec des mains et des pieds de chair et d'os vivants, que vous pourriez toucher. Il
pourrait s'asseoir avec vous a table et manger aujourd'hui comme Il le faisait autrefois. Il n'est pas une forme
vaporeuse semblable a un nuage, mais Il a de la chair et des os comme nous. C'est notre Christ, un Christ
physique vivant, et Il est capable et désireux de partager Sa vie physique avec vous, en soufflant en vous Sa
force. Nous sommes guéris par la vie de Christ dans notre corps. C'est une tendre union avec Lui ; plus
proche que le lien de 1'unité conjugale ; si proche que la vie méme de Ses veines est transfusée dans les
votres. C'est cela, la guérison Divine.

6. C'est I'euvre du Saint-Esprit, vivifiant le corps.

Quand Christ guérissait les malades pendant qu'll était sur terre, ce n'était pas par la Divinité qui habitait
dans Son humanité. Il a dit : « Si je chasse les démons par I'Esprit de Dieu, alors le Royaume de Dieu est
venu jusqu'a vous. » Jésus guérissait par le Saint-Esprit. « L'Esprit du Seigneur est sur moi, parce qu'il m'a
oint pour annoncer I'Evangile aux pauvres, pour guérir les ceeurs brisés. » Le Saint-Esprit est donc I'agent par
lequel cette grande puissance est opérée. Nous devrions particuliérement nous attendre a voir Son action en
ces jours, car ce sont les jours de Sa propre Dispensation, les jours ou il a été prophétisé qu'il y aura des
signes et des prodiges. Comment Samson a-t-il recu sa force ? Quand I'Esprit du Seigneur est venu sur lui.
Alors il a été capable de jeter le temple en ruines et leur dieu Dagon avec lui. L'Esprit de Dieu était dans sa
chair. Ainsi, lorsque ce feu électrique parcourt notre corps, il apporte guérison et force a chaque fibre.

7. La guérison divine vient par la grice de Dieu, non par I'ceuvre de I'homme.
Elle ne peut étre achetée, ni ne peut étre obtenue par le travail. Nous ne pouvons pas aider Dieu en cela.
Nous devons la prendre comme un don. Elle nous vient comme le pardon, un don gratuit de Sa part.

8. Elle nous vient par la foi.

Ce n'est pas la foi qui guérit. Dieu guérit, mais la foi la regoit. Nous croyons que Dieu guérit avant qu'aucune
preuve ne soit donnée. Elle doit étre crue comme une réalité présente, puis il faut s'y aventurer. Nous devons
agir comme si c¢'était déja vrai. Dieu veut que nous nous appuyions sur Lui, que nous Lui fassions confiance,
puis que nous nous réjouissions et Le louions pour ce qu'll a donné, sans aucun doute ni aucune crainte.

9. La guérison divine est en accord avec tous les faits de I'histoire de I'Eglise.

Depuis I'époque d'Irénée jusqu'au siécle présent, il y en a eu des exemples répétés. C'est une longue liste, et
de grandes multitudes de personnes guéries proclament d'une seule voix : « Jésus-Christ, le méme hier,
aujourd'hui et éternellement. » Tout au long du Moyen Age, 1'Eglise pure a cru a cette vérité et I'a enseignée.
Les Vaudois la tenaient comme un article de leur foi. Les temps des premiers Réformateurs en sont remplis.
Les vies de Luther et de Baxter, de Fox et de Whitfield, et de John Wesley, donnent un témoignage clair et
convaincant qu'ils croyaient & cette vérité. A des époques plus récentes, les exemples en sont nombreux.
L'Allemagne, la Suisse, la Suéde, la Norvége, 1'Angleterre et ses colonies, et les champs de mission du
monde, ont de nombreux témoins de la puissance de guérison de Jésus. Notre propre pays, et méme notre



propre ville, en sont remplis. Vous en avez de nombreux témoins ici au milieu de vous. Vous les connaissez,
et savez comment certains d'entre eux ont résisté a I'épreuve de la publicité et des années. Ce ne sont pas des
cas obscurs. Beaucoup d'entre eux sont des hommes et des femmes qui ont été a I'avant-garde de l'ccuvre
chrétienne. Il y a parmi eux toutes sortes de caractéres, d'intelligences, de tempéraments et de dispositions. 11
y a des enfants parmi eux, ainsi que des vieillards. Certains d'entre eux avaient de grands intellects, mais ils
ont été transformés en simples enfants. Il y a toutes sortes de maladies parmi eux — du terrible cancer aux
organismes nerveux les plus déréglés. Et Il les a tous guéris.

10. La guérison divine est I'un des signes de 1'époque.

Elle est le précurseur de la venue de Christ. C'est la réponse de Dieu a l'infidélité d'aujourd’hui. L'homme
peut essayer de la réfuter par la force de son intellect. Dieu y répond par cette preuve irréfutable de Sa
puissance.

III. COMMENT JESUS EST-IL NOTRE GUERISSEUR.

1. Parce qu'll a acheté la guérison pour nous par Ses meurtrissures.
Elle fait partie de Sa rédemption acquise au Calvaire. « Certainement, Il a porté nos maladies et s'est chargé
de nos douleurs. »

2. Parce qu'elle est dans Sa vie ressuscitée en nous.
Nous avons la guérison non seulement de Jésus, mais en Jésus. Elle est dans Son corps vivant, et nous la
recevons en demeurant en Lui et ne la conservons qu'en demeurant en Lui.

3. Parce qu'll nous permet de la prendre en devenant notre puissance de croire.

Il donne la foi pour Lui faire confiance si nous voulons la recevoir. Nous n'avons pas a escalader les hauteurs
pour Le trouver, mais Il descend jusqu'a notre impuissance et devient notre confiance aussi bien que notre
guérison. Un Chinois racontait un jour la différence entre Christ, Confucius et Bouddha. Il disait : « J'étais au
fond d'une fosse profonde, a moitié¢ enfoncé dans la boue, et je criais pour que quelqu'un m'aide a sortir. En
levant les yeux, j'ai vu un vénérable vieillard aux cheveux gris qui me regardait d'en haut. Son visage portait
les marques de son esprit pur et saint. "Mon fils", dit-il, "c'est un endroit terrible." "Oui", dis-je, "j'y suis
tombé. Ne pouvez-vous pas m'aider a sortir ?" "Mon fils", dit-il, "je suis Confucius. Si tu avais lu mes livres
et suivi leurs enseignements, tu ne serais jamais ici." "Oui, pére", dis-je, "mais ne pouvez-vous pas m'aider a
sortir ?" Quand j'ai relevé les yeux, il était parti. Bient6t, j'ai vu une autre forme s'approcher, et un autre
homme s'est penché sur moi, cette fois les yeux fermés et les bras croisés. Il semblait regarder vers un
endroit lointain. "Mon fils", dit-il, "ferme simplement les yeux, croise les bras et oublie tout de toi-méme.
Entre dans un état de repos parfait. Ne pense a rien qui puisse te troubler. Deviens si immobile que rien ne
puisse te faire bouger. Alors, mon enfant, tu seras dans un repos aussi délicieux que le mien." "Oui, pére", ai-
je répondu, "je le ferai quand je serai hors de terre. Ne pouvez-vous pas m'aider a sortir ?" Mais Bouddha, lui
aussi, était parti. Je commengais juste a sombrer dans le désespoir quand j'ai vu une autre silhouette au-
dessus de moi, différente des autres. Il était trés simple, et ressemblait a nous tous, mais il y avait les
marques de la souffrance sur Son visage. Je Lui ai crié : "Oh, Pére, pouvez-vous m'aider ?" "Mon enfant",
dit-11, "quel est le probleme ?" Avant que je puisse Lui répondre, 11 était dans la boue a mes cotés ; Il m'a
entouré de Ses bras et m'a soulevé, puis Il m'a nourri et m'a fait reposer. Quand j'ai été rétabli, Il n'a pas dit :
"Maintenant, ne refais plus cela", mais Il a dit : "Nous allons marcher ensemble maintenant" ; et nous avons
marché ensemble jusqu'a ce jour. »

C'est ce que Jésus-Christ fera pour vous, bien-aimés ! Il descend jusqu'a vous, 1a ou vous étes. Il devient
votre confiance en vous, et puis vous continuez ensemble jusqu'a ce que la lumicre et la gloire de la
résurrection de 1'age a venir éclatent sur vous. Que Dieu nous aide tous a Le recevoir ainsi pleinement pour
I'amour de Son propre nom ! Amen.



IV. CHRIST, NOTRE SEIGNEUR QUI VIENT

« Et je lui donnerai l'étoile du matin. »
Apocalypse 2:28.

La Seconde Venue du Seigneur Jésus-Christ est une partie distincte et importante de I'Evangile Apostolique.
« Je vous déclare 1'Evangile », dit Paul aux Corinthiens, puis il commence & leur parler de la Résurrection et
du Second Avénement. C'est, en vérité, une bonne nouvelle pour tous ceux qui L'aiment et qui pleurent les
péchés et les chagrins d'un monde en ruine.

C'est le point culminant glorieux de toutes les autres parties de 'Evangile. Nous avons parlé de 'Evangile du
SALUT, mais Pierre dit que notre salut est « prét a étre révélé dans les derniers temps ». C'est alors
seulement, lorsque nous nous tiendrons au milieu des ruines du temps, en sécurité sur le Rocher des siécles,

« Alors, Seigneur, nous saurons pleinement,
Pas avant, combien nous Te devons. »

Nous avons parlé de la SANCTIFICATION, mais Jean dit : « Lorsque cela sera manifesté, nous serons
semblables a lui, et quiconque a cette espérance en lui se purifie, comme lui-méme est pur. » Et nous avons
parlé de la GUERISON DIVINE, mais Paul dit : « Dieu nous a donné les "ARRHES" de la résurrection
dans nos corps maintenant », et la guérison divine n'est que la premiére vie jaillissante dont la résurrection
sera la pleine fruition.

Ainsi, la vérité et l'espérance de la venue du Seigneur sont liées a toute vérité et a toute vie, et constituent la
grande et bénie espérance de 1'Eglise. Au tout début de I'histoire humaine, Dieu a placé cette grande
espérance devant Ses enfants. A I'heure ot 'homme est tombé du Paradis, Dieu a érigé dans cet Eden déchu,
dans les figures majestueuses des CHERUBINS, la prophétie et le symbole de la gloire future de I'homme.
Les visages du lion, du beeuf, de I'nomme et de 1'aigle étaient les types de la royauté, de la force, de la
sagesse et de la haute élévation auxquelles 'homme racheté devait s'élever en Jésus. Ces figures traversent
toutes les dispensations. C'est le portrait que Dieu fait de Son enfant racheté une fois I'ceuvre de la
rédemption achevée. Dieu place devant Lui-méme et devant 'homme Son sublime idéal pour son avenir, et Il
ne se reposera jamais tant qu'il ne sera pas accompli. Il est donc bon qu'en plus de 1'Evangile pour le présent,
nous comprenions et vivions sous la puissance de L'EVANGILE DE L'AVENIR et de I'espérance bénie et
purificatrice de la venue glorieuse de Christ.

I. CE QUE NOUS ENTENDONS PAR LA VENUE DE CHRIST.

1. Nous n'entendons pas Sa venue dans le cceur du chrétien individuel.

Il vient ainsi de manicre tres réelle et gracieuse, et c'est le mysteére béni dont nous avons déja parlé en lien
avec notre sanctification. C'est « Christ en vous, I'espérance de la gloire. » Mais ce n'est pas Sa seconde
venue. Certaines personnes sont prétes a dire, avec une grande démonstration de spiritualité : j'ai le
millénium dans mon cceur, et le Seigneur dans mon cceur ; que ceux qui ne 'ont pas spéculent sur une venue
matérielle. Eh bien, Paul avait le Seigneur dans son cceur, et un millénium aussi proche du troisi¢éme ciel que
ces personnes ne le prétendront probablement ; et Jean était a peu prés aussi pres du ceeur de son Rédempteur
que n'importe lequel d'entre nous ne peut espérer I'étre sur terre ; mais ils ont parlé et écrit en des termes
comme ceux-ci : « Alors nous les vivants, qui serons restés pour l'avénement du Seigneur, nous serons tous
ensemble enlevés avec eux sur des nuées, a la rencontre du Seigneur dans les airs. » « Nous savons que,
lorsque cela sera manifesté, nous serons semblables a lui. » « Voici, il vient avec les nuées, et tout ceil le
verra. Oui, viens, Seigneur Jésus. »

En effet, plus nous connaissons Jésus spirituellement, plus nous aspirerons a Sa présence personnelle et
éternelle dans le sens plus plein et plus glorieux que Son avénement personnel apportera.



2. Nous n'entendons pas Sa venue a la mort.

I1 est douteux qu'll vienne réellement pour nous a la mort. Lazare est représenté comme étant porté par les
anges dans le sein d'Abraham ; et Etienne, lors de son glorieux départ, a vu Jésus au ciel & la droite de Dieu,
se levant, il est vrai, pour recevoir et honorer Ses fidéles serviteurs, mais ne venant pas pour lui
personnellement. Les contrastes entre la mort et la venue du Seigneur sont trés marqués. Il ne nous est pas dit
de veiller pour la mort, mais nous sommes délivrés de sa crainte, alors que nous devons veiller pour la venue
du Seigneur. La mort est une ennemie ; Sa venue est la visite bienvenue de notre ami le plus cher. La mort est
un deuil amer pour le ceeur ; la venue du Seigneur est la consolation méme des affligés, et I'antidote de la
mort. Si la mort et la venue du Seigneur étaient identiques, alors I'apdtre aurait dit aux croyants de
Thessalonique : « Je ne veux pas que vous soyez dans 1'ignorance, au sujet de ceux qui dorment, afin que
vous ne vous affligiez pas comme ceux qui n'ont point d'espérance, car le Seigneur est venu pour eux, et
viendra bient6t de la méme maniére pour vous dans la mort, et vous serez doucement unis dans la mort une
fois de plus. » Dit-il cela ? Non ! Mais il dit : « Le Seigneur lui-méme... DESCENDRA DU CIEL... et LES
MORTS EN CHRIST RESSUSCITERONT premicrement. Ensuite, nous les vivants... serons tous
ensemble enlevés avec eux... a la rencontre du Seigneur dans les airs, et ainsi nous serons toujours avec le
Seigneur. » Ce n'est pas la mort qu'il leur indique, mais ce qui doit vaincre la mort, et dont il dit en écrivant
aux Corinthiens : « Alors s'accomplira la parole qui est écrite : "La mort a été engloutie dans la victoire." » Si
la venue du Seigneur doit engloutir la mort dans la victoire, il est trés certain qu'elle ne peut pas étre la méme
chose, sinon elle s'engloutirait elle-méme.

3. Nous n'entendons pas la venue spirituelle de Christ par la propagation de 1'Evangile

et le progres du christianisme. Ceci n'est nulle part reconnu dans la Bible comme la venue personnelle de
Christ. « Voici, il vient avec les nuées, et TOUT (EIL LE VERRA, méme ceux qui l'ont percé ; et TOUTES
LES TRIBUS DE LA TERRE SE LAMENTERONT A CAUSE DE LUI. » Or, ce n'est pas ainsi qu'ils
réagissent lorsqu'ils regoivent I'Evangile. Ils se réjouissent. Mais 1, ils sont surpris et découragés. Et ils
crient, comme représenté dans un autre passage, aux rochers et aux montagnes de tomber sur eux et de les
cacher de la colére de I'Agneau. De méme, les anges, parlant de cet événement aux onze disciples, disent : «
Ce méme Jésus... VIENDRA DE LA MEME MANIERE QUE VOUS L'AVEZ VU ALLANT AU CIEL.
» Cela ne peut étre la publication de I'Evangile, mais doit étre SON APPARITION PERSONNELLE,
VISIBLE ET GLORIEUSE. L'Evangile doit étre largement diffusé ; Sa vérité doit prévaloir ; Sa cause doit
triompher, mais II vient personnellement, et Il est infiniment plus que méme Sa vérité et Sa cause.

II. QU'ENTENDONS-NOUS PAR LE MILLENIUM ?

Certaines personnes ont affirmé que la doctrine du millénium est une invention moderne, et que le mot lui-
méme ne se trouve pas dans la Bible.

Le mot millénium n'est pas anglais, mais est le mot grec pour mille ans. Il est utilisé a plusieurs reprises dans
le vingtieme chapitre de ' Apocalypse pour désigner la période pendant laquelle Christ régnera avec Ses
saints sur la terre apres la premiére résurrection. C'est un temps de victoire, de joie et de gloire. Sept faits
particuliers sont consignés ici a ce sujet :

1. La résurrection et la réunion des saints.

2. Leur récompense et leur régne.

3. L'exclusion compléte de Satan de la terre.

4. La présence personnelle et continuelle de Jésus avec eux sur la terre.
5. La suppression de tous les ennemis et le regne universel de la justice.
6. La durée de mille ans.

7. La révolte immédiatement consécutive de Satan et de 'homme pécheur, et le jugement final des méchants.



S'il n'y avait aucune autre référence dans la Bible a ce temps de bénédiction, ces seuls éléments suffiraient a
constituer un état et un temps de gloire et de bonheur exaltés. A plus forte raison suffisent-ils pour l'identifier
comme I'age d'or dont les prophétes d'autrefois ont écrit et parlé, lorsque la justice, la vérité et la paix «
couvriront la terre comme les eaux couvrent la mer. »

III. L'ORDRE DE CES DEUX EVENEMENTS.

C'est la prochaine question a régler, et d'elle dépendent la plupart des enjeux de la question. La venue de
Christ doit-elle précéder ou suivre cette période millénaire ?

1. La raison la plus évidente de croire qu'elle la précéde se trouve dans le passage méme auquel nous
venons de nous référer, ou ces deux événements sont décrits. Il ne fait aucun doute qu'ici, la venue du
Seigneur précede et introduit le millénium. Sa venue est dépeinte en détail dans toute la procession du ciel a
la terre. Suivent ensuite la conquéte et le chatiment de Ses ennemis terrestres, I'enchainement de Satan, la
résurrection des saints, le régne des ressuscités et les mille ans. La seule fagon dont on tente de réfuter cela
est de le présenter comme figuratif et spirituel. Le bon sens et 'honnéteté du doyen Alford en sont la
meilleure réponse. Si tel est le cas, déclare-t-il, alors adieu a toute précision et certitude dans les Ecritures. Si
ce n'est pas une venue, une résurrection et un millénium littéraux, alors nous ne savons ce que nos Bibles
signifient sur quoi que ce soit.

2. L'argument suivant en faveur de la venue de Christ avant le millénium est 1'usage emphatique du mot «
VEILLEZ » en relation avec elle. Il nous est dit a maintes reprises de veiller pour cela. Or, si elle doit étre
précédée d'un millénium spirituel, le Seigneur nous aurait dit de veiller pour celui-ci. Comment 1'Eglise
primitive pouvait-elle veiller pour Sa venue, comment méme nous le pouvons-nous si nous savons qu'elle
doit étre précédée de mille années claires ? Le mot méme de veiller signifie 'imminence, et ce n'est pas
imminent si dix siecles entiers doivent s'interposer. Si I'on objecte que, de fait, la venue de Christ n'a pas eu
lieu pendant plus de dix siecles, cela ne change rien a son imminence. Un événement peut €tre susceptible de
se produire a tout moment pendant des années, et pourtant étre longtemps retardé. C'est tout a fait différent
de le comprendre comme ne devant pas se produire avant une période ultérieure. Bien que Dieu conniit le
moment exact ot Son Fils devait apparaitre, Il voulait néanmoins que Son Eglise s'y attende toujours — le
soir, ou @ minuit, ou au chant du coq, ou le matin. L'annonce d'un millénium précédent fixe aurait été fatale a
ce dessein, et I'Eglise se serait mise a I'ceuvre pour créer son propre millénium sans Lui. C'est exactement ce
que fit I'Eglise Romaine, lorsque le pape Hildebrand annonga au Xe siécle que le millénium avait commencé,
et que Christ était déja présent par Son vicaire. Et certains enseignants protestants ont I'audace de nous dire
aujourd'hui que ce siccle de progres est le premier age du millénium.

3. La preuve suivante d'une venue prémillénariste se trouve dans lI'image que Christ nous donne de I'état des
choses tel qu'il devait étre jusqu'a la fin de I'ére chrétienne, et jusqu'a I'heure méme de Sa venue.

Jetez un coup d'ceil a quelques traits audacieux de ce tableau.

Une partie de la semence est tombée le long du chemin et les oiseaux du ciel I'ont dévorée ; une autre est
tombée dans des endroits pierreux et a péri ; une autre a ét¢ étouffée par les épines, et une autre est tombée
sur la bonne terre et a porté du fruit.

Mais bient6t I'ennemi a semé l'ivraie, et les deux poussent ensemble jusqu'a la moisson.

L'Eglise, extérieurement, grandit en une force luxuriante comme le grain de sénevé, mais intérieurement, elle
est pleine de levain. Les vrais et les purs sont comme le trésor caché et la perle, si difficiles a trouver. Le filet
recueille de toutes sortes et seuls les anges peuvent séparer les mauvais a la fin.

A mesure que les dges s'écoulent, se dessine 1'image, non pas d'un millénium, mais d'une « apostasie qui doit
arriver auparavant ». « L'iniquité se multipliera, et la charité du plus grand nombre se refroidira. » «
Plusieurs abandonneront la foi, pour s'attacher a des esprits séducteurs et a des doctrines de démons. » «
Dans les derniers jours, il y aura des temps difficiles. » Il y aura beaucoup de membres d'église, « ayant



l'apparence de la piété » ; mais ceux-la seront les ennemis mémes de la Croix de Christ, « reniant ce qui en
fait la force ». Un monde saint et heureux n'attendra pas pour accueillir son Roi, mais « il viendra comme un
filet sur tous ceux qui habitent sur la face de toute la terre. » « Quand les hommes diront : "Paix et streté !",
alors une ruine soudaine. » Et quand cela fondra sur eux, cela les trouvera « comme il en était aux jours de
Noé et de Lot » ; et le Maitre demande méme : « Quand le Fils de I'hnomme viendra, trouvera-t-il la foi sur la
terre ? »

Ceci est I'image de Dieu de l'avenir de la terre jusqu'a la venue de Christ. Cela ne ressemble pas beaucoup a
un millénium précédent.

Non, et I'histoire de dix-huit siécles ne s'oriente pas non plus vers un millénium spirituel. New York, avec la
moitié de la proportion de fidéles et prés du double du taux d'ivrognes, ne s'en est pas rapprochée en deux
cents ans ; Londres, avec trois millions d'ames qui n'entrent jamais dans une église ; Berlin, avec un pasteur
pour cinquante mille personnes ; ces trois capitales des trois grandes nations protestantes de la terre ne
donnent aucun signe de sa venue. Et que dirons-nous de la méchante Paris, de la pourrie Constantinople, de
l'idolatre Inde, de la conservatrice Chine et de la sauvage Afrique ? Quand leur parviendra-t-il autant de
lumiére millénaire que nous en avons ? Quand les nations chrétiennes commenceront-elles a s'orienter vers
leur age d'or ? Oh, si c'est le meilleur que Dieu ait pour nous, alors la prophétie est une exagération et la
Bible un réve poétique. Dieu merci, Il vient et Son Royaume transcendera notre plus brillante espérance, et
Sa propre image la plus éclatante.

IV. OBJECTIONS.

Les objections les plus fortes qui sont faites a cette doctrine sont :

1. Elle déshonore 1'ceuvre du Saint-Esprit,

comme s'll était incompétent pour accomplir Son administration, et était présenté comme ayant échoué dans
Sa grande mission de convertir le monde, et qu'il ait fallu pourvoir a d'autres moyens. En réponse, il suffit de
dire que le Saint-Esprit n'a pas entrepris de convertir le monde, mais d'en appeler I'Eglise de Christ et de
préparer un peuple pour Son nom, et lorsque cela sera fait, et que tous ceux qui accepteront Jésus comme
Sauveur auront été appelés, convertis et pleinement formés, le temps de 1'étape suivante sera venu, et Jésus
viendra pour régner et restaurer Son ancien peuple dans ses priviléges et opportunités. L'ceuvre du Saint-
Esprit ne cessera pas alors, car Il demeurera avec nous pour toujours, et les si¢cles a venir offriront un champ
illimité et plus glorieux a Sa grace et a Sa puissance.

2. On objecte qu'une telle doctrine décourage les missions chrétiennes,

et sape les fondements des espoirs et des perspectives les plus glorieux de I'Eglise. Au contraire, elle ouvre
une perspective de gloire bien plus grande pour 1'Eglise a I'apparition de son Seigneur, et I'invite a aller de
l'avant, ravie du désir de la hater, pour préparer le monde a Son apparition ; car comme incitation a cette
ceuvre, 1 lui a Lui-méme dit que lorsque le message du salut aura été proclamé au monde entier, alors
viendra la fin. Le fait est qu'une grande majorité des missionnaires actuellement en pays étrangers croient en
la bienheureuse espérance de la venue du Seigneur et s'en réjouissent, y sont animés pour travailler a
I'évangélisation du monde, et réconfortés par la pensée bénie que leur tache n'est pas de convertir toute la
race humaine, mais d'évangéliser les nations, et de donner a chaque homme une chance d'étre sauvé s'il le
veut ; et ils seraient, en vérité, désemparés et consternés par la perspective qu'ils contemplent, s'ils sentaient
que le monde doit attendre que les agences actuelles aient opéré son plein salut, alors que pendant ce temps,
trois fois sa population entiere chaque siécle est balayée dans 1'éternité sans étre sauvée. La venue de Christ
ne va pas suspendre 1'ceuvre missionnaire. Elle apportera le systeme d'évangélisation le plus glorieux et le
plus complet que la terre ait jamais vu. Et sous son influence bienfaisante, les paiens seront tous amenés a
Jésus ; toutes les nations seront bénies en Lui, et tous les peuples Le diront bienheureux. Les amis les plus
ardents de I'humanité perdue doivent désirer le plus ardemment ceci, le meilleur espoir du monde.



3. On objecte que cette doctrine méne au fanatisme.

Toute chose peut étre abusée, mais dans la foi sobre et scripturaire de cette doctrine, il n'y a rien qui puisse
alimenter la témérité, la présomption ou la folie. Evitons trés soigneusement toute tentative de prophétiser
nous-mémes, ou d'étre sages au-dela de ce qui est écrit ; mais ne nous laissons pas intimider par les
hurlements du diable, loin de la plénitude de la vérité et du témoignage de Dieu. Cette vérité fera de nous un
peuple particulier. Elle 6tera le charme du monde, et nous en séparera. Elle nous rendra trés différents de
nombreux chrétiens égoistes et confortables, et mettra le feu a notre dame pour servir Dieu et sauver les
hommes. Et si c'est 1a du fanatisme, alors bienvenue a un tel fanatisme.

4. On objecte qu'elle est grossiere et matérielle,

tendant & promouvoir des espoirs terrestres et charnels dans le cceur et I'Eglise, comme les idées et ambitions
terrestres des apoOtres primitifs que le Maitre a réprimandées, leur enseignant plutot a chercher un royaume
spirituel et une demeure céleste. C'était I'extréme alors, 1'opposé ne le serait-il pas maintenant ? Le vrai
besoin n'est-il pas le spirituel d'abord, puis le matériel, la vie de résurrection de I'ame d'abord, puis la
résurrection du corps ? Nous ne soutenons ni n'enseignons aucune idée grossiére ou matérielle de I'age
millénaire. Les corps des saints seront spirituels, et semblables au Sien. Mais s'll a bien voulu prendre un tel
corps dans le monde céleste et en faire le centre et la couronne de la création, n'est-ce rien d'autre qu'une
affectation d'essayer d'étre plus spirituel que notre Seigneur ? Non, tout est spirituel, et le but et la fin
véritables de la rédemption est que « tout notre étre, I'esprit, I'ame et le corps, soit conservé irrépréhensible,
lors de I'avenement de notre Seigneur Jésus-Christ », et que « toute la terre soit remplie de Sa gloire. »

V. LES SIGNES DE SA VENUE.

Bien que le jour et I'heure ne soient pas révélés, Ses enfants « ne sont pas dans les ténebres, pour que ce jour
les surprenne comme un voleur. » « Aucun », & l'approche de la fin, « aucun des méchants ne comprendra,
mais les sages comprendront. »

Un ordre distinct est révélé. Il viendra d'abord pour les Siens qui 'attendent, et eux, avec les saints morts,
seront enlevés pour Le rencontrer dans les airs. Le monde méchant sera laissé derriere ; une église formelle
et une multitude de nations continueront a vivre et remarqueront a peine le petit troupeau qui vient d'étre
enlevé. Alors commencera une série de jugements et d'avertissements, se terminant enfin par la descente de
Christ en puissance et en gloire, la révélation de Son juste jugement contre Ses ennemis déclarés, et le début
de Son régne personnel. Il y aura ainsi deux apparitions de Jésus-Christ — l'une pour les Siens, 1'autre, plus
tard, pour le monde entier ; la premiére comme un Epoux, la seconde comme un Roi et un Juge. Les signes
de I'une ne s'appliquent donc pas a l'autre. La premicere de ces apparitions n'est pas aussi nettement définie
que l'autre. Elle est plus imminente et incertaine, et peut survenir a toute heure.

Beaucoup des signes les plus importants de la venue du Seigneur se sont déja accomplis.
Par exemple :

1. Les changements et développements politiques

des grandes visions de Daniel se sont apparemment tous produits. Les grands empires sont venus et ont
disparu, et les royaumes mineurs qui devaient leur succéder couvrent maintenant les régions qu'ils
dominaient autrefois.

2. L'« apostasie »

prédite a commencé depuis longtemps, et I'homme du péché s'est assis dans le temple de Dieu déja pour
toute la durée du cycle prophétique, et le processus qui doit « le consumer et le détruire jusqu'a la fin » a
commencé. La Papauté a accompli presque tous les traits de son merveilleux portrait.



3. La puissance mahométane
a grandi et décliné, et les eaux de ce grand Euphrate spirituel s'asséchent chaque jour pour préparer la voie du
peuple royal de Dieu.

4. Les signes juifs

n'ont pas été moins remarquables. Jacob tourne a nouveau son visage vers Béthel, et Jérusalem se prépare a
revétir de nouveau ses beaux vétements. Ses fils se rassemblent lentement, tandis que des nations jalouses
hatent l'exode, et accomplissent inconsciemment la voix de la prophétie.

5. Les signes intellectuels

ne sont pas moins marqués. La connaissance a en effet augmenté, et beaucoup parcourent le monde, tandis
que la philosophie humaine parle d'évolution et déclare que toutes choses demeurent comme elles étaient, et
que la nature est immuable et seulement matérielle.

6. Les signes moraux

sont encore plus marqués que dans le tableau de Daniel. « Les méchants agiront méchamment » n'a jamais
¢été plus vrai qu'aujourd'hui. Des formes de méchanceté prodigieuses effraient chaque jour le sens moral, et
l'invention est aussi mire dans le mal que dans I'art matériel.

7. Les signes religieux deviennent plus vifs. La tiédeur et la mondanité dans I'Eglise, d'intenses aspirations a
la sainteté de la part de quelques-uns, et un puissant mouvement missionnaire sont les caractéristiques de
I'époque, et les signes de la prophétie, qui indiquent le jour du Fils de 'Homme.

8. Et enfin, une attente ardente, croissante et mondiale de Sa venue de la part de tous ceux qui aiment
Son apparition, est aussi profonde aujourd'hui qu'elle I'était en Judée, et méme dans le monde paien a
1'époque précédant Son avenement a Bethléem. L'étoile du matin est a 'Est. « Les enfants du jour » 1'ont vue.
Le cri a retenti : « La nuit est avancée, le jour est proche » ; et bientdt le Soleil remplira le ciel et couvrira la
terre de gloire millénaire.

VI. LES BENEDICTIONS DE SA VENUE.

1. Elle nous apportera Jésus Lui-méme.

C'est la meilleure de ses bénédictions. Comme toutes les autres sections de cet Evangile, celle-ci aussi est
1'Evangile de Lui-méme. Ni les robes ni les couronnes royales, ni les corps ressuscités ou les amis réunis ne
seront la joie principale, mais

« Tu viens, nous Te verrons,  Et nous serons semblables a Toi en ce jour. »

2. Elle nous apportera nos amis.

« Ceux qui se sont endormis en Jésus, Dieu les raménera avec lui. » Ils seront vivants, ils seront reconnus, ils
seront glorieusement beaux, ils seront a nous pour toujours. Non seulement les anciens, mais aussi de
nouveaux, les bons de tous les ages, les hommes et les femmes que nous avons aspiré a connaitre. Quelle
famille ! « Dix mille fois dix mille,

En vétements éclatants,

Les armées des rachetés
Montent les marches de lumiere ;
O alors, quelles salutations ravies
Sur le rivage heureux de Canaan,
Quel renouement d'amitiés brisées,

La ou les séparations ne sont plus. »



3. Elle nous apportera des esprits parfaits,

restaurés a Son image, glorieux dans Sa ressemblance, libres de toute faute, de tout défaut ou de toute
imperfection, placés au-dessus de la tentation, incapables de tomber, et débordant d'une félicité ineffable.
Nous porterons Son image parfaite ; nous connaitrons comme nous sommes connus ; NOUS Serons aussi saints
qu'll est saint ; nous posséderons Sa force, Sa beauté et Son amour parfait. L'univers nous contemplera, et
apres la gloire de 1'Agneau viendra la beauté de 1'épouse.

4. Nous aurons des corps parfaits ;

nous posséderons Sa vie de résurrection parfaite ; nous oublierons méme ce qu'était une douleur ; nous
bondirons dans une force sans limites ; nos cceurs tressailliront de la plénitude de la vie immortelle, et
l'espace et la distance seront anéantis. Les lois de la gravitation ne nous retiendront plus. Les rues de la
Nouvelle Jérusalem, verticalement et horizontalement, la longueur, la largeur et la hauteur en sont égales.
Nos corps seront les instruments parfaits de nos esprits exaltés, le reflet exact de Son corps glorieux.

5. Elle nous donnera le service le plus doux et le plus élevé.

Ce ne sera pas une extase oisive et égoiste, mais elle apportera une participation parfaite a Son royaume et a
Son administration. Il nous sera peut-étre permis de réaliser les idéaux de nos plus hautes expériences
terrestres, et d'achever l'ceuvre que nous avons désiré et essayé de faire — avec des ressources illimitées, des
capacités infinies, un champ d'action et un temps illimités, et Sa propre présence et Son aide toute-puissante.
L'ceuvre bénie sera de Le servir, de bénir les autres, et d'élever la terre et 'humanité au bonheur, a la justice et
au Paradis restauré.

6. Elle bannira Satan.

Elle liera et enchainera I'ennemi et le démon, dont la haine et la puissance ont tenu le monde dans des siécles
de ténebres et de misére. Oh, étre libre de sa présence ne serait-ce qu'un jour ! sentir que nous n'avons plus
besoin de veiller avec une vigilance incessante contre lui ! marcher sur un monde sans diable ! Seigneur, hate
ce jour glorieux !

7. Et elle apportera de telles bénédictions aux autres, a la race, au monde.

Elle mettra fin a la terrible tragédie du péché et de la souffrance ; elle rengainera I'épée, émancipera le captif,
fermera la prison et 'hopital, liera le diable et son acolyte, la Mort ; embellira et glorifiera la face de la terre ;
évangélisera et convertira les nations périssantes, et répandra la lumiére et la joie sur cette sombre scéne de
malheur et de méchanceté.

1l n'y aura plus de pleurs,
1l n'y aura plus de douleur.
1l n'y aura plus de mort,
1l n'y aura plus de souillure.

Les caeurs que la mort a déchirés,
Se rencontrent dans un amour éternel ;
Les vies données sur l'autel
S'élevent vers leurs couronnes la-haut.
Satan ne nous tentera jamais,

Le péeché ne vaincra plus,

La joie demeurera a jamais,

Le chagrin et la peine seront finis.



Jésus sera notre gloire,
Jésus sera notre ciel ;
Jésus sera notre histoire,
Jésus qui est mort pour moi.
Hate-toi, doux matin de joie,
Hate-toi, cher Seigneur, nous prions ;
Mets fin a cette nuit de tristesse,
Hate le jour céleste.

Jeésus vient assuréement,
Jésus vient bientot ;

Oh, marchons si purement,
Oh, gardons notre couronne.
Jésus, nous veillons,
Aspirant a Ta venue ;
Alors finira notre nuit de larmes,

Alors nous atteindrons notre demeure.

VII. LES LECONS QU'ELLE NOUS LAISSE.

1. Soyons préts.

« Les noces de I'Agneau sont venues, et son épouse s'est préparée, et il lui a ét¢ DONNE de se revétir d'un
fin lin, éclatant et pur. » Dieu merci que les robes sont données. Revétons-les. DES ROBES BLANCHES.
Quand I'Epouse est vétue, le mariage doit étre proche. Hatons donc Sa venue.

2. Soyons vigilants.

« Voici, je viens comme un voleur. Heureux celui qui veille, et qui garde ses vétements, afin qu'il ne marche
pas nu et qu'on ne voie pas sa honte. » Ne quittons pas la robe de noce une seule heure. Souvenons-nous de
Ses paroles. « Quand ces choses commenceront a arriver, levez vos tétes et REDRESSEZ-VOUS (Dr.
Young), parce que votre délivrance approche. » Gardez vos visages tournés vers le ciel jusqu'a ce que tout
votre étre se courbe vers le ciel, comme une chére et vieille sainte de couleur que nous connaissons, dont le
corps, quand elle parle et prie, décrit un cercle se penchant vers le ciel.

3. Soyez fidéles.

C'est pour apporter la récompense des serviteurs fidéles. « Prenez garde a vous-mémes, afin de ne pas perdre
le fruit de votre travail, mais de recevoir une pleine récompense. » « Retiens ce que tu as, afin que personne
ne prenne ta couronne. »

Dans I'Eglise ancienne, il y avait une noble troupe de quarante soldats fidéles dans I'une des 1égions romaines
qui furent condamnés a mourir pour leur foi en Jésus. Ils furent tous exposés au centre d'un lac gelé, pour
périr sur la glace, mais on leur laissa le choix d'abjurer leur foi a tout moment durant la nuit fatale en
marchant jusqu'au rivage et en se présentant a 'officier de service.

Alors que la nuit avangait, la sentinelle sur le rivage vit une nuée d'anges planant au-dessus de I'endroit ou se
tenaient les martyrs, et alors qu'un par un ils tombaient, ils plagaient une couronne sur le front du martyr et
I'emportaient vers les cieux, tandis que tout l'air retentissait du chant : « Quarante Martyrs et Quarante



Couronnes. » Enfin, ils étaient tous partis sauf un, et sa couronne était encore suspendue dans le ciel au-
dessus et personne ne semblait la réclamer. Soudain, la sentinelle entendit un pas, et voila ! 'un des quarante
était a ses cotés. Il avait fui. La sentinelle le regarda en notant son nom, puis dit : « Insensé, si tu avais vu ce
que j'ai vu cette nuit, tu n'aurais pas perdu ta couronne. Mais elle ne sera pas perdue. Prends ma place, et je
prendrai volontiers la tienne » ; et il s'avanga vers la mort et la gloire, tandis que de nouveau le cheeur
silencieux reprit le refrain : « Quarante Martyrs et Quarante Couronnes. Tu as été fidele jusqu'a la mort et tu
recevras une couronne de vie. »

Que Dieu nous aide a entendre ce chaeur quand Il viendra !

4. Soyez diligents.

Il y a beaucoup a faire. Vous pouvez « hater I'avénement du jour de Dieu. » Le monde doit étre prévenu.
L'Eglise doit étre préparée. Réveille-toi, 6 Chrétien. Donne-Lui chaque pouvoir, chaque faculté, chaque
dollar, chaque moment. Envoie I'Evangile au loin. Va toi-méme si tu le peux. Si tu ne le peux pas, envoie ton
substitut. Et que cette derni¢re décennie du XIXe siécle signifie pour vous et pour ce monde, comme rien ne
I'a jamais signifié auparavant, un temps de préparation pour la venue de notre Seigneur et Sauveur Jésus-
Christ !



V. LA MARCHE AVEC DIEU

« Celui qui dit qu'il demeure en lui doit marcher aussi comme il a marché lui-méme. »
I Jean 2:6.

La vie méne naturellement a la marche. Le terme décrit le cours de la vie, la conduite, le c6té pratique de
notre vie chrétienne. La référence a la marche de notre Seigneur Jésus-Christ rappelle Son caractére et Sa
vie. Le caractére de Jésus se dresse comme le monument le plus divin de la Bible et des Evangiles.

Méme les hommes qui ne croient pas en Lui comme nous le faisons ont été contraints de reconnaitre la
grandeur et la noblesse de Sa vie incomparable. Voici quelques-uns des témoignages que les penseurs
illustres du monde ont portés a Jésus de Nazareth. Renan dit : « Le Christ des Evangiles est la plus belle
Incarnation de Dieu. Sa beauté est éternelle ; Son régne ne finira jamais. » Goethe dit : « Des Evangiles brille
une sublimité a travers la personne de Christ que seul le divin pouvait manifester. » Rousseau écrit : «
N'était-il qu'un homme ? Quelle douceur ! Quelle pureté dans Ses maniéres ! Quelle grace tendre dans Son
enseignement ! Quelle élévation dans Ses maximes ! Quelle sagesse dans Ses paroles ! Quelle délicatesse
dans Son contact ! Quel empire sur le cceur de Ses disciples ! Ou est 'homme, ou est le sage qui pourrait
souffrir et mourir sans faiblesse ni ostentation ? Son caractere est si grand, si inimitable que les inventeurs
d'une telle histoire seraient plus merveilleux que le personnage qu'ils ont dépeint. » Carlyle dit : « Jésus-
Christ est le Symbole le plus divin. La pensée humaine ne pourra jamais aller plus haut. » Napoléon a dit : «
Je suis un homme, je comprends les hommes. Ils étaient tous des hommes. Jésus-Christ était plus qu'un
homme. Notre empire est bati sur la force, le Sien sur 'amour, et il durera quand le notre aura disparu. »

Mais si Jésus-Christ apparait ainsi de loin aux esprits qui ne peuvent que L'admirer, combien plus doit-Il étre
pour ceux qui Le connaissent comme un Ami personnel et qui Le voient a la lumiére de I'amour, car

L'amour de Jésus, ce qu'il est,
Nul ne le sait, sauf ceux qu'll aime.

Le caractere et la vie de Christ ont une complétude de détails qu'aucune autre biographie biblique ne
possede. L'histoire a été écrite par de nombreux témoins, et le portrait est reproduit dans tous ses traits et
caractéristiques. Il a traversé toutes les étapes de la vie, du berceau a la tombe, et a représenté ['humanité
dans toutes les conditions et circonstances de tentation, d'épreuve et de besoin, de sorte que Son exemple est
également adapté a 'enfance, a la jeunesse ou a I'dge mir, aux humbles et aux pauvres, sur le chemin le plus
modeste de la vie, ou au souverain qui manie le plus large sceptre, car Il est a la fois I'humble Nazaréen et le
Seigneur des Seigneurs. Il a ressenti le frémissement de chaque affection humaine. Il a ressenti 'angoisse de
chaque chagrin humain. Il est le Fils de I'Homme dans le sens le plus large et le plus vaste. Bien plus, Son
humanité est si complete qu'll représente les traits plus doux de la féminité ainsi que la virilité et la force de
la masculinité, et méme la simplicité d'un petit enfant, de sorte qu'il n'y a aucun moment dans les expériences
de la vie ou nous ne puissions regarder en arrieére vers cette Vie Modele pour y trouver lumiére et aide,
lorsque nous la mettons en contact avec notre besoin et demandons : « Que ferait Jésus ? »

Dieu a présenté la vie de Christ comme notre Exemple et nous a commandé de L'imiter et de Le reproduire
dans nos vies. Ce n'est pas une image idéale a étudier comme nous le ferions d'un parangon de I'art. C'est une
vie a vivre et elle est adaptée a tous les besoins de notre existence actuelle. C'est une vie simple a copier pour
des gens ordinaires, un type d'humanité que nous pouvons emmener avec nous dans la cuisine et la salle de
séjour, dans l'atelier et le lieu de travail, dans le champ ou le fermier peine, et le verger ou le jardinier taille,
et le lieu ou le tentateur assaille, et méme le sort ou le besoin et la pauvreté nous pressent de leurs fardeaux et
de leurs soucis. Ce Christ est le Christ de tout homme qui Le recevra comme un Frére et Le suivra comme un
Exemple et un Maitre. « Je vous ai donné un exemple », dit-Il, « afin que vous fassiez comme je vous ai fait.
» Il attend de nous que nous soyons comme Lui. Le copions-nous et sommes-nous rendus conformes a Son
image ? Il n'y a qu'un seul Mode¢le. Pendant des siécles, Dieu « a cherché un homme et n'en a trouvé aucun ».



Finalement, I'humanité a produit un type parfait et depuis lors, Dieu s'est occupé de faire d'autres hommes
selon ce Mode¢le. Il est le seul original. Quand Judson est venu en Amérique, les journaux religieux le
comparaient a Paul et aux premiers apotres, et Judson a écrit pour exprimer son chagrin et son
mécontentement en disant : « Je ne veux pas étre comme eux. Il n'y en a qu'Un seul a copier, Jésus Lui-
méme. Je veux planter mes pieds dans Ses empreintes et mesurer leurs manquements par les Siennes et les
Siennes seules. 11 est le seul Modéle. Je veux étre comme Lui. » Cherchons donc a marcher comme Lui a
marché.

Le secret d'une vie semblable a celle de Christ réside en partie dans le profond désir de I'obtenir. Nous
devenons semblables aux idéaux que nous admirons. Nous atteignons inconsciemment enfin les choses
auxquelles nous aspirons. Demandez a Dieu de vous donner une haute conception du caractére de Christ et
un désir intense d'étre comme Lui et vous ne vous reposerez jamais avant d'avoir atteint votre idéal.
Regardons cet Idéal.

I. LE MOTIF DE SA VIE.

La clé de tout caractére se trouve dans son motif supréme, le grand but qu'il poursuit, 1'objet pour lequel il
vit. On ne peut comprendre la conduite en regardant simplement les faits. Il faut saisir l'intention qui se cache
derriére ces faits et ces incidents, et la raison supréme qui controle ces actions. Lorsqu'un grand crime a été
commis, l'objectif du détective est d'établir un motif ; alors tout le reste peut étre élucidé. Le grand objectif
pour lequel nous vivons déterminera tout le reste, et expliquera beaucoup de choses qui, autrement,
pourraient paraitre inexplicables. Lorsque le laboureur se met en route pour tracer un sillon droit, il a besoin
de deux piquets. Le piquet le plus proche ne suffit pas. Il doit le maintenir en ligne avec celui qui est plus
loin, le piquet a I'extrémité la plus éloignée de la créte, et tant qu'il maintient les deux en ligne, sa course est
droite. C'est le but final qui détermine nos actions immédiates et s'il est assez élevé et assez fort, il nous
attirera comme un aimant céleste loin de toutes les choses moindres et inférieures, et nous maintiendra
irrésistiblement sur notre chemin céleste. Le motif supréme de la vie de Christ était la dévotion a la volonté
et a la gloire de Dieu. « Ne saviez-vous pas qu'il faut que je m'occupe des affaires de mon Pére ? » Telle était
la conviction profonde méme dans le cceur de I'enfant (Luc 2:49). « Ma nourriture est de faire la volonté de
celui qui m'a envoyé » (Jean 4:34). « Je ne cherche pas ma volonté, mais la volonté du Pére qui m'a envoy¢ »
(Jean 5:30). « Je suis descendu du ciel pour faire, non ma volonté, mais la volonté de celui qui m'a envoyé »
(Jean 6:38). Tel était le but de Sa vie mire. « Je t'ai glorifié sur la terre, j'ai achevé 1'ccuvre que tu m'as
donnée a faire. » Tel fut Son cri joyeux alors qu'll achevait Sa course et remettait Sa mission au Pére qui
L'avait envoy¢. Est-ce 1a I'objet supréme de notre vie, et tendons-nous vers lui a travers la bonne et la
mauvaise réputation, ne nous souciant que d'une chose : plaire a notre Maitre et avoir Son approbation a la
fin.

I1. LE PRINCIPE DE SA VIE.

Chaque vie peut se résumer en un principe directeur. Pour certains, c'est 1'égoisme sous les diverses formes
de l'avarice, de I'ambition ou du plaisir. Pour d'autres, c'est la dévotion a une quéte favorite de I'art, de la
littérature, de l'invention ou de la découverte. Pour Jésus-Christ, le seul principe de Sa vie était I'amour, et la
loi qu'll nous a laissée est la méme loi simple et compléte de 1'amour, incluant toute forme de devoir dans
l'unique commandement nouveau « Je vous donne un commandement nouveau : Aimez-vous les uns les
autres ; comme je vous ai aimés » (Jean 13:34 ; 15:12). Ce n'est pas la loi de I'amour de 1'Ancien Testament
avec le moi au centre, « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. » Mais c'est un commandement nouveau
avec Christ au centre « que vous vous aimiez les uns les autres comme je vous ai aimés. » L'amour pour Son
Pére, I'amour pour les Siens, I'amour pour les pécheurs, I'amour pour Ses ennemis, voila ce qui couvrait toute
la vie de Jésus-Christ et ce qui comprendra la longueur et la largeur de la vie de Ses disciples. Cela
simplifiera chaque question, résoudra chaque probléme et adoucira chaque devoir en un délice, et fera de
notre vie, comme la Sienne, une incarnation de ce bel idéal que le Saint-Esprit nous a laissé dans le treiziéme



chapitre de la Premiére Epitre aux Corinthiens. « L'amour est patient, il est plein de bonté ; I'amour n'est
point envieux ; I'amour ne se vante point, il ne s'enfle point d'orgueil, il ne fait rien de malhonnéte, il ne
cherche point son intérét, il ne s'irrite point, il ne soupgonne point le mal, il ne se réjouit point de 'injustice,
mais il se réjouit de la vérité1 ; il excuse tout, il croit tout, il espere tout, il supporte tout. »

III. LA REGLE ET LA NORME DE SA VIE.

Chaque vie doit avoir une norme par laquelle elle est régulée, et ainsi la vie de Christ a été moulée par les
Saintes Ecritures. « C'est 1a ce que je vous disais lorsque j'étais encore avec vous, qu'il fallait que s'accomplit
tout ce qui est écrit de moi dans la loi de Moise, dans les propheétes, et dans les psaumes » (Luc 24:44). 11
était nécessaire que la vie de Christ accomplisse les Ecritures et Il ne pouvait pas mourir sur la croix avant
d'avoir d'abord vécu chaque parole qui avait ¢té écrite a Son sujet. Il est tout aussi nécessaire que nos vies
accomplissent les Ecritures et nous n'avons pas le droit de laisser une seule promesse ou un seul
commandement de ce saint Livre étre lettre morte en ce qui nous concerne. Dieu veut que, pendant que nous
vivons, nous prouvions dans notre propre expérience toutes les choses qui ont été écrites dans ce Livre, et
que nous reliions la Bible dans une nouvelle et vivante édition dans la chair et le sang de nos propres vies.

IV. LA SOURCE DE SA VIE.

D'ou tirait-I1 la force pour cet exemple surnaturel et parfait ? Etait-ce par Sa propre divinité inhérente et
essentielle ? Ou a-t-I1 suspendu, pendant les jours de Son humiliation, Ses propres droits et pouvoirs
autonomes, et a-t-11 vécu parmi nous simplement comme un homme, dépendant pour Son soutien des mémes
sources de force que celles dont nous jouissons ? Il semblerait que oui. Ecoutez Sa propre confession (Jean
5:19, 30 ; 6:57). « Le Fils ne peut rien faire de lui-méme, il ne fait que ce qu'il voit faire au Pére. Je ne puis
rien faire de moi-méme. Selon que j'entends, je juge. Comme le Pére qui est vivant m'a envoyé, et que je vis
par le Pére, ainsi celui qui me mange vivra par moi. » Cela semble rendre trés clair que notre Seigneur tirait
Sa force quotidienne de la méme source que nous pouvons recevoir la notre, par la communion avec Dieu,
par une vie de dépendance, de foi et de pricre, et en recevant et en étant toujours rempli de la présence et de
la puissance du Saint-Esprit. Si donc nous voulons marcher comme Lui a marché, recevons le Saint-Esprit
comme Il I'a fait a Son baptéme. Dépendons constamment de Lui, et soyons remplis de Sa présence. Vivons
une vie de priére incessante. Tirons notre force a chaque instant de Lui comme 11 le faisait du Pére. Que notre
vie, pour I'dme et le corps, soit soutenue par le souffle de la Sienne, de sorte qu'il soit vrai de nous « En lui
nous avons la vie, le mouvement, et 1'étre. » Telle était la vie du Maitre et telle peut étre la notre. Quelle
inspiration pour nous de savoir qu'll s'est humilié jusqu'au méme lieu de dépendance ot nous nous trouvons,
et qu'll nous éleévera par Sa grace aux mémes victoires qu'll a remportées.

V. LES ACTIVITES DE SA VIE.

La vie de Jésus-Christ était une vie positive. Elle n'était pas entierement absorbée par la contemplation de soi
et la culture de soi, mais elle se manifestait en une bienveillance réfléchie envers le monde qui L'entourait.
Sa bréve biographie, telle que donnée par Pierre, en est une d'activité pratique et sainte. « Il allait de lieu en
lieu faisant du bien. » Au cours de Sa courte vie de trois ans et demi, Il a parcouru a pied chaque partie de la
Galilée, de la Samarie et de la Judée, préchant, enseignant et travaillant sans cesse avec un labeur ardu. I1
était constamment assailli par les foules, de sorte que Luc nous dit qu'« ils n'avaient méme pas le temps de
manger. » Une fois, a la fin d'une journée chargée, 11 était si fatigué qu'll s'endormit sur le petit bateau au
milieu de la tempéte déchainée. Quittant Son labeur intense pour un temps de repos, les foules se pressaient
encore sur Lui, et Il ne pouvait rester silencieux. Aprés un sabbat de travail incessant & Capernaiim, nous Le
trouvons le lendemain matin se levant bien avant le jour, afin de dérober a son sommeil le temps de prier. Sa
vie fut un service incessant, et méme encore sur Son trone d'ascension, Il est continuellement employé a des
ministéres d'amour actif. Ainsi, Il nous a dit que nous devons Le copier. Aucun chrétien consacré ne peut étre
un oisif ou un fainéant. « Comme mon Pére m'a envoy¢, moi aussi je vous envoie. » Nous sommes ici en tant



que missionnaires, chacun de nous avec une commission et une charge aussi définies que les hommes que
nous envoyons en terres paiennes. Trouvons notre travail, et, comme Lui, « tout ce que ta main trouve a faire
avec ta force, fais-le. »

VI. LA SEPARATION.

La véritable mesure de la valeur d'un homme n'est pas toujours le nombre de ses amis, mais parfois le
nombre de ses ennemis. Tout homme qui vit en avance sur son temps est str d'étre incompris et combattu, et
souvent persécuté et sacrifié. Le Seigneur Lui-méme a dit : « Malheur a vous, lorsque tous les hommes
diront du bien de vous. Ne vous étonnez pas si le monde vous hait. Si vous étiez du monde, le monde
aimerait ce qui est a lui. » Comme Lui, donc, nous devons nous attendre a étre souvent impopulaires, souvent
a étre seuls, méme a étre calomniés, peut-&tre a étre ameérement et faussement attaqués et chassés « hors du
camp », méme du monde religieux. Deux choses, cependant, ne I'oublions pas. Premiérement, n'ayons pas
peur d'étre impopulaires, et deuxiémement, ne soyons jamais aigris ou amers par cela, mais tenons-nous avec
douceur et triomphe dans la confiance du droit, et de 'approbation de notre Maitre.

VII. LA VIE DE SOUFFRANCE.

Aucun caractere n'est mir, aucune vie n'a atteint son couronnement, avant d'étre passée par le feu. Ainsi,
I'épreuve supréme de I'exemple de Christ fut la souffrance, et dans toutes Ses souffrances, Il nous a, comme
l'ap6tre Pierre 1'a exprimé, « laissé un exemple, afin que vous suiviez Ses traces » (I Pierre 2:21). Il a souffert
des tentations de Satan car « Il a été tenté comme nous en toutes choses, sans commettre de péché », et en
cela Il nous a appelés a Le suivre dans la souffrance et la victoire, car « en ce qu'il a souffert, étant tenté, il
peut secourir ceux qui sont tentés. » Il a souffert des injustices des hommes, et en cela Il nous a laissé un
exemple de patience, de douceur et de pardon, car « lui qui, injurié, ne rendait point d'injures, maltraité, ne
faisait point de menaces, mais s'en remettait a celui qui juge justement. » Jamais Il ne fut plus glorieux qu'a
I'heure de la honte. Jamais Il ne fut plus désintéressé qu'au moment ou Ses propres chagrins brisaient Son
ceeur. Jamais Il ne fut plus victorieux que lorsqu'll inclina la téte sur la croix ameére et mourut pour les
hommes pécheurs. 11 est le Souffrant couronné de I'humanitg, et Il nous appelle a souffrir avec Lui avec
douceur, soumission et une foi et un amour triomphants.

VIIL. LES TOUCHES PLUS FINES DU CARACTERE SAINT.

La perfection du caractére se trouve dans les touches plus fines du tempérament et de la qualité qui
échappent facilement a I'observateur négligent. C'est en cela que le caractére de Christ se dresse, supréme et
inimitable. L'un des plus beaux portraits de Son esprit est donné par Paul dans le troisiéme chapitre des
Philippiens, lorsqu'il nous parle de Son humilité qui aurait pu s'emparer de Ses droits divins, mais y a
volontairement renoncé, s'est dépouillé et s'est volontiers abaissé a la plus humble place (Phil. 2:5-8). Son
désintéressement dans ses rapports avec les faibles et les égoistes est finement exprimé dans (Rom. 15:1, 3,
7). « Car Christ ne s'est point complu en lui-méme, mais, selon qu'il est écrit : Les outrages de ceux qui
t'insultent sont tombés sur moi. » Sa douceur et Son humilité sont finement exprimées dans Ses propres
paroles : « Recevez mes instructions, car je suis doux et humble de cceur. » Le plus haut élément du caractére
est le sacrifice de soi, et ici le Maitre se tient pour toujours a l'avant-garde de tout sacrifice et de tout
héroisme. « Si quelqu'un veut venir aprés moi, qu'il renonce a lui-méme, qu'il se charge de sa croix, et qu'il
me suive. Que celui qui veut étre le premier parmi vous, soit 1'esclave de tous. Car le Fils de I'nomme est
venu, non pour étre servi, mais pour servir et donner sa vie comme la rangon de plusieurs. » Ici, il nous est
enseigné ce que signifie marcher comme Lui a marché. C'est la vie abandonnée. C'est la vie de sacrifice de
soi. Ainsi, I'apotre I'a finement exprimé dans (Ephésiens 5:2) « Marchez dans la charité, a I'exemple de
Christ, qui nous a aimés, et qui s'est livré lui-méme a Dieu pour nous comme une offrande et un sacrifice de
bonne odeur. » C'est I'amour, le sacrifice de soi, et ceci est pour Dieu aussi doux que le parfum des jardins du
Paradis. Il y avait quelque chose dans I'esprit de Jésus, et il devrait y avoir quelque chose dans chaque vie
consacrée, qui ne peut étre exprimé que par le terme de douceur. C'est en référence a cela que 'apotre dit



dans II Cor. 2:15, « Nous sommes, pour Dieu, le parfum de Christ, parmi ceux qui sont sauvés et parmi ceux
qui périssent. » Que Dieu nous donne cette douceur céleste qui émane du coeur de notre Sauveur habitant en
nous.

Le raffinement de Jésus-Christ est 1'un des traits les plus frappants de Son aimable caractére. Non formé dans
les écoles de la culture humaine, Il n'en était pas moins, comme tout chrétien devrait I'étre, un parfait
gentleman. Sa considération attentionnée pour les autres se manifeste souvent dans les circonstances fortuites
de Sa vie. Par exemple, lorsque Simon Pierre était angoissé au sujet de 1'impdt a Capernaiim, et hésitait a en
parler au Maitre, le Seigneur « le prévint », c'est-a-dire qu'll anticipa sa pensée méme, et I'envoya au lac pour
attraper le poisson avec la piéce dans sa bouche, puis ajouta avec un tact raffiné « Prends-Ia, et paie pour moi
et pour toi », assumant d'abord la responsabilité de la dette pour Lui-méme afin d'épargner la sensibilité de
Pierre. Encore plus raffinée fut Sa haute courtoisie envers la pauvre femme pécheresse que les Pharisiens
avaient trainée devant Lui. Se penchant, Il évita son regard de peur qu'elle ne soit humiliée devant eux, et
comme s'll ne les entendait pas, Il langa finalement une fléche de saint sarcasme dans leurs consciences qui
les fit fuir rapidement comme des chiens de Sa présence, et ce n'est que lorsqu'ils furent partis qu'll leva les
yeux vers le visage de cette femme tremblante, et dit doucement : « Je ne te condamne pas non plus, va, et ne
peche plus. » Reflétons donc la douceur et la courtoisie de Christ et non seulement par nos vies, mais par
notre « Maniére d'aimer », recommandons notre christianisme et honorons en toutes choses la doctrine de
Dieu notre Sauveur.

Il y a encore une chose dans 1'esprit du Maitre qu'll voudrait que nous copions, et c'est 1'esprit de joie. Bien
que le Seigneur Jésus n'ait jamais été hilare ou sans retenue dans I'expression de Sa joie, 1 était
uniformément joyeux, radieux et content, et le coeur dans lequel Il demeure devrait également s'exprimer par
un visage rayonnant, une démarche 1égere et une vie de joie débordante. Il n'y a rien de plus nécessaire dans
un monde triste et pécheur que des chrétiens joyeux. Il n'y avait rien de plus touchant dans la vie du Maitre
que le fait que, lorsque Son propre ceeur était prét a se briser a 1'anticipation du jardin et de la croix, Il leur
disait : « Que votre coeur ne se trouble point. Que ma joie demeure en vous, et que votre joie soit parfaite. »
Que Dieu nous aide a copier la joie de Jésus, a ne jamais laisser trainer nos couleurs dans la poussiére, a ne
jamais suspendre nos harpes aux saules, a ne jamais perdre notre bénédiction céleste ou manquer de « nous
réjouir toujours. »

IX. MAIS NOUS DEVONS NOUS HATER DE NOTER FINALEMENT
QUELQUES-UNS DES ELEMENTS POSITIFS DE FORCE ET DE
PUISSANCE DANS LA VIE DE JESUS.

11 est possible d'étre doux et bon et pourtant d'étre faible et peu sage. Tel n'était pas le caractére de Jésus.
Jamais la douceur ne fut plus enfantine, jamais la virilité ne fut plus puissante et majestucuse. Dans chaque
¢élément de Son caractére, dans chaque action de Sa vie, nous voyons la plus grande virilité et nous
reconnaissons continuellement que le Fils de I'hnomme était en effet un homme dans tous les sens du terme.

Intellectuellement, Son esprit était clair et magistral et il n'y a rien de plus raffiné dans I'histoire de Sa vie
que la maniére calme et victorieuse avec laquelle Il a répondu et chassé de Sa présence les 1égistes et les
scribes a l'esprit vif qui Le harcelaient de leurs questions et qui furent successivement humiliés et réduits au
silence devant la foule moqueuse jusqu'a ce qu'ils soient heureux d'échapper a Sa présence, et apreés cela,
personne n'osa plus Lui poser de questions. Son éloquence était si majestueuse et impressionnante que les
officiers envoyés pour L'arréter oublierent tout de leur mission alors qu'ils écoutaient Ses paroles
merveilleuses, et retournérent vers leurs maitres en colére pour s'exclamer : « Jamais homme n'a parlé
comme cet homme. » Il y avait en Lui une dignité qui s'élevait parfois a une telle hauteur que nous lisons en
une occasion, alors qu'll prenait la ferme résolution de monter a Jérusalem : « Comme ils Le regardaient, ils
étaient étonnés, et comme ils Le suivaient, ils avaient peur. » A I'heure la plus sombre de Son agonie, Il
atteignit une telle hauteur de sainte dignité que méme Pilate Le regarda avec admiration et, Le montrant du



doigt au milieu de tous les symboles de honte et de souffrance, il s'écria : « Voici 'Homme. » Méme dans Sa
mort, II fut un Conquérant, et dans Sa résurrection et Son ascension, Il s'éleva sublime au-dessus de toutes
les puissances de la mort et de 'enfer.

En conclusion, comment marcherons-nous comme Lui ?

1. Nous devons Le recevoir pour qu'll marche en nous, car Il a dit : « J'habiterai et je marcherai au milieu
d'eux. »

2. Nous devons étudier Sa vie jusqu'a ce que I'histoire soit gravée dans notre conscience et imprimée dans
notre cceur.

3. Nous devons constamment regarder I'image et l'appliquer a chaque détail de notre propre conduite et ainsi,
« contemplant comme dans un miroir la gloire du Seigneur, nous serons transformés en la méme image, de
gloire en gloire, comme par I'Esprit du Seigneur. »

4. Ne vous découragez pas lorsque vous rencontrez I'échec en vous-méme. N'ayez pas peur de regarder dans
le miroir et de voir vos propres défauts en contraste avec Sa vie sans reproche. Cela vous incitera a des
choses plus élevées. Le jugement de soi est le secret méme du progres et de 1'accomplissement supérieur.

5. Enfin, demandons au Saint-Esprit, dont I'ceuvre est de nous rendre Jésus réel, de dévoiler la vision et
d'imprimer le modéle sur nos coeurs et nos vies, et ainsi nous serons « transformés en la méme image, de
gloire en gloire, comme par I'Esprit du Seigneur. »



VI. GARDES

« Car je sais en qui j'ai cru,
et je suis persuadé qu'il a la puissance de garder mon dépot jusqu'a ce jour-la. »
1 Timothée 1:12.

« Gardeés par la puissance de Dieu pour le salut. »
I Pierre 1:5.

Plus un trésor est précieux, plus il est important qu'il soit gardé et préservé. L'image de notre premier texte
est celle d'un dépdt bancaire et se lit littéralement : « Il a la puissance de garder mon dépot jusqu'a ce jour-la.
» Lorsque de grands dépots d'or sont transportés vers les coffres d'une riche banque, des escadrons entiers de
police montent la garde, et les serrures, verrous, barres, murs les plus puissants ainsi que la vigilance la plus
incessante et la plus éveillée des gardiens et des détectives sont employés pour les protéger. Parfois, I'image
est utilisée dans un sens militaire. Le deuxieme texte est de ce type et devrait littéralement étre traduit : « Qui
sont gardés par une garnison de la puissance de Dieu par la foi pour le salut. » Quelles vastes dépenses, quels
puissants armements et armées sont employés pour garnisonner les grands points stratégiques qui gardent les
portes des nations, tels que Port-Arthur, Gibraltar, Québec et d'autres citadelles. Parfois, I'image est celle du
berger et de son troupeau : « Il rassemblera Israél et le gardera comme un berger garde son troupeau. »

Mais quelle que soit la figure ou l'expression employée, la seule grande pensée que Dieu voudrait transmettre
au cceur de Son peuple éprouvé et souffrant est qu'il est en sécurité sous Sa garde, et qu'll est capable de
garder ce que nous Lui avons confié jusqu'a ce jour-la. Examinons quelques-unes de Ses gracieuses
promesses de garder Son peuple.

1. Il nous gardera ou que nous allions ou soyons.

Ecoutez la premiére promesse de notre Divin Gardien telle qu'elle fut adressée & Jacob & I'heure de sa
solitude et de sa peur : « Voici, je suis avec toi, je te garderai partout ou tu iras... car je ne t'abandonnerai
point, que je n'aie exécuté ce que je te dis. » Comme Il a tenu cette parole a Jacob ! Combien nombreux
furent les divers lieux ou la providence jeta son sort ! Le pays de Laban, les villes des Sichémites, le pays de
Gosen, partout son Dieu d'alliance le garda et le protégea. Il n'était pas un personnage attrayant, il ne méritait
aucune considération particuliére. Il était le « ver de Jacob », mais Dieu I'aima dans Sa grace infinie, et le
garda, le disciplina, I'enseigna, et le prépara a étre le chef des tribus d'Israél, et le jour vint ou il put dire : «
Le Dieu qui m'a nourri et conduit toute ma vie, I'ange qui m'a gardé de tout mal. »

Certains d'entre vous se trouvent peut-étre dans des lieux étranges, des lieux solitaires, des lieux difficiles,
des lieux dangereux ; mais si vous avez pris le Dieu de Jacob comme votre Dieu d'alliance, vous pouvez
reposer sans crainte sur cette parole ancienne : « Voicli, je suis avec toi, je te garderai partout ou tu iras ; car
je ne t'abandonnerai point, que je n'aie exécuté ce que je te dis. »

« Pour moi ne reste ni lieu ni temps,
Mon pays est sous tous les climats,
Je puis étre calme et sans souci
Sur tout rivage, puisque Dieu est la.
Pourrais-je étre jeté ou Tu n'es pas,
Ce serait, en verite, un sort terrible,
Mais aucune région je n'appelle lointaine,

Assuré de trouver Dieu en toutes. »



2. Il nous gardera comme la prunelle de Son ceil.

« Garde-moi comme la prunelle de I'ceil » (Ps. 17:8). C'est une belle image fondée sur la sensibilité du globe
oculaire a l'approche de toute cendre ou particule de poussiére intrusive. Instinctivement, la paupicre se
ferme avant que l'objet ne puisse entrer. Il n'y a pas le temps de réfléchir, car l'action est intuitive et
involontaire. L'idée est que nous sommes aussi proches de Dieu que notre globe oculaire I'est de nous, et que
nous faisons autant partie du corps de Christ que s'il s'agissait réellement du cristallin de Ses propres yeux, et
qu'll est aussi sensible a 'approche de tout ce qui pourrait nous nuire que vous le seriez a l'intrusion d'une
poussiére flottante dans votre ceil sensible, avant méme que vous ne puissiez penser ou prier.

« Dieu est le refuge de Ses saints,
Quand les tempétes d'une vive détresse envahissent,
Avant que nous puissions exprimer notre plainte,
Voici Sa présence avec Son aide. »

3. Il nous gardera dans Son pavillon.

« Tu les caches a I'abri de ta face contre les complots des hommes, Tu les protéges dans ta tente contre la
querelle des langues » (Ps. 31:20). Il ne Lui faut pas longtemps pour ériger ce pavillon dans le lieu le plus
solitaire et cacher Ses enfants en toute sécurité a l'intérieur de ses rideaux. On raconte 1'histoire d'une
assemblée écossaise de fideles adorateurs dans I'une des vallées de la patrie, a I'époque ou le cruel
Claverhouse chassait pour le sang des saints. Soudain, le cri fut lancé par la sentinelle qui veillait sur une
falaise voisine que les soldats arrivaient, et que la petite troupe avait été découverte. La fuite était impossible,
et ils se sont simplement agenouillés et ont prié, réclamant ce précieux psaume : « Tu les protéges dans ta
tente. »

Immédiatement, une épaisse brume écossaise commenca a se former dans les collines, et tout fut enveloppé
comme dans un rideau. Leurs ennemis furent déconcertés, et ils s'échappérent tranquillement et en toute
sécurité par les sentiers familiers des montagnes. Dieu les avait cachés en toute sécurité dans Son pavillon.
Nous n'avons peut-Etre pas le méme ennemi sanglant que les Covenantaires écossais, mais la querelle des
langues est ici avec des épées plus acérées et une haine plus cruelle. Oh, combien de fois trouvons-nous le
psalmiste s'écrier contre les paroles envenimées des hommes : « Que te donnera-t-on, Et que te rapportera-t-
on, langue trompeuse ? Des fléches aigués du guerrier, Avec les charbons ardents du genévrier » (Ps. 120:3-
4). Mais Il peut nous protéger méme de celles-ci et nous donner une bénédiction pour chaque souffle amer de
la calomnie humaine. « Laissez-le maudire », dit David lorsqu'on essaya de faire taire le vieux Schimei, qui
injuriait le roi a I'neure de son chagrin ; « peut-étre I'Eternel me fera-t-il du bien en retour de ses malédictions
d'aujourd'hui. » C'est pourquoi, que ceux qui souffrent de la querelle des langues « s'en remettent a lui en
faisant le bien, comme a un fidéle Créateur. »

4. Il nous gardera dans une paix parfaite.

« A celui qui est ferme dans ses sentiments, Tu assures la paix, la paix, parce qu'il se confie en toi » (Es.
26:3). Littéralement, cela se lit « Paix, paix. » C'est la double paix avec Dieu et de Dieu. C'est l'original de
I'Ancien Testament de la promesse encore plus belle de I'Apdtre dans le quatriéme chapitre de Philippiens : «
Ne vous inquiétez de rien ; mais en toute chose faites connaitre vos besoins a Dieu par des priéres et des
supplications, avec des actions de graces. Et la paix de Dieu, qui surpasse toute intelligence, gardera vos
ceeurs et vos pensées en Jésus-Christ. » Dans les deux versets, c'est la méme paix qui est mentionnée, ce
repos profond et divin que Christ met dans le cceur ou Il vient demeurer. C'est la paix de Dieu, et elle
surpasse toute intelligence. Elle n'est pas le résultat d'un raisonnement ou de la vue ; ce n'est pas parce que
les choses ont changé et que nous pouvons voir la délivrance venir. Elle vient quand tout est sombre et
étrange, et que nous n'avons rien d'autre que Sa simple parole. L'Assyrien était aux portes de Jérusalem, et il
ne semblait y avoir aucune issue possible lorsque la voix du prophéte dit : « Fortifiez-vous et ayez du
courage ! Ne craignez point et ne soyez point effrayés... Car avec nous il y a plus qu'avec lui. Avec nous est
I'Eternel, notre Dieu, qui nous aidera et qui combattra pour nous. » Et il est ensuite ajouté : « Le peuple eut



confiance. » L'Assyrien était toujours 1a, et le danger était tout aussi imminent, mais une confiance
déraisonnable et surnaturelle vint sur eux, car Dieu avait entrepris leur défense. Nous connaissons la suite.
Comme il fut facile pour I'Eternel, par le contact de la main d'un seul ange, d'étendre ces puissantes armées
silencieuses dans la poussiére ! Ainsi, la paix de Dieu ne vient pas par la vue, mais par la foi. Ses conditions
sont : « A celui qui est ferme dans ses sentiments, Tu assures la paix, la paix, parce qu'il se confie en toi. »

Quelqu'un raconte I'histoire de deux tableaux concurrents sur la paix pour lesquels un grand prix était offert.
L'un était une scéne magnifique et tranquille, une vallée boisée avec un doux ruisseau serpentant doucement
a travers des rives herbeuses. 11 y avait des oiseaux qui chantaient, des enfants heureux qui jouaient avec les
troupeaux couchés dans de verts paturages, et la terre et le ciel étaient en repos. L'autre, et le tableau qui
remporta le prix, était une mer en furie, projetant haut ses vagues et son écume autour d'un rocher nu, avec
un navire au loin, poussé par l'ouragan toutes voiles repliées, et les oiseaux de mer tourbillonnant a travers
les nuages de plomb dans une confusion sauvage — tout sauf la paix. Mais tout en haut, dans une crevasse
de ce rocher nu, au-dessus des vagues et a I'abri de la tempéte, il y avait un nid de colombe avec la mére
étendant tranquillement ses douces ailes au-dessus de ses petits, dans une paix parfaite.

Quand est-il temps de faire confiance ?
Est-ce quand tout est calme ?
Quand on agite la palme du vainqueur
Et que la vie est un grand psaume
De paix et de repos ?

Non ! Mais le temps de faire confiance
C'est quand les vagues se déchainent,
Et que les nuages d'orage balayent le ciel,
Et que la foi ne peut que crier,
Seigneur, aide et sauve.

La belle image du texte de Philippiens est celle d'une garnison, la paix de Dieu qui garnisonne le cceur et
l'esprit. Le besoin de la garnison ici n'est pas a cause des ennemis extérieurs, mais intérieurs. Rien ne peut
nous nuire de l'extérieur si nous sommes gardés dans la paix parfaite de Dieu. Notez également qu'il y a deux
sections de cette citadelle qui doivent étre garnisonnées et gardées. L'une est le cceur, le siege des doutes, des
craintes et des soucis. L'autre est I'esprit, ou nos pensées deviennent les sources d'agitation, et nous nous
interrogeons, nous nous inquiétons, nous regardons en avant et en arriére, et nous regardons partout, sauf
vers Dieu. La paix de Dieu peut apaiser toutes nos pensées et nous tenir dans le calme et nous dire
doucement,

Cesse de penser, chrétien troublé,
A quoi servent tes soucis anxieux ?
Dieu pense toujours pour toi ;
Jésus porte chaque fardeau.
Rejetant sur Lui tous tes soucis,
Plonge dans Sa volonté bénie
Tandis qu'll te serre contre Son sein,

Murmurant doucement : « Paix, sois tranquille. »



5. Il nous gardera par Sa puissance.

C'est le sens de notre deuxiéme texte : « Gardés par la puissance de Dieu comme par une garnison, par la foi
pour le salut. » C'est un trés beau passage. L'apotre vient de nous dire que 1'héritage est gardé pour nous la-
haut. Maintenant, il nous dit que nous sommes gardés pour I'héritage. L'héritage est réservé pour vous, et
vous €tes préservés pour 1'héritage. Mais si I'image de la garnison est la méme que dans Philippiens, c'est
pourtant une garnison différente. La, c'était la paix, maintenant c'est la puissance. La garnison de la paix sert
a préserver la ville des ennemis intérieurs ; la garnison de la puissance sert a la protéger de ses ennemis
extérieurs. L'une assure la police des rues ; l'autre défend les remparts. Et ce qui ajoute a la force de I'image,
c'est de noter que le mot pouvoir ici en grec est dynamite. La garnison est armée d'artillerie céleste. Lorsque
les troupes anglaises sous Lord Kitchener rencontrérent pour la premicre fois les vastes armées du Mahdi, le
chef conquérant des hordes fanatiques du Soudan, qui les surpassaient en nombre dix contre un, elles
protégerent leur camp avec de l'artillerie moderne tandis que les Africains venaient contre eux avec des
mousquets et des fusils démodés. Forte de cent mille hommes, cette vaste armée se jeta sur la petite
compagnie de soldats anglais et marcha a I'assaut avec des banniéres flottantes, des chevaux au galop et un
splendide enthousiasme. L'historien raconte de maniére vivante avec quel calme et quelle confiance les
Anglais attendirent l'assaut, car ils savaient qu'ils avaient au milieu d'eux une puissance devant laquelle ces
légions ne pourraient pas tenir un instant. Soudain, les mitrailleuses Maxim commenceérent leur crépitement
terrifiant et, comme une gréle venue des cieux, une pluie de balles et d'obus fut déversée sur cette horde
noire, qui fondit comme la neige devant un soleil d'été. C'était de la dynamite contre le simple courage
humain. Dieu nous a garnis d'une dynamite céleste, la puissance du Saint-Esprit, et, comme les soldats
anglais, nous devons y avoir confiance, car nous sommes gardés par la dynamite de Dieu par la foi. Nous
devons compter sur Sa force puissante et toujours aller de I'avant avec le cri de guerre : « Graces soient
rendues a Dieu qui nous fait toujours triompher. »

6. 11 est capable de nous garder dans le monde et du mal.

Telle était la priére du Maitre pour Ses disciples. Dans Jean 17:15, nous lisons : « Je ne te prie pas de les oter
du monde, mais de les préserver du mal. » Voici une double garde. Gardés de la mort, de la maladie et de tout
ce qui pourrait nous 6ter du monde, et pourtant gardés du mal du monde et spécialement du malin. C'est une
expression redoutable dans 'original, fou ponero, le Malin. 11 ne s'agit pas d'un mal abstrait, mais d'un grand
Diable personnel, l'adversaire « qui rdde comme un lion rugissant, cherchant qui il dévorera. » Mais la
puissance du Seigneur et la garde du Seigneur se tiennent entre nous et ses machoires dévorantes. Il est un
ennemi vaincu, et nous devons le traiter comme tel et aller contre lui avec le prestige d'un vainqueur au nom
de son Conquérant, le Seigneur Jésus-Christ. Parfois, il nous assaille par ses ruses et parfois par ses traits
enflammés, mais avec le bouclier de la foi, nous serons capables de résister et de les éteindre tous les deux.
Nous ne devons pas étre trop effrayés par le diable. Certaines personnes ont tellement peur de lui qu'elles
craignent presque de laisser le Seigneur agir librement dans Ses propres réunions. La crainte du fanatisme, il
faut le craindre, a empéché un bon nombre de personnes bien intentionnées de recevoir le baptéme du Saint-
Esprit. Venons hardiment et prenons tout ce que Dieu a pour nous et faisons-Lui confiance pour éloigner la
contrefagon, car si nous demandons du pain, Il ne va pas nous donner une pierre, et si nous demandons un
poisson et voulons vraiment ce qu'll veut, Il ne nous laissera pas avoir un serpent. Au nom de Jésus et par
Son sang précieux, nous serons en sécurité et gardés du malin.

7. 11 est capable de nous préserver de toute chute.

Jude dit : « Or, a celui qui peut vous préserver de toute chute et vous faire paraitre devant sa gloire
irrépréhensibles et dans 1'allégresse. » La traduction frangaise est inadéquate. Le mot chute signifie
trébucher. Bien sir, 11 est capable de nous empécher d'étre perdus, et trop de chrétiens se contentent de s'en
sortir de justesse. C'est une ambition pauvre et ignoble. Il est capable de vous empécher méme de trébucher
et de vous présenter sans faute devant Sa gloire avec une joie débordante. S'll est capable de vous garder une
seconde, I peut vous garder trente-trois millions de secondes, ce qui signifie une année entiére, et aussi



longtemps que vous continuerez a Lui faire confiance a chaque instant. Vous éléverez-vous a une ambition
plus haute et Le prendrez-vous pour vous garder méme de glisser, de faire un faux pas et de trébucher ?

8. Il est capable de vous garder du contact de I'adversaire.

Il y a une belle promesse dans le dernier chapitre de I Jean. « Celui qui est né de Dieu se garde lui-méme, et
le malin ne le touche pas. » Ceci est une lecture différente de la version ordinaire, mais il est trés béni de dire
que le Fils unique garde le saint qui se confie en Lui, et le garde de telle sorte que le malin ne le touche pas.
C'est la vieille image familiere de la mouche d'un co6té de la fenétre et de 'oiseau de l'autre. L'oiseau se
précipite sur sa proie et pense l'avoir. La mouche frissonne et le pense aussi, mais il y a un choc, un bruit
sourd, quelques plumes ébouriffées et un oiseau bien effrayé, mais la mouche est toujours 1a, se demandant
comment tout cela n'est pas arrivé. Mais pour vous et moi, le secret est tout simple : il y avait quelque chose
entre les deux que I'oiseau n'a pas vu et que la mouche a oublié. Dieu merci, lorsque le diable fait ses
plongeons les plus féroces, il y a quelque chose entre les deux. Il doit passer a travers Jésus-Christ pour vous
atteindre ; et si seulement vous demeurez dans une simple confiance, le diable se fera bien plus de mal que
vous.

9. Il est capable de garder Ses serviteurs et Ses ministres.

Ecoutez. « Moi, I'Eternel, je t'ai appelé pour le salut, Et je te prendrai par la main, Je te garderai, et je
t'établirai pour faire alliance avec le peuple, Pour étre la lumiére des nations » (Es. 42:6). Cette promesse
bénie appartient principalement au Seigneur Jésus, mais secondairement a tout autre vrai serviteur de
I'Eternel qui demeure en Lui et travaille pour Lui. Dieu tient Ses ministres dans Sa main droite et dit : « Ne
touchez pas a mes oints, et ne faites pas de mal a mes prophétes. » C'est un homme bien imprudent que celui
qui parle ou agit a la 1égére contre un vrai serviteur du Seigneur. Faites attention a la maniére dont vous
critiquez les serviteurs du Maitre. Ecoutez. « Qui es-tu, toi qui juges un serviteur d'autrui ? S'il se tient
debout, ou s'il tombe, cela regarde son maitre. Mais il se tiendra debout, car le Seigneur a le pouvoir de
l'affermir. » « Qui es-tu, toi qui juges autrui ? » Si tu sers Christ d'un coeur sincére, mon frére, n'aie pas peur.
Celui que le Pére contemple tiendra ta main droite, te gardera et te dira : « Ne crains rien, je donnerai des
hommes pour toi, et des peuples pour ta vie. » « J'agirai : qui s'y opposera ? » Dieu te gardera et te dira : « Je
t'ai couvert de I'ombre de ma main, pour établir les cicux et fonder la terre, et pour dire a Sion : Tu es mon
peuple. » Un seul soldat de la croix, se tenant pour Jésus et se confiant en Lui, est plus puissant que des
légions d'ennemis puissants. Fais-Lui confiance bien que les dangers et les ennemis t'entourent et que les
amis soient souvent peu nombreux, les cieux tomberont et la terre sera dissoute avant qu'll ne puisse faire
défaut a I'un de Ses serviteurs confiants.

10. Il gardera Sa cause, Son Eglise, Sa vigne.

« Chantez-la, cette vigne de vin vermeil ! Moi, I'Eternel, j'en suis le gardien, Je l'arrose & chaque instant ; De
peur qu'on ne l'attaque, Nuit et jour je la garde. » Es. 27:2-3. Nous semblons parfois avoir I'idée que nous
sommes les gardiens de la cause de Dieu, et qu'il I'a complétement oubliée, et que nous devons crier et hurler
pour qu'll nous aide a nous occuper de Sa propre propriété. Eh bien, chers amis, le Seigneur veille sur vous et
sur la cause aussi. « Moi, I'Eternel, j'en suis le gardien... Nuit et jour je la garde. » Sans doute y a-t-il des
dangers, des épreuves, des adversaires, mais il y a une chose de plus, le Seigneur. Et deux petits mots sont
plus forts que tous les D du dictionnaire, qu'il s'agisse de difficulté, de découragement, de division, de déclin,
du diable, ou des D.T. (Docteurs en Théologie) — et ces deux mots sont MAIS DIEU. Il y a une belle image
prophétique au début de Zacharie qui a été écrite pour réconforter le peuple dans des temps troublés.
D'abord, le prophéte a vu quatre cornes, venant de toutes les directions, des cornes acérées, cruelles,
puissantes, poussant et percant tout devant elles. S'il regardait au nord, il y avait une corne 1a, et au sud, il y
en avait une autre 13, et elles allaient bientdt se rencontrer et il se retrouverait entre les deux. S'il regardait a
l'est, il y avait une corne 1a, et a I'ouest, il y en avait une autre 13, et elles se rencontraient dans sa poitrine
sans protection. Puis la scéne a changg, et il a regardé et a vu quatre charpentiers venant dans la méme
direction, et chacun d'eux avait un tas d'outils — une bonne hache solide, une scie tranchante, et sans doute



un lourd maillet — et bientdt on pouvait entendre le bruit des coups de hache et le viombissement des scies,
et voila, les cornes avaient perdu leurs pointes et étaient réduites en bouillie et étaient des coussins mous qui
ne pouvaient blesser personne. Bien-aimés, Dieu a un charpentier pour chaque corne et si I'ceuvre que vous
faites est Son ceuvre, les portes de l'enfer ne prévaudront pas contre elle.

11. Il est capable de garder tout ce qui Lui est confié.
. «Je sais en qui j'ai cru, et je suis persuadé qu'il a la puissance de garder mon dépot jusqu'a ce jour-1a » (11
Tim. 1:12). La grande question pour vous et moi est : combien avons-nous réellement confié¢ ?



	I. DE QUOI IL NOUS SAUVE.
	II. CE QUE LE SALUT NOUS APPORTE.
	III. LE PROCESSUS PAR LEQUEL CES BÉNÉDICTIONS VIENNENT.
	IV. LES ÉTAPES PAR LESQUELLES IL EST REÇU.
	V. CE QUE LA BIBLE DIT SUR LE SALUT.
	VI. POURQUOI EST-IL APPELÉ L'ÉVANGILE DE LA BONNE NOUVELLE.
	VII. CONSIDÉRATIONS QUI DEVRAIENT NOUS EXHORTER À PRENDRE ET À DONNER CE SALUT.
	I. CE QU'ELLE N'EST PAS.
	II. CE QU'EST LA SANCTIFICATION.
	III. LA SOURCE DE LA SANCTIFICATION.
	IV. COMMENT ELLE EST REÇUE.
	V. ÉTAPES PRATIQUES
	I. CE QUE LA GUÉRISON DIVINE N'EST PAS.
	II. CE QU'EST LA GUÉRISON DIVINE.
	III. COMMENT JÉSUS EST-IL NOTRE GUÉRISSEUR.
	I. CE QUE NOUS ENTENDONS PAR LA VENUE DE CHRIST.
	II. QU'ENTENDONS-NOUS PAR LE MILLÉNIUM ?
	III. L'ORDRE DE CES DEUX ÉVÉNEMENTS.
	IV. OBJECTIONS.
	V. LES SIGNES DE SA VENUE.
	VI. LES BÉNÉDICTIONS DE SA VENUE.
	VII. LES LEÇONS QU'ELLE NOUS LAISSE.
	I. LE MOTIF DE SA VIE.
	II. LE PRINCIPE DE SA VIE.
	III. LA RÈGLE ET LA NORME DE SA VIE.
	IV. LA SOURCE DE SA VIE.
	V. LES ACTIVITÉS DE SA VIE.
	VI. LA SÉPARATION.
	VII. LA VIE DE SOUFFRANCE.
	VIII. LES TOUCHES PLUS FINES DU CARACTÈRE SAINT.
	IX. MAIS NOUS DEVONS NOUS HÂTER DE NOTER FINALEMENT QUELQUES-UNS DES ÉLÉMENTS POSITIFS DE FORCE ET DE PUISSANCE DANS LA VIE DE JÉSUS.

