


Notes sur le Livre de la Genèse

Premier livre de Moise
par Charles Henry Mackintosh

« Des choses nouvelles et des choses vieilles ».

Les  textes  issus  du  site  Bibliquest.net  sont  publiés  sur  voirjesus.com  avec  leur  plein  accord.
Notre engagement :

• Publication gratuite : L'accès à ces écrits est entièrement libre et sans frais.

• Intégrité du contenu : Les textes sont reproduits dans leur intégralité, sans modification.

• Mention de la source : La provenance de chaque texte est systématiquement attribuée à 
Bibliquest.net.

Nous demandons à nos lecteurs de bien vouloir respecter ces mêmes principes en cas de partage ou de 
redistribution de ce contenu.

Table des matières :

1 - Chapitre 1
2 - Chapitre 2
3 - Chapitre 3
4 - Chapitres 4 et 5
5 - Chapitres 6 à 9
6 - Chapitre 10
7 - Chapitre 11
8 - Chapitre 12
9 - Chapitre 13

10 - Chapitre 14
11 - Chapitre 15
12 - Chapitre 16
13 - Chapitre 17
14 - Chapitre 18
15 - Chapitre 19
16 - Chapitre 20
17 - Chapitre 21
18 - Chapitre 22
19 - Chapitre 23
20 - Chapitre 24
21 - Chapitre 25
22 - Chapitre 26
23 - Chapitres 27 à 35
24 - Chapitre 27
25 - Chapitre 28
26 - Chapitres 29 à 31
27 - Chapitre 32
28 - Chapitres 33 à 34
29 - Chapitre 35
30 - Chapitre 36
31 - Chapitre 37
32 - Chapitre 38
33 - Chapitres 39 à 45
34 - Chapitres 46 à 50



1 - Chapitre 1
L’Esprit Saint ouvre ce livre d’une manière particulièrement frappante. Il nous amène sans préambule

devant Dieu, dans la plénitude essentielle de son Être, et nous le montre au milieu de cette scène où Lui seul
est à l’œuvre et opère. Nous entendons Dieu rompre le silence de la terre, nous le voyons luire dans les
ténèbres  qui  la  couvrent,  afin de créer pour Lui-même une sphère  dans laquelle  il  puisse manifester  sa
puissance éternelle et sa divinité.

Il  n’y a  rien  ici  qui  satisfasse  une  vaine  curiosité,  rien  sur  quoi  l’esprit  de  l’homme soit  appelé  à
spéculer ; c’est la sublimité et la réalité de la vérité divine, dans sa puissance morale, agissant sur le cœur et
sur l’intelligence. L’Esprit de Dieu ne veut pas fournir des aliments à la curiosité de l’homme ou la satisfaire
par de subtiles théories. Les géologues peuvent sonder les entrailles de la terre, et en tirer des matériaux par
le  moyen  desquels  ils  prétendent  compléter  ou  contredire  les  écrits  divins ;  ils  peuvent  étendre  leurs
spéculations sur les débris fossiles mais le disciple docile s’attache aux pages inspirées : il lit, il croit, il
adore. Que ce soit dans cet esprit que nous poursuivions l’étude de ce livre, et puissions-nous réaliser ainsi ce
que c’est que de « s’enquérir diligemment de l’Éternel dans son temple ! » (Psaume 27:4).

« Au commencement Dieu créa les cieux et la terre ». Les premières paroles du livre sacré nous placent
dans la présence de Celui qui est la source infinie de toute vraie bénédiction. L’Esprit Saint ne raisonne pas
laborieusement pour nous prouver l’existence de Dieu ; il n’entre point dans cette voie : Dieu se révèle, il se
fait connaître par ses œuvres. « Les cieux racontent la gloire du Dieu fort et l’étendue annonce l’ouvrage de
ses mains ». « Toutes tes œuvres te célébreront, ô Éternel ! » Il n’y a que l’incrédule ou l’athée qui cherchent
des  preuves  raisonnées  de  l’existence  de  Celui  qui,  par  la  parole  de  ses  lèvres,  appela  les  mondes  à
l’existence, et se révéla Lui-même comme le Dieu souverainement sage, le Tout-puissant, le Dieu éternel.
Quel autre que Dieu a pu créer quoi que ce soit ? « C’est lui qui fait sortir par nombre leur armée ; il les
appelle toutes par nom. Par la grandeur de son pouvoir et de sa force puissante, pas une ne manque ! » (Ésaïe
40:26).  « Les dieux des peuples sont  des idoles,  mais  l’Éternel  a fait  les cieux ».  Dans le livre de Job,
chapitres 38 à 41, l’Éternel lui-même en appelle à la création comme preuve irrécusable de sa souveraineté.
Cet appel, tout en présentant à l’intelligence la démonstration la plus claire et la plus convaincante de la
toute-puissance de Dieu,  touche en même temps le cœur par son étonnante condescendance.  Tout  y est
divin : la majesté et l’amour, la puissance et la tendresse !

« Et la terre était désolation et vide, et il y avait des ténèbres sur la face de l’abîme ». Voilà assurément un
champ dans lequel Dieu seul pouvait agir. L’homme, sans doute, dans l’orgueil de son cœur, ne s’est montré
que trop disposé à intervenir dans l’œuvre de Dieu, dans des sphères d’action d’un ordre bien supérieur  ;
mais,  ici,  l’homme n’a  aucune place  jusqu’au moment  où,  comme toute  chose,  il  devient  l’objet  de  la
puissance créatrice.  Dieu est  seul  dans l’œuvre de la  création.  Il  regarde  de la  lumière  éternelle  de sa
demeure, et considère cette sphère sans forme et vide, sur laquelle il déploiera et exécutera ses plans et ses
conseils merveilleux, et où la seconde personne de la Trinité vivra travaillera et mourra, afin de manifester, à
la vue des mondes étonnés, les glorieuses perfections de la Divinité. Tout était ténèbres et chaos ; mais Dieu
est un Dieu de lumière et d’ordre. « Dieu est lumière et il n’y a en lui aucunes ténèbres ». Les ténèbres ne
peuvent  subsister  en  sa  présence,  à  quelque  point  de  vue  que  ce  soit,  physique,  moral,  intellectuel  ou
spirituel.  « L’Esprit  de  Dieu planait  sur  la  face des  eaux ».  Il  couvait  en quelque sorte  la  scène de ses
opérations futures ; scène bien sombre et qui offrait un vaste champ d’action au Dieu de lumière et de vie :
Dieu seul pouvait en éclairer les ténèbres et y faire jaillir la vie  ; substituer l’ordre au chaos, et mettre une
étendue entre les eaux, afin que la vie pût s’y développer sans crainte de la mort. C’était là des opérations
dignes de Dieu.  « Dieu dit :  que la lumière soit,  et  la  lumière fut ».  « Il  a parlé,  et  la  chose a été ;  il  a
commandé, et elle s’est tenue là ». L’incrédule veut savoir : comment ? où ? quand ? — mais l’Esprit dit :
« Par la foi, nous comprenons que les mondes ont été formés par la Parole de Dieu, de sorte que ce qui se
voit n’a pas été fait de choses qui paraissent » (Héb. 11:3). En dépit du sourire dédaigneux du philosophe,
cette réponse satisfait celui qui est à l’école de Dieu.



Dieu ne veut pas faire de nous des astronomes ou des géologues, ni nous entretenir des détails que le
musée ou le télescope mettent sous les yeux de chacun. Le but de Dieu est de nous introduire en sa présence,
comme adorateurs,  avec  des  cœurs  et  des  entendements  enseignés  et  conduits  par  sa  sainte  Parole.  Le
philosophe peut mépriser ce qu’il appelle les préjugés vulgaires et étroits du pieux disciple de la Parole ; il
peut se glorifier de son télescope avec lequel il mesure l’étendue des cieux, ou se vanter des découvertes
qu’il fait dans les profondeurs de la terre ; — quant à nous, nous n’avons que faire « de l’opposition de la
connaissance faussement ainsi nommée » (1 Tim. 6:20). Nous tenons pour parfaitement certain que toutes les
découvertes vraies, soit « dans les cieux en haut, soit sur la terre en bas, ou dans les eaux qui sont sous la
terre », sont en harmonie avec ce qui est écrit dans la Parole de Dieu ; toutes autres prétendues découvertes
ne sont dignes que d’être entièrement rejetées. Il faut que le cœur soit parfaitement assuré de la plénitude, de
l’autorité, de la perfection, de la majesté et de l’inspiration pleine et entière du volume sacré. Ce sera la seule
sauvegarde efficace contre le rationalisme et la superstition. Une connaissance exacte de la Parole et une
soumission entière à son contenu, sont les deux grands objets désirables au jour actuel. Que Dieu, dans sa
grâce, augmente abondamment au milieu de nous et cette connaissance et cette soumission !

« Et Dieu vit  la lumière, qu’elle était bonne ; et  Dieu sépara la lumière d’avec les ténèbres. Et Dieu
appela la lumière Jour, et  les ténèbres, il les appela Nuit ».  Nous avons ici les deux grands symboles si
souvent  employés dans la  Parole.  La présence de la lumière  constitue  le  jour  ;  l’absence de la  lumière
constitue la nuit. Il en est de même dans l’histoire des âmes. Il y a « les enfants de lumière », et « les enfants
de ténèbres » ; la différence est tranchée et solennelle. Tous ceux sur lesquels la lumière de la vie a lui, tous
ceux que « l’Orient d’en haut » a visités à salut, tous ceux qui ont reçu la lumière de la connaissance de la
gloire de Dieu en la face de Jésus Christ, quels qu’ils soient, appartiennent à la première catégorie et sont des
enfants « de la lumière et du jour ». D’un autre côté, tous ceux qui sont dans les ténèbres, dans l’aveuglement
et l’incrédulité de la nature, et dont les cœurs n’ont pas été, par la foi, illuminés des rayons du soleil de
justice, sont encore ensevelis dans l’obscurité de la nuit spirituelle et sont des fils de ténèbres, des fils de la
nuit.

Lecteur, arrêtez-vous ici et demandez-vous, dans la présence de Celui qui sonde les cœurs, à laquelle de
ces deux classes de personnes vous appartenez. Ne vous décevez pas vous-même, il s’agit pour vous de la
vie ou de la mort. Vous pouvez être pauvre, méprisé, ignorant ; mais si, par l’Esprit, vous êtes uni au Fils de
Dieu, qui est « la lumière du monde » (Jean 8:12), vous êtes un enfant de lumière, destiné à reluire bientôt
dans cette sphère céleste dont « l’Agneau immolé » sera le centre et le soleil pour toujours. Cela ne vient pas
de vous : c’est le résultat des conseils et des opérations de Dieu Lui-même, qui vous a donné lumière, vie,
joie et paix en Jésus et par son sacrifice. Mais si vous êtes étranger à l’action et à l’influence sanctifiante de
la lumière divine, si vos yeux n’ont pas été ouverts pour voir quelque beauté en Jésus, Fils de Dieu, alors,
quand bien  même vous posséderiez  toute  la  science  d’un  Newton et  tous  les  trésors  de  la  philosophie
humaine ; quand vous seriez décoré de tous les titres que peuvent conférer les écoles de ce monde, vous êtes
un enfant « de la nuit et des ténèbres » (1 Thes. 5:5), et si vous mourez dans cet état, vous serez pour toujours
enveloppé dans les ténèbres et les terreurs d’une nuit éternelle ! Ne poursuivez donc pas, avant de vous être
assuré si vous êtes « du jour » ou « de la nuit ».

« Et Dieu dit : qu’il y ait des luminaires dans l’étendue des cieux pour séparer le jour d’avec la nuit, et
qu’ils soient pour signes et pour saisons déterminées et pour jours et pour années  ; et qu’ils soient pour
luminaires dans l’étendue des cieux pour donner de la lumière sur la terre. Et il fut ainsi. Et Dieu fit les deux
grands luminaires, le grand luminaire pour dominer sur le jour, et le petit luminaire pour dominer sur la nuit  ;
et les étoiles ». Le soleil est à la fois le centre de la lumière et le centre de notre système. C’est autour de cet
astre que les globes inférieurs se meuvent ; et c’est de lui qu’ils reçoivent la lumière. Le soleil peut donc être
considéré comme une figure de Celui qui, pour réjouir le cœur de ceux qui craignent le Seigneur, se lèvera
bientôt,  apportant  la  guérison  dans  ses  ailes  (Mal.  4:2).  La  beauté  de  ce  symbole  sera  évidente  pour
quiconque, après les veilles de la nuit, a pu voir le soleil se lever et dorer l’orient de ses étincelants rayons  ;
les brouillards et les ombres de la nuit se dispersent, et toute la création semble saluer le retour de l’astre du



jour. Bientôt aussi le soleil de Justice se lèvera, les ombres de la nuit s’enfuiront, et toute la création se
réjouira en voyant paraître l’aurore d’un matin sans nuages, commencement d’un jour éternel de gloire.

La lune, obscure par elle-même, tire toute sa lumière du soleil et reflète incessamment cette lumière, à
moins que la terre et ses influences n’interviennent. Le soleil n’a pas plus tôt disparu à l’horizon que la lune
se présente pour en recevoir les rayons et les refléter sur un monde enveloppé de ténèbres ; si, au contraire,
c’est de jour qu’elle apparaît, on l’aperçoit à peine à cause de l’éclat du soleil. Le monde aussi, comme nous
l’avons déjà dit, empêche quelquefois que cette lumière ne paraisse ; de sombres nuages, d’épais brouillards,
de froides vapeurs s’élèvent de la surface de la terre et dérobent à notre vue la lumière argentée de cette
« lune » qui nous rappelle l’Église, comme le soleil est une belle image de Christ. Christ, la source de la
lumière, est invisible maintenant : « la nuit est fort avancée » ; le monde ne voit pas Jésus, mais l’Église le
voit et elle est responsable de refléter sa lumière sur un monde plongé dans les ténèbres. L’Église est le seul
canal pour la communication au monde de la connaissance de Christ : « Vous êtes, vous, notre lettre, écrite
dans nos cœurs, connue et lue de tous les hommes », dit l’apôtre ; et encore : « Vous êtes manifestés comme
étant la lettre de Christ » (2 Cor. 3:2, 3). Quelle responsabilité pour l’Église ! Ne devrait-elle pas se tenir
sérieusement en éveil contre tout ce qui peut l’empêcher de refléter la lumière céleste de Christ, dans toutes
ses voies ? Mais comment pourra-t-elle refléter cette lumière ? C’est en la laissant luire sur elle-même dans
tout son éclat. Si l’Église marchait dans la lumière de Christ, certainement elle refléterait cette lumière, et
ainsi elle serait gardée dans la position qui lui convient. La lune n’a point de lumière propre. Il en est de
même de l’Église. Elle n’est pas appelée à éclairer le monde de sa propre gloire ; elle est simplement appelée
à refléter la lumière qu’elle reçoit. Son devoir est d’étudier soigneusement la voie dans laquelle son Seigneur
a marché pendant qu’il était sur la terre, et de suivre ses traces par la puissance du Saint Esprit qui habite en
elle.

Mais, hélas ! la terre avec ses nuages, ses brouillards et ses vapeurs, intervient ; elle cache la lumière et
ternit l’épître, et le monde voit à peine quelques traits du caractère de Christ dans ceux qui s’appellent de son
nom ; souvent  même il  découvre en eux plutôt un humiliant  contraste, qu’une ressemblance avec Jésus.
Étudions Christ  davantage dans un esprit  de prière,  afin qu’aussi  nous soyons capables de l’imiter  plus
fidèlement !

Les  étoiles  sont  des  luminaires  éloignés  qui  brillent  dans  d’autres  sphères ;  nous  voyons  leurs
scintillations ; du reste, elles n’ont guère de rapport avec notre système. « Une étoile diffère d’une autre
étoile en gloire ». Ainsi en sera-t-il dans le royaume à venir du Fils : Soleil de gloire, il brillera lui-même
d’un éclat vivant et éternel ; et l’Église reflétera fidèlement ses rayons tout alentour, tandis que les saints,
chacun  individuellement,  reluiront  dans  la  gloire  spéciale  que  le  juste  Juge  distribuera  à  chacun  en
récompense de son service fidèle durant la sombre nuit de son absence. Cette pensée devrait nous encourager
à marcher avec plus d’ardeur et d’énergie sur les traces de notre Seigneur absent (voyez Luc 19:12-19).

Les parties inférieures de la création viennent ensuite : la mer et la terre produisent en abondance des
êtres vivants. Quelques personnes se croient autorisées à considérer les opérations de chacun des six jours,
comme  des  types  des  diverses  dispensations  et  des  grands  principes  d’action  qui  les  régissent  et  les
caractérisent ; mais, quoi qu’il en soit à cet égard, nous avons, en nous occupant des Saintes Écritures, à nous
mettre en garde contre tout ce qui est le produit de l’imagination et de la spéculation des hommes  ; et, quant
à moi, je ne me sens pas la liberté d’entrer dans cette voie d’interprétation, et je me bornerai à donner ce que
je crois être l’enseignement clair et direct du texte sacré.

Toutes choses ayant  été mises en ordre maintenant,  il  ne manquait  plus qu’un chef :  « Et  Dieu dit :
Faisons l’homme à notre image, selon notre ressemblance, et qu’ils dominent sur les poissons de la mer, et



sur les oiseaux des cieux, et sur le bétail, et sur toute la terre, et sur tout animal rampant qui rampe sur la
terre. Et Dieu créa l’homme à son image ; il le créa à l’image de Dieu ; il les créa mâle et femelle. Et Dieu les
bénit ; et Dieu leur dit : Fructifiez, et multipliez, et remplissez la terre et l’assujettissez ; et dominez sur les
poissons de la mer, et sur les oiseaux des cieux, et sur tout être vivant qui se meut sur la terre ». Le lecteur
remarquera qu’après avoir parlé de l’homme au singulier, l’Écriture en parle au pluriel ; après avoir dit :
« il le créa », elle dit « il les créa », et : « Dieu les bénit » (vers. 27-28).

La formation de la femme n’est introduite de fait que dans le chapitre suivant, bien que, déjà ici, Dieu
« les » bénisse et « leur » remette le gouvernement universel. Tous les ordres inférieurs de la création sont
placés sous leur commune domination : Ève est bénie de toutes bénédictions en Adam, et c’est aussi de lui
qu’elle tire toute sa dignité. Quoique non encore appelée de fait à l’existence, elle est, dans les desseins de
Dieu, considérée comme une partie de l’homme : « Tes yeux ont vu ma substance informe, et dans ton livre
mes membres étaient tous écrits ;  de jour en jour ils se formaient,  lorsqu’il  n’y en avait  encore aucun »
(Psaume 139:16). Il en est de même de l’Église, l’épouse du second Adam. De toute éternité elle était vue en
Christ, son chef et son Seigneur, comme il est écrit au chap. 1 de l’épître aux Éphésiens : « Selon qu’il nous a
élus  en lui  avant  la  fondation du monde,  pour  que nous fussions saints  et  irréprochables  devant  lui  en
amour ». Avant qu’un seul des membres de l’Église eût respiré le souffle de la vie, ils étaient tous, dans la
pensée éternelle de Dieu, « prédestinés à être conformes à l’image de son Fils ». Les conseils de Dieu ont fait
de l’Église une partie nécessaire de l’homme mystique ; c’est pourquoi l’assemblée est appelée « la plénitude
de  celui  qui  remplit  tout  en  tous »  (Éph.  1:23),  et  ce  titre,  d’une  immense  portée,  révèle  la  dignité,
l’importance et la gloire de l’assemblée.

On n’est que trop habitué à considérer la rédemption comme n’ayant d’autre objet que la bénédiction et
la sécurité des âmes, individuellement ; ce point de vue est beaucoup trop bas. Il est parfaitement vrai que ce
qui est, en quelque manière, la part de l’individu, est en pleine sécurité, Dieu en soit béni  ; mais c’est la
partie la moins grande de la rédemption. Une vérité infiniment supérieure à celle-ci, c’est que la gloire de
Christ est unie et liée à l’existence de l’assemblée. Si, sur l’autorité des Saintes Écritures, j’ai droit à me
considérer comme partie constituante de ce qui, de fait, est nécessaire à Christ, je ne puis douter qu’il n’y ait
en lui abondamment de tout ce dont je puis avoir personnellement besoin. Or, l’assemblée est nécessaire à
Christ. « Il n’est pas bon que l’homme soit seul ; je lui ferai une aide qui lui corresponde » (Gen. 2:18), et
encore : « Car l’homme ne procède pas de la femme, mais la femme de l’homme ; car aussi l’homme n’a pas
été  créé  à  cause  de  la  femme,  mais  la  femme à  cause de  l’homme.  Toutefois,  ni  la  femme n’est  sans
l’homme, ni l’homme sans la femme, dans le Seigneur ; car comme la femme procède de l’homme, ainsi
aussi l’homme est par la femme ; mais toutes choses procèdent de Dieu » (1 Cor. 11:8-12). Il ne s’agit donc
plus seulement de savoir si Dieu peut sauver un pauvre pécheur, privé de toute force ; de savoir si Dieu peut
effacer les péchés et recevoir le pécheur à lui en vertu de la Justice divine ; Dieu a dit : « Il n’est pas bon que
l’homme soit seul », et il n’a pas laissé « le premier homme », sans « une aide qui lui corresponde » ; — il ne
laissera pas non plus le second homme sans une aide qui lui convienne. Sans Ève, il y aurait eu une lacune
dans la première création ; et sans l’Église, l’Épouse, il y aurait une lacune dans la nouvelle création.

Considérons maintenant de quelle manière Ève fut appelée à l’existence, bien que nous anticipions ainsi
sur le chapitre suivant. Il ne se trouvait point dans toute la création, pour Adam, d’aide qui fût semblable à
lui : il faut qu’un profond sommeil tombe sur lui, et que d’une partie de lui-même soit formée la compagne
qui partagera avec lui sa domination et sa bénédiction. « Et l’Éternel Dieu fit tomber un profond sommeil sur
l’homme, et il dormit ; et il prit une de ses côtes, et il en ferma la place avec de la chair. Et l’Éternel Dieu
forma (*) une femme de la côte qu’il avait prise de l’homme, et l’amena vers l’homme. Et l’homme dit :
Cette fois, celle-ci est os de mes os et chair de ma chair ; celle-ci sera appelée femme (Isha), parce qu’elle a
été prise de l’homme (Ish) ».

(*)  On  pourrait  traduire  le  mot  hébreu vajiben par :  « il  bâtit »,  comme  l’ont  fait  les  Septante
par okodomêsen, la Vulgate par « aedificavit », et par un verbe analogue, toutes les versions allemandes, la
version  hollandaise,  la  marge  de  l’anglaise,  et  la  version  française  de  Diodati,  qui  traduit  ainsi  le
commencement de Genèse 2:22: « Et Dieu bastit une femme de la coste qu’il avait prise d’Adam ». Or, il



n’est certes pas sans intérêt de se convaincre, en consultant l’original de Éph. 2:20, 22, que les mots rendus
par : « ayant été édifiés », et « vous êtes édifiés ensemble », sont des dérivés du même verbe que celui que
nous venons de voir employé par les Septante.

En considérant selon l’Écriture Adam et Ève comme un type de Christ,  nous voyons que la mort de
Christ a dû être un fait accompli avant que l’assemblée fût vue et élue en Christ dès avant la fondation du
monde. Il y a une grande différence entre les secrets desseins de Dieu et la révélation et l’accomplissement
de ces mêmes desseins. Pour que l’intention de Dieu à l’égard de parties constituantes de l’Église pût être
réalisée de fait, il fallait que premièrement le Fils fût rejeté et crucifié, qu’il s’assît dans les hauts lieux, et
que le Saint Esprit, envoyé par lui, descendît pour unir en un seul corps tous les croyants par son baptême.
Ce n’est pas à dire qu’il n’y ait pas eu des âmes vivifiées et sauvées antérieurement à la mort de Christ  :
Adam a été sauvé, nous n’en doutons pas, et des milliers d’autres hommes après lui l’ont été pareillement, en
vertu du sacrifice de Christ, avant que ce sacrifice ne fût accompli. Mais le salut des âmes, prises chacune en
particulier, et la formation de l’assemblée par le Saint Esprit comme corps distinct, sont deux choses bien
différentes ; on en tient trop peu de compte dans la pratique. La place unique qui appartient à l’Église, sa
relation spéciale avec le « second Homme, le Seigneur venu du ciel », les privilèges qui la distinguent, et la
dignité dont  elle est revêtue,  s’ils  étaient  réellement connus et réalisés par la puissance du Saint Esprit,
produiraient les plus beaux fruits (Éph. 5:23-33).

Le  type  que  nous  avons  ici  devant  nous,  nous  donne  lui-même  quelque  idée  des  résultats  qui
accompagneraient une véritable intelligence de la position de l’Église et de ses relations avec Christ. Quelle
affection Ève ne devait-elle pas à Adam ! Dans quelle proximité n’était-elle pas de lui ; dans quelle intimité
de communion ? En dignité et en gloire, elle était  parfaitement une avec lui.  Il ne dominait pas  sur elle,
mais avec elle. Il était seigneur de toute la création ; Ève était une avec lui. Bien plus, comme nous l’avons
déjà dit : elle était vue et bénie en lui. « L’homme » était l’objet des desseins de Dieu, et « la femme » était
nécessaire à l’homme, c’est pourquoi elle a été créée. L’homme paraît le premier et la femme est vue en lui  ;
ensuite elle est formée de lui. Nul type n’est plus intéressant ni plus instructif dans son caractère ; non pas
qu’une  doctrine  puisse  jamais  être  fondée sur  un  type,  mais  quand la  doctrine  se  trouve  pleinement  et
clairement exposée dans d’autres portions de l’Écriture, alors nous sommes préparés pour comprendre, pour
apprécier et admirer le type.

Nous trouvons, dans le Psaume 8, une belle description de l’homme dominant sur les œuvres de Dieu  :
« Quand je regarde tes cieux, l’ouvrage de tes doigts, la lune et les étoiles que tu as disposées  : qu’est-ce que
l’homme, que tu te souviennes de lui, et le fils de l’homme, que tu le visites ? Tu l’as fait de peu inférieur
aux anges, et tu l’as couronné de gloire et d’honneur ; tu l’as fait dominer sur les œuvres de tes mains ; tu as
mis toutes choses sous ses pieds : les brebis et les bœufs, tous ensemble, et aussi les bêtes des champs,
l’oiseau des cieux, et les poissons de la mer, ce qui passe par les sentiers des mers ». Ici l’homme paraît sans
qu’il soit fait mention de la femme, parce que la femme est vue dans l’homme.

Il n’y a aucune révélation directe du mystère de l’Église dans les livres de l’Ancien Testament  ; l’apôtre
dit expressément, en parlant de ce mystère : « Lequel, en d’autres générations, n’a pas été donné à connaître
aux fils  des  hommes,  comme il  a  été  maintenant  révélé  à  ses  saints  apôtres  et  prophètes  (du Nouveau
Testament) par l’Esprit » (Éph. 3:1-11). C’est pourquoi le Psaume 8 ne parle que de l’homme ; mais nous
savons que l’homme et la femme sont considérés ensemble sous un seul chef. Tout ceci aura son parfait
antitype dans les siècles à venir ; alors le second Homme, le Seigneur venu du ciel, siégera sur son trône et,
avec l’Église son épouse, il régnera sur la création renouvelée. Cette Église est née de la tombe du Christ,
elle fait partie « de son corps », « de sa chair et de ses os ». Lui, la Tête ; elle, le corps, ne font ensemble
qu’un Homme. L’Église, faisant ainsi partie de Christ, occupera dans la gloire une place unique. Aucune
créature n’était unie à Adam comme l’était Ève, parce que nulle autre qu’elle n’était une partie de lui-même.
Ainsi aussi l’Église occupera la place la plus rapprochée de Christ dans la gloire à venir.

Ce n’est pas seulement ce que l’Église sera,  mais ce qu’elle est qui mérite notre admiration. Elle est
maintenant le corps dont Christ est la tête, « le chef » ; elle est le temple dans lequel Dieu habite. Que ne



devrions-nous pas être, si telles sont la dignité actuelle et la gloire future de ce dont, par la grâce de Dieu,
nous faisons partie ! Ce qui nous convient assurément, c’est une marche sainte, une vie de dévouement à
Dieu, de séparation pour Dieu et de sainte élévation. Puissions-nous donc saisir ces choses avec puissance
par le Saint  Esprit,  afin que nous sentions plus profondément quels sont  le caractère et  la conduite qui
conviennent à la haute vocation à laquelle nous sommes appelés ; afin que les yeux de notre cœur étant
éclairés, nous sachions quelle est l’espérance de son appel, et quelles sont les richesses de la gloire de son
héritage dans les saints, et quelle est l’excellente grandeur de sa puissance envers nous qui croyons, selon
l’opération de la puissance de sa force, qu’il a opérée dans le Christ, en le ressuscitant d’entre les morts  ; et il
l’a fait asseoir à sa droite dans les lieux célestes, au-dessus de toute principauté, et autorité, et puissance, et
domination, et de tout nom qui se nomme, non seulement dans ce siècle, mais aussi dans celui qui est à
venir ;  et  il  a  assujetti  toutes  choses  sous  ses  pieds,  et  l’a  donné  pour  être  chef  sur  toutes  choses  à
l’assemblée, qui est son corps, la plénitude de Celui qui remplit tout en tous (Éph. 1:18-23).

2 - Chapitre 2
Note du traducteur : Les trois premiers versets de ce chapitre 2 terminent proprement le sujet du chapitre

1, et devraient y être rattachés.

Deux sujets principaux réclament notre attention dans ce chapitre : « le septième jour » et « le fleuve ».

Il est peu de sujets sur lesquels il y ait eu autant de controverse, et encore autant de divergences que celui
du « sabbat », bien que la doctrine du sabbat soit exposée dans l’Écriture de la manière la plus simple et la
plus  claire  pour  qui  veut  se  soumettre  à  l’enseignement  de  Dieu.  Nous  examinerons  en  son  lieu
le commandement formel de « garder le sabbat » : ici,  il  n’est pas question d’un commandement donné à
l’homme ; mais nous trouvons la simple déclaration que : « Dieu se reposa au septième jour » (vers. 2). « Et
les cieux et la terre furent achevés, et toute leur armée. Et Dieu eut achevé au septième jour son œuvre qu’il
fit ; et il se reposa au septième jour. Et Dieu bénit le septième jour, et le sanctifia ; car en ce jour il se reposa
de toute son œuvre que Dieu créa en la faisant » (2:1-3). 

Ces paroles nous apprennent que Dieu se reposa, parce que, quant à ce qui concernait la  création, son
œuvre était achevée : il n’est question ici en aucune manière d’un commandement donné à l’homme. Celui
qui pendant six jours avait travaillé, cessa de travailler, et se reposa. Tout était complet et achevé  ; tout était
« très bon » ; toutes choses étaient ce que lui-même les avait faites, et il se reposait dans son œuvre. «  Les
étoiles du matin chantaient ensemble, et tous les fils de Dieu éclataient de joie » (Job 38:7). L’œuvre de la
création était achevée, et Dieu célébrait un sabbat ; c’est le seul que Dieu ait jamais célébré, si nous nous en
tenons simplement à ce que les écrits inspirés nous apprennent. Plus tard, nous lisons que Dieu ordonna à
l’homme de « garder le sabbat », et que l’homme ne sut pas respecter l’ordonnance de Dieu ; mais jamais
nulle part, nous ne retrouvons plus ces paroles : « Dieu se reposa » ; au contraire, Jésus dit : « Mon père
travaille jusqu’à maintenant, et moi je travaille » (Jean 5:17). 

Le  sabbat,  dans  le  sens  propre  et  exact  de  l’expression,  n’a  pu  être  célébré  que  là  où  il  n’y avait
réellement plus rien à faire, au milieu d’une création pure, exempte de toute souillure de péché. Dieu ne peut
trouver de repos là où le péché existe ; et il est absolument impossible qu’il se repose et prenne plaisir dans la
création maintenant. Les épines et les ronces, avec les mille autres tristes fruits d’une création qui soupire,
disent  hautement  qu’il  faut  que Dieu travaille, et  non pas  qu’il se  repose. Dieu pourrait-il  se  reposer  au
milieu des ronces et des épines, au milieu des soupirs et des larmes, de la maladie et de la mort,  de la
dégradation et des crimes d’un monde coupable et en ruine ? Dieu pourrait-il se reposer, et célébrer un sabbat
au milieu de pareilles circonstances ? Quoi qu’il en soit, l’Écriture nous apprend que Dieu n’a eu jusqu’ici
qu’un seul « sabbat », celui dont parle le chap. 2 de la Genèse. « Le septième jour » fut le sabbat, et nul autre.
Ce jour démontrait que l’œuvre de la création était achevée ; mais cette œuvre a été gâtée dès lors, et le repos
du septième jour a été interrompu : depuis la chute, Dieu a travaillé ; « mon Père travaille jusqu’à maintenant
et moi je travaille » ; et le Saint Esprit aussi travaille. Assurément Christ n’a point eu de sabbat pendant qu’il
était sur la terre. Il a accompli son œuvre et l’a glorieusement accomplie, cela est vrai  ; mais où passa-t-il le
jour du sabbat ? Dans la tombe ! 

Oui, lecteur, Christ le Seigneur, Dieu manifesté en chair, le Seigneur du sabbat, passa le septième jour
dans les ténèbres et le silence du tombeau. Ce fait ne parle-t-il pas bien haut, ne renferme-t-il pas un profond



enseignement ? Le Fils de Dieu eût-il été couché dans le sépulcre le jour du sabbat, si ce jour avait dû être
passé dans le repos et la paix, et dans la parfaite conscience qu’il ne restait plus absolument rien à faire ? La
tombe de Jésus à elle seule nous dit l’impossibilité de célébrer un sabbat, et cette tombe occupée, le septième
jour,  par  le  Seigneur  du  sabbat,  nous  montre  l’homme  comme  une  créature  déchue,  coupable,  sans
ressources,  terminant  sa  longue  carrière  de  péché  en  crucifiant  le  Seigneur  de  gloire,  et  en  plaçant  à
l’ouverture de sa tombe une grande pierre, afin de l’y retenir, si possible : pendant que le Fils de Dieu est
dans le tombeau, l’homme célèbre le jour du sabbat ! Quelle pensée ! Christ est dans la tombe pour rétablir le
sabbat  interrompu,  et  l’homme  essaye  de  garder  le  sabbat,  comme  si  tout  était  en
ordre ; l’homme célèbre son sabbat, non celui de Dieu : un sabbat sans Christ et sans Dieu, une forme vide,
sans puissance et sans valeur.

Mais, dira-t-on, le septième jour est devenu le premier, et les principes sont restés les mêmes. Je crois que
cette opinion ne repose sur aucun fondement scripturaire. Sur quelle autorité, en effet, l’établira-t-on ? Rien
n’est plus facile que de la produire, s’il en existe une dans l’Écriture. Mais il n’en est point  : et la distinction
entre le septième et  le premier jour est,  au contraire,  maintenue de la manière la plus formelle dans le
Nouveau Testament. C’est pourquoi nous lisons au chapitre 28 de l’évangile selon Matthieu : « Or, sur le
tard, le jour du sabbat, au crépuscule du premier jour de la semaine ». Le « premier jour de la semaine » n’est
donc pas le sabbat transporté du septième à un autre jour, mais un jour entièrement nouveau  : c’est le premier
jour d’une période nouvelle, non le dernier jour d’une vieille période. « Le septième jour » est en relation
avec la terre et le repos terrestre ; « le premier jour de la semaine », au contraire, avec le ciel et le repos
céleste. La différence est immense, aussi bien quant au principe lui-même, que si nous considérons le sujet à
son point de vue pratique. Si je célèbre le « septième jour », je me désigne moi-même par cet acte comme un
homme terrestre, parce que ce jour, comme nous venons de le voir, est le repos de la terre, le repos de la
création. Mais si par l’enseignement de l’Écriture et de l’Esprit de Dieu, je suis amené à comprendre la
signification du « premier jour de la semaine », je saisirai immédiatement le rapport direct qu’il y a entre ce
jour  et  le  nouvel  ordre  de  choses,  tout  céleste,  dont  la  mort  et  la  résurrection  de  Christ  constituent  le
fondement éternel. Le septième jour était en rapport avec Israël et la terre  ; le premier jour de la semaine est
en rapport avec l’Église et le ciel.

De plus, remarquez-le, Dieu avait commandé à Israël de garder le jour du sabbat ; tandis que le premier
jour de la semaine est donné à l’Église comme un privilège dont elle est appelée à jouir. Le sabbat était la
pierre de touche de l’état  moral  d’Israël,  et  le premier jour de la semaine est la preuve significative de
l’éternelle acceptation de l’Église ; le sabbat manifestait ce qu’Israël pouvait faire pour Dieu ; le premier jour
de la semaine fait connaître parfaitement ce que Dieu a fait pour nous.

On ne saurait estimer trop haut la nature et l’importance du « jour du Seigneur », comme est appelé le
premier jour de la semaine au chapitre 1 de l’Apocalypse. Ce jour, étant le jour auquel Christ ressuscita
d’entre  les  morts,  publie  non l’achèvement  de  la  création,  mais  le  triomphe  glorieux et  complet  de  la
rédemption. La célébration du premier jour de la semaine n’est pas, nous l’avons déjà dit, un esclavage ou un
joug pour le chrétien ; bien au contraire, c’est le bonheur du chrétien que de célébrer cet heureux jour. Aussi
est-ce le premier jour de la semaine que nous voyons les premiers chrétiens assemblés pour rompre le pain
(Actes 20:7), et la distinction entre le sabbat et le premier jour de la semaine pleinement maintenue à cette
époque de l’histoire de l’Église. Les Juifs célébraient le sabbat dans leurs synagogues, pour « lire la loi et les
prophètes » ; et les chrétiens célébraient le premier jour de la semaine, en s’assemblant pour rompre le pain.
Il n’y a pas un seul passage dans toute l’Écriture, où le premier jour de la semaine soit appelé le sabbat  ;
tandis qu’il existe des preuves abondantes de la différence essentielle qu’il y a entre ces deux jours.

Pourquoi donc combattre pour ce qui n’a aucun fondement dans l’Écriture ? Aimez, honorez, célébrez le
jour du Seigneur ; cherchez à être « en esprit » ce jour-là, comme l’apôtre ; laissez vos affaires temporelles
autant  qu’il  est  en votre  pouvoir ;  mais,  en  même temps,  donnez à  ce  jour  le  nom et  la  place qui  lui
appartiennent ;  comprenez bien sur  quels principes il  est  fondé ;  laissez-lui  son caractère  particulier ;  et
surtout ne liez pas le chrétien, comme par un joug de fer, à l’observation du septième jour, attendu que c’est
pour lui un heureux et saint privilège que de célébrer le premier. Ne faites pas descendre le chrétien du ciel



où il trouve le repos, sur la terre où il n’en peut point trouver. N’exigez pas de lui qu’il garde un jour que son
Maître  a  passé  dans  la  tombe  au  lieu  de  se  réjouir  dans  le  jour  bienheureux  où  il  l’a  quittée.  Lisez
attentivement Matt. 28:1-6 ; Marc 16:1, 2 ; Luc 24:1 ; Jean 20:1, 19, 26 ; Actes 20:7 ; 1 Cor. 16:2 ; Apoc.
1:10 ; Actes 13:14 ; 17:2 ; Col. 2:16.

Il ne faut pas croire, toutefois, que nous perdions de vue le fait important que le sabbat sera de nouveau
célébré dans la terre d’Israël et dans toute la création : « Il reste un repos pour le peuple de Dieu » (Héb. 4:9).
Quand le Fils d’Abraham, Fils de David et Fils de l’homme, prendra sa place, en gouvernement, sur toute la
terre, il y aura un glorieux sabbat, un repos que le péché n’interrompra jamais plus. Mais maintenant, le Fils
est  rejeté, et  tous ceux qui le connaissent et  qui l’aiment sont appelés à prendre place avec lui  dans sa
réjection, à sortir « vers lui hors du camp, portant son opprobre » (Héb. 13:13). Il n’y aurait pas d’opprobre,
si la terre pouvait célébrer un sabbat ; mais le fait même que l’Église professante cherche à faire du « premier
jour de la semaine » « le sabbat », met à découvert l’état dans lequel elle est tombée et le principe même de
sa  position,  qui  n’est  qu’un  effort  incessant  pour  retourner  à  un  état  de  choses  et  à  un  code  de
morale terrestres :  il  est  possible  qu’un  grand  nombre  de  personnes  ne  comprennent  pas  cela,  et  que
beaucoup de chrétiens observent très consciencieusement « le jour du sabbat » comme tel ; mais si  nous
sommes tenus de respecter la conscience de ces chrétiens, et que nous ne désirions blesser celle de personne,
nous avons le droit, et il est de notre devoir, de demander sur quel fondement scripturaire reposent de telles
convictions. Toutefois, ce n’est pas avec la conscience et les convictions des hommes que nous avons affaire,
pour le moment, mais avec l’intention de l’Esprit de Dieu dans le Nouveau Testament  ; et nous demandons à
tout lecteur chrétien de se rendre bien compte de sa position quant au « septième jour » ou « sabbat », et
quant « au premier jour de la semaine » ou « jour du Seigneur » (*).

(*) S’il plaît à Dieu, nous reviendrons sur ce sujet en nous occupant du chapitre 20 de l’Exode. Disons
seulement ici, relativement au sabbat, que l’on peut faire beaucoup de mal et de peine à des frères pieux,
sous prétexte de zèle pour ce qu’on appelle la liberté chrétienne, en perdant de vue la vraie place que le jour
du Seigneur occupe dans le Nouveau Testament. Si des chrétiens, uniquement pour montrer leur liberté, se
livrent le dimanche à des travaux de la semaine, ils sont par là, sans nécessité, en achoppement à plusieurs de
leurs frères. Une telle manière d’agir ne peut pas provenir de l’esprit de Christ. Si je suis au clair et en liberté
à  cet  égard,  dans  mon  esprit,  je  dois  respecter  la  conscience  de  mes  frères,  qui  n’ont  pas  les  mêmes
convictions. En outre, je ne crois pas que ceux qui se conduisent ainsi, comprennent réellement les vrais et
précieux privilèges liés au jour du Seigneur. Nous devrions être reconnaissants de nous sentir délivrés de
toute occupation et de toute distraction séculières, plutôt que de nous y replonger volontairement, dans le but
de montrer que nous sommes libres. Dans plusieurs pays, la loi de l’état défend les travaux du dimanche  ;
nous pensons qu’il en est ainsi par un effet de la providence de Dieu, et que c’est là une grâce pour les
chrétiens, car s’il en était autrement, nous savons assez que le cœur avare et cupide des hommes priverait,
autant que possible, les chrétiens du doux privilège de pouvoir adorer Dieu avec leurs frères dans le jour du
Seigneur.  Et  qui  peut  dire  quel  serait  l’effet  délétère d’une occupation ininterrompue des  affaires  de ce
monde ? Les chrétiens qui, du lundi matin au samedi soir, respirent la lourde atmosphère des bureaux, des
magasins, de la fabrique ou de l’atelier, peuvent s’en former une légère idée.

Occupons-nous maintenant de la liaison qu’il y a entre le « sabbat » et « le fleuve » qui sortait d’Éden.
C’est la première fois qu’il est fait mention du « ruisseau de Dieu » dans l’Écriture (Ps. 65:9), et ce sujet est
introduit ici en connexion avec le repos de Dieu.

Quand Dieu se reposait dans ses œuvres, l’univers entier en recevait de la bénédiction  ; car Dieu ne
pouvait pas garder un sabbat sans que l’influence sainte et bénie s’en répandît sur toute la terre. Mais hélas  !
les ruisseaux qui coulent d’Éden, la scène du repos terrestre, sont bientôt arrêtés dans leur cours, parce que le
péché est venu interrompre le repos de la création. Toutefois, et que Dieu en soit béni, le péché n’a pas arrêté
Dieu dans son œuvre ; il n’a fait que lui ouvrir un nouveau champ d’action, et partout où Dieu agit, là aussi
on voit couler le fleuve. Ainsi, quand il conduit, à main forte et à bras étendu, les armées qu’il a rachetées,



les faisant passer à travers les sables arides du désert, nous voyons couler un fleuve au désert, non d’Éden,
mais du rocher entrouvert, belle et juste image du principe en vertu duquel la grâce souveraine agit en faveur
des pécheurs et pourvoit à leurs besoins. Il ne s’agit pas ici seulement de création, mais de rédemption. «  Le
rocher était Christ » (1 Cor. 10:4), Christ frappé pour la guérison de son peuple. Le rocher entrouvert était en
relation avec la demeure de l’Éternel dans le tabernacle ; et il y a, dans cette relation, quelque chose de
moralement beau : Dieu habitant dans une tente, et Israël buvant l’eau du Rocher ! Quel langage expressif
pour toute oreille ouverte, et quelle instruction pour tout cœur séparé pour Dieu !

À mesure que nous avançons dans l’histoire des voies de Dieu, nous voyons le fleuve suivre un autre
canal : « En la dernière journée, la grande journée de la fête, Jésus se tint là et cria, disant  : Si quelqu’un a
soif, qu’il vienne à moi, et qu’il boive. Celui qui croit en moi, selon ce qu’a dit l’Écriture, des fleuves d’eau
vive couleront de son ventre » (Jean 7:37, 38). Nous voyons que le fleuve provient ici d’une autre source et
coule dans un autre canal ; en un sens, la source est bien toujours la même, c’est-à-dire Dieu lui-même ;
mais, en Jésus, elle est en Dieu connu dans une relation nouvelle et sur un principe nouveau. Le Seigneur
Jésus, au chapitre 7 de l’évangile selon Jean, est là, en esprit, en dehors de tout l’ordre de choses existant, et
se présente comme la source du fleuve de l’eau de la vie, et la personne du croyant doit devenir le canal de ce
fleuve. Éden, autrefois, devait répandre ses eaux au dehors pour arroser et fertiliser la terre  ; dans le désert
pareillement, dès que le rocher est frappé, il est appelé à donner des eaux rafraîchissantes aux armées altérées
d’Israël.  Il  en est  de même maintenant :  quiconque croit  en Jésus est appelé à laisser couler les fleuves
bienfaisants dont il est le canal, en faveur de tous ceux qui l’entourent. Le chrétien doit se considérer comme
le canal des grâces diversifiées de Christ,  en faveur d’un monde pauvre et misérable  ; et  plus il sèmera
libéralement, plus aussi il recevra libéralement : « Tel disperse, et augmente encore ; et tel retient plus qu’il
ne faut, mais n’en a que disette » (Prov. 11:24). Le chrétien est ainsi placé dans une position, où à la fois il
jouit des privilèges les plus doux, et où il est sous la responsabilité la plus solennelle. Il est appelé à être
témoin constant de la grâce de Celui en qui il croit et à manifester cette grâce incessamment.

Or mieux il comprendra ses privilèges, mieux aussi il s’acquittera de sa responsabilité. Plus il se nourrira
habituellement  de  Christ,  plus  son  regard  sera  arrêté  sur  Jésus,  plus  aussi  son  cœur  sera  occupé  de  la
personne adorable du Sauveur ; et sa vie et son caractère rendront un témoignage vrai et non équivoque à la
grâce qui lui a été révélée et qu’il goûte. La foi est, en même temps, la puissance du service, la puissance du
témoignage et la puissance du culte. Si nous ne vivons pas « dans la foi au Fils de Dieu, qui m’a aimé et qui
s’est livré lui-même pour moi » (Gal. 2:20), nous ne serons ni des serviteurs utiles, ni des témoins fidèles, ni
de vrais adorateurs. Nous pourrons agir beaucoup, mais sans servir Christ ; parler beaucoup, mais sans rendre
témoignage à Christ ; faire parade d’une grande dévotion, mais sans que nous rendions cependant un culte
spirituel et vrai.

Enfin, nous trouvons encore, « le fleuve de Dieu » dans le dernier chapitre de l’Apocalypse. « Et il me
montra un fleuve d’eau vive, éclatant comme du cristal, sortant du trône de Dieu et de l’Agneau » (Apoc.
22:1). Ce sont là les ruisseaux de la rivière dont parle le Psalmiste, qui réjouissent la ville de Dieu, «  le saint
lieu des demeures du Très-Haut » (Psaume 46:4. Comp. aussi Ézé. 47:1-12 ; et Zac. 14:8). Rien ne peut plus
désormais en altérer la source ou interrompre le cours de ses eaux. « Le trône de Dieu » est l’image de la
stabilité éternelle ; et la présence de « l’Agneau » indique que ce trône repose sur le fondement immédiat
d’une rédemption accomplie. Ce n’est pas ici le trône du Dieu créateur, ni celui du Dieu qui gouverne dans
sa providence, mais le trône du Dieu rédempteur. Quand je vois « l’Agneau », je sais quels sont les rapports
du trône de Dieu avec moi, comme pécheur. Le trône de Dieu, comme tel, ne ferait que me remplir d’effroi ;
mais quand Dieu se révèle dans la personne de « l’Agneau », le cœur est attiré et la conscience tranquillisée.
Le sang de l’Agneau purifie la conscience de toute tache de péché, et la met dans une parfaite liberté en la
présence d’une sainteté parfaite qui ne peut tolérer le péché. À la croix, toutes les exigences de la sainteté
divine ont été parfaitement satisfaites ; en sorte que, mieux nous comprenons cette sainteté, mieux aussi nous
apprécions la croix. Plus nous estimons la sainteté, plus aussi nous estimerons l’œuvre de la croix. La grâce
règne « par la justice, pour la vie éternelle, par Jésus Christ » (Rom. 5:21). C’est pourquoi le Psalmiste invite
les saints à célébrer l’Éternel en se rappelant la sainteté de Dieu. La louange est un précieux fruit de la



rédemption ; mais avant qu’un chrétien puisse rendre grâce en pensant à la sainteté de Dieu, il faut qu’il
envisage cette sainteté en se plaçant, par la foi, au-delà de la croix ; non pas du côté des hommes et de la
mort, mais du côté de Dieu et de la résurrection, si je puis dire ainsi.

Après  avoir  tracé  le  cours  du  fleuve  depuis  la  Genèse  jusqu’à  la  révélation  de  Jean,  nous  allons
considérer maintenant brièvement la position d’Adam en Éden. Nous avons vu Adam déjà comme un type de
Christ ;  or,  nous n’avons pas à le considérer seulement comme type, mais aussi comme personne ; nous
devons  l’envisager  non  seulement  comme  représentant,  d’une  manière  absolue,  le  second  homme,  « le
Seigneur du ciel », mais aussi comme placé dans une position de responsabilité personnelle. Dieu avait établi
un témoignage en Éden, au milieu de cette belle scène de la création ; et  ce témoignage était, en même
temps, une épreuve pour la créature : il parlait de mort au milieu de la vie, car Dieu avait dit : « Au jour que
tu en mangeras, tu mourras certainement » (vers. 17). Parole étrange et solennelle, et pourtant nécessaire ! La
vie d’Adam dépendait de son obéissance parfaite ; le lien qui l’unissait à l’Éternel Dieu (*) était l’obéissance
fondée sur une confiance implicite en la vérité et en l’amour de Celui qui l’avait placé dans la position élevée
qu’il occupait ; ce n’était qu’autant qu’Adam se confiait en lui qu’il pouvait obéir. Le chapitre 3 nous fera
voir, d’une manière plus développée, la portée et la vérité de ce fait ; mais je désire, ici, attirer l’attention du
lecteur  sur  l’intéressant  contraste  qui  existe  entre le témoignage établi  en Éden,  et  le  témoignage de la
présente économie. En Éden, alors que tout était vie, Dieu parle de mort ; maintenant, au contraire, que tout
est mort,  Dieu  parle  de vie :  car  il  fut  dit :  « Au  jour  que  tu  en  mangeras, tu  mourras certainement » ;
maintenant, au contraire, il est dit : « Crois, et tu vivras ! » Mais comme en Éden l’ennemi chercha à annuler
le témoignage de Dieu, quant au résultat qui devait suivre la désobéissance, l’acte de manger du fruit, de
même, Satan cherche maintenant à annuler le témoignage de Dieu, quant au résultat de la foi à l’Évangile.
Dieu avait dit : « Au jour que tu en mangeras, tu mourras certainement » ; — et le serpent dit : « Vous ne
mourrez point certainement ». Et maintenant que l’Écriture annonce clairement que « celui qui croit au Fils a
la vie éternelle » (Jean 3:36), ce même serpent cherche à persuader aux hommes qu’ils n’ont pas la vie, et
qu’avant  d’avoir senti,  fait,  expérimenté toute espèce de choses,  ils  ne peuvent  pas y prétendre.  Si  vous
n’avez pas encore cru, de tout votre cœur, le témoignage de Dieu, cher lecteur, je vous en supplie, écoutez la
Parole du Seigneur et non les insinuations du serpent. « Celui qui entend ma parole et qui croit celui qui m’a
envoyé, a la vie éternelle, et ne vient pas en jugement, mais il est passé de la mort à la vie » (Jean 5:24).

(*) Il est à remarquer que dans le chap. 2 de la Genèse, l’expression « Dieu » est remplacée par celle de
« Éternel Dieu ». Ce changement est très important. Quand Dieu agit en rapport avec l’homme, il prend le
titre de « Éternel Dieu » (Jéhovah Élohim), mais ce n’est que lorsque l’homme apparaît sur la scène, que le
nom de « Éternel » (Jéhovah) est introduit. Voici quelques-uns des nombreux passages dans lesquels ce fait
dont nous parlons se présente d’une manière frappante. « Et ce qui entra, entra mâle et femelle, de toute
chair, comme Dieu le lui avait commandé, et l’Éternel (Jéhovah) ferma l’arche sur lui » (Gen. 7:16). Élohim
allait détruire le monde qu’il avait créé mais Jéhovah prit soin de l’homme avec lequel il était en relation. —
« Et toute la terre saura qu’il y a un Dieu pour Israël (Élohim) : et toute cette congrégation saura que ce n’est
ni par l’épée, ni par la lance, que l’Éternel (Jéhovah) sauve », etc (1 Samuel 17:46, 47). Toute la terre devait
reconnaître la présence d’Élohim ; mais Israël était appelé à reconnaître les faits de Jéhovah, avec lequel il
était  en  relation.  Enfin  « Josaphat  cria,  et l’Éternel (Jéhovah)  le  secourut ;  et Dieu (Élohim)  les  porta  à
s’éloigner de lui » (2 Chr. 18:31) : Jéhovah prit soin de son serviteur égaré ; mais Élohim, quoique inconnu,
agit sur le cœur des Syriens incirconcis.

3 - Chapitre 3
Cette portion du livre de la Genèse nous présente la ruine complète de l’état de choses qui nous a occupés

jusqu’ici. Elle abonde en principes de la plus haute importance, et a été avec raison méditée et utilisée de tout
temps par ceux qui ont eu à cœur d’annoncer la vérité, quant à ce qui concerne la ruine de l’homme, et le
moyen établi de Dieu pour l’en tirer.

Le  serpent  entre  sur  la  scène  avec  une  question  insolente,  qui  a  pour  but  de  jeter  du  doute  sur  la
révélation divine ; elle est le modèle effrayant et avant-coureur de toutes les questions impies soulevées par



les trop fidèles serviteurs du serpent,  dans le monde,  questions qui  ne peuvent  être combattues que par
l’autorité suprême et divine des Saintes Écritures.

« Quoi, Dieu a dit : Vous ne mangerez pas de tout arbre du jardin ? » (vers. 1). Telle est l’astucieuse
question du diable. Si la parole de Dieu eût « habité richement » dans le cœur d’Ève (Col. 3:16), sa réponse
eût été simple, directe et décisive. Il n’y a qu’une manière de répondre aux questions et aux suggestions du
diable ; c’est de les traiter comme venant de lui, et de les repousser par la parole de Dieu. Le cœur, qui y
prête l’oreille un instant seulement, s’expose à perdre la seule force par laquelle on puisse les combattre. Le
diable ne se présente pas ouvertement à Ève, en disant : « Je suis Satan, l’ennemi de Dieu, et je viens pour le
calomnier et pour vous perdre ». Ce langage n’eût pas été selon le caractère du serpent : et pourtant il a bien
accompli toute cette œuvre en soulevant des doutes dans l’esprit de la créature. C’est de l’incrédulité positive
que d’admettre qu’on pose la question : « Quoi, Dieu a dit ? » quand on sait que Dieu a parlé et le fait seul
qu’on admet la question prouve que l’on est incapable de la combattre. La tournure même de la réponse
d’Ève fait savoir qu’elle avait admis dans son cœur l’astucieuse question du serpent ; elle ne s’en tient pas
étroitement à la parole de Dieu, et ajoute à cette Parole. Or, qu’on y ajoute ou qu’on en retranche, on montre
par là que cette Parole n’habite pas dans le cœur et ne gouverne pas la conscience. Si quelqu’un trouve son
bonheur dans l’obéissance ; s’il en fait son breuvage et sa nourriture ; s’il vit de « toute parole qui sort de la
bouche de Dieu », il apprendra à connaître cette Parole et y sera attentif ; il n’est pas possible qu’il y soit
indifférent. Le Seigneur Jésus, dans sa lutte avec Satan, applique la Parole avec justesse, et  une parfaite
exactitude, parce qu’il s’en nourrissait et l’estimait par-dessus tout. Il ne pouvait pas la citer à faux ou errer
dans l’application qu’il en faisait, pas plus qu’il ne pouvait y être indifférent. Ève agit différemment  : elle
laisse mettre en doute les paroles de Dieu,  et  elle y ajoute.  Le commandement  était  simple  :  « Tu n’en
mangeras pas » ; pourquoi y ajouter « et tu ne le toucheras pas » ? Dieu n’avait pas parlé de « toucher », et
ainsi, que ce fût par ignorance ou par indifférence, ou en représentant Dieu sous un jour arbitraire, ou par
toutes ces raisons à la fois, il est clair qu’Ève était en dehors du vrai terrain de la simple confiance en la
sainte parole de Dieu et de la soumission à cette Parole. « Par la parole de tes lèvres, je me suis gardé des
voies de l’homme violent » (Ps. 17:4).

Rien  n’est  plus  important  que  la  manière  dont  la  Parole  est  citée  partout,  d’un  bout  à  l’autre  des
Écritures ; rien n’égale non plus l’importance qui est attachée à la stricte obéissance à cette Parole ; et cette
obéissance, nous la devons à la parole de Dieu, simplement parce qu’elle est la parole de Dieu. Soulever un
doute, quand Dieu a parlé, est un blasphème. Nous sommes des créatures, Dieu est le créateur ; il peut donc à
bon droit réclamer de nous l’obéissance. Que l’incrédule qualifie cette obéissance «  d’obéissance aveugle »,
le chrétien l’appelle « obéissance intelligente », parce qu’elle est fondée sur la connaissance qu’il a que c’est
à la parole de Dieu qu’il obéit. Si quelqu’un n’avait pas la parole de Dieu, on pourrait dire de lui avec raison,
qu’il est dans les ténèbres, attendu qu’il ne peut pas y avoir un seul rayon de lumière, soit en nous, soit en
dehors de nous, qui n’émane de cette Parole pure et éternelle. Tout ce qu’il nous faut, c’est de savoir que
Dieu a parlé ; alors l’obéissance devient la sphère la plus élevée de l’activité intelligente. Quand l’âme est
parvenue  jusqu’à  Dieu,  elle  a  atteint  la  source  la  plus  élevée  de  l’autorité.  Aucun  homme  ni  aucune
assemblée d’hommes, n’a le droit de réclamer obéissance à sa parole, parce que cette parole est la sienne.
C’est pourquoi les exigences de l’église de Rome sont impies et présomptueuses. En exigeant l’obéissance,
elle usurpe la prérogative de Dieu ; et tous ceux qui se soumettent à elle privent Dieu de son droit. L’église
de Rome prétend se placer entre Dieu et la conscience ; mais qui peut le faire impunément ? Quand Dieu
parle, l’homme est tenu d’obéir : heureux est-il, s’il le fait ; malheur à lui, s’il ne le fait pas ! 

L’incrédulité peut mettre en doute que Dieu ait parlé, et la superstition peut placer une autorité humaine
entre ma conscience et ce que Dieu a dit ; l’une comme l’autre nous privent ainsi réellement de la Parole, et
conséquemment du bonheur infini qui accompagne l’obéissance à cette Parole. Chaque acte d’obéissance
renferme une bénédiction ; mais du moment que l’âme hésite, l’ennemi a l’avantage sur elle, et il s’en servira
pour  l’éloigner  de  plus  en  plus  de Dieu.  Ainsi,  dans  le  chapitre  que nous méditons,  Satan  ajoute  à  sa
question : « Quoi, Dieu a dit ? » cette assertion : « Vous ne mourrez point certainement » (vers. 4). D’abord,
il met en doute si Dieu a parlé ; puis il contredit ouvertement ce que Dieu a dit. Ce fait solennel suffit pour
prouver abondamment combien il est dangereux de donner entrée dans son cœur à un seul doute sur la
révélation elle-même et sa plénitude ou son intégrité. Le rationalisme raffiné tient de près à l’incrédulité
ouverte ; et l’incrédulité, qui ose juger la parole de Dieu, n’est pas éloignée de l’athéisme qui nie l’existence



de Dieu. Si Ève ne fût pas déjà tombée dans le relâchement et l’indifférence à l’égard de la parole de Dieu,
jamais elle n’eût prêté l’oreille au démenti donné à Dieu par Satan. Elle aussi eut ses «  phases de foi »,
comme on s’exprime aujourd’hui,  ou pour mieux dire ses phases d’incrédulité.  Elle supporta d’entendre
démentir Dieu par une créature, parce que la parole de Dieu avait perdu sa vraie autorité sur son cœur, sur sa
conscience et sur son intelligence ; et son exemple fournit un enseignement des plus solennels à tous ceux
qui sont en danger d’être enlacés dans l’impiété du rationalisme. Il n’y a aucune sécurité véritable pour une
âme en dehors d’une foi profonde en la pleine inspiration et en la suprême autorité de «  toute l’Écriture ».
Celui qui possède cette foi aura une réponse victorieuse pour toute objection soulevée contre cette Parole,
qu’elle vienne de Rome ou du rationalisme de l’Allemagne. « Il n’y a rien de nouveau sous le soleil ». Le
mal qui, de nos jours, corrompt jusqu’aux sources de la pensée et du sentiment religieux dans les plus belles
parties de l’Europe, est le même qui atteignit le cœur d’Ève en Éden et la perdit. Ève prêta l’oreille à la
question : « Quoi, Dieu a dit ? » et ce premier pas entraîna sa ruine : pas à pas et degré par degré, elle en vint
à se courber devant le serpent et à le reconnaître pour son Dieu et pour la source de la vérité.

Oui, lecteur, le serpent prit la place de Dieu ; et son mensonge, la place de la vérité de Dieu. Or, comme il
en a été de l’homme déchu, ainsi en est-il de sa postérité. La parole de Dieu n’a pas d’entrée dans le cœur de
l’homme non régénéré ; mais ce cœur est dans un tel état, qu’il est ouvert au mensonge de Satan ; c’est
pourquoi le Seigneur dit à Nicodème : « Il vous faut être nés de nouveau ».

Mais il est important de remarquer le moyen employé par Satan pour ébranler la confiance d’Ève en la
vérité  de  Dieu,  et  la  placer  sous  la  puissance  de  la  « raison »  impie.  Satan  y  parvient  en  ébranlant  la
confiance d’Ève en l’amour de Dieu et en ce que Dieu a dit ; puis en insinuant à Ève que le témoignage de
Dieu n’est pas fondé sur l’amour. « Car, dit-il, Dieu sait qu’au jour où vous en mangerez vos yeux seront
ouverts, et vous serez comme Dieu, connaissant le bien et le mal » (vers. 5). C’est comme si le diable avait
dit : « Il y a un avantage positif à manger de ce fruit dont Dieu veut vous priver ; pourquoi donc croiriez-
vous le témoignage de Dieu ? Vous ne pouvez pas placer votre confiance en quelqu’un qui, évidemment, ne
vous aime pas ; car s’il vous aimait, vous empêcherait-il de jouir d’un privilège réel et positif  ? » Si Ève
s’était  reposée  simplement  sur  la  bonté  infinie  de  Dieu,  elle  aurait  été  en  sécurité  et  aurait  résisté  à
l’influence de tout ce raisonnement ; elle aurait répondu au serpent : « J’ai toute confiance en la bonté de
Dieu, et je tiens pour impossible qu’il me prive d’aucun bien réel. Si ce fruit était bon pour moi, il me le
donnerait assurément, et le fait que Dieu me le défend prouve que, si j’en mangeais, au lieu de m’en trouver
mieux, je n’en serais que beaucoup moins bien. Je suis convaincue de l’amour et de la vérité de Dieu, et je te
tiens pour un méchant, venu ici pour détourner mon cœur de la source de toute bonté et de toute vérité  :
Arrière de moi, Satan ! » Cette réponse eût été juste mais Ève ne la fit pas : sa confiance en l’amour et en la
vérité céda, et tout fut perdu. Le cœur de l’homme déchu n’a plus de place pour l’amour ni pour la vérité de
Dieu ; il est étranger à l’un comme à l’autre, jusqu’à ce qu’il soit renouvelé par le Saint Esprit.

Il sera intéressant maintenant de passer du mensonge de Satan à l’égard de l’amour de Dieu et de sa
vérité,  à  la mission du Seigneur Jésus,  qui  vint  du sein du Père dans le but  de révéler  ce que Dieu est
véritablement. « La grâce et la vérité », les deux choses que l’homme a perdues par la chute, « vinrent par
Jésus Christ » (Jean 1:17), Jésus a été le témoin fidèle de ce que Dieu est (Apoc. 1:5). La vérité révèle Dieu
tel qu’il est ; mais cette vérité en Jésus est unie à la révélation de la grâce parfaite. En sorte que la révélation
de ce que Dieu est, au lieu d’être pour la perte du pécheur, devient le fondement de son éternel salut. «  C’est
ici la vie éternelle, qu’ils te connaissent seul vrai Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus Christ  » (Jean 17:3).
Nous ne pouvons pas connaître Dieu et ne pas avoir la vie. La perte de la connaissance de Dieu fut la mort  ;
mais la connaissance de Dieu est la vie. Ceci place la vie entièrement en dehors de nous, et la fait dépendre
de ce que Dieu est. Quel que puisse être le degré de connaissance de soi-même auquel on soit arrivé, il n’est
pas dit : « C’est ici la vie éternelle qu’ils se connaissent eux-mêmes », bien que, sans doute, la connaissance
de Dieu et la connaissance de soi-même soient,  sous beaucoup de rapports,  liées l’une à l’autre. La vie
éternelle est liée à la première et non à la dernière : Connaître Dieu tel qu’il est, c’est la vie ; et tous « ceux
qui ne connaissent pas Dieu… subiront le châtiment d’une destruction éternelle de devant la présence du
Seigneur » (2 Thes. 1:9).



Il  est  de la plus haute importance de reconnaître que ce qui  constitue véritablement la condition de
l’homme et sa position, c’est sa connaissance ou son ignorance de Dieu. C’est là ce qui est la marque de la
condition de l’homme, et ce qui détermine sa destinée future. Si l’homme est mauvais dans ses pensées, dans
ses paroles et dans ses actions, cela vient de ce qu’il est sans la connaissance de Dieu ; si, d’un autre côté, il
est pur en pensées, saint dans sa conversation, plein de grâce dans ses œuvres, tout cela n’est que le résultat
pratique de la connaissance qu’il  a  de Dieu.  Il  n’en est pas autrement pour ce qui concerne l’avenir de
l’homme. Connaître Dieu est le fondement solide d’un bonheur infini, et d’une gloire éternelle  ; ne pas le
connaître, la perdition éternelle. Tout donc est renfermé dans la connaissance de Dieu : elle vivifie l’âme,
purifie le cœur,  tranquillise la conscience,  élève les affections et  sanctifie entièrement le caractère et  la
conduite.

Est-il  donc  étonnant  que  le  grand  dessein  de  Satan  ait  été  de  dépouiller  la  créature  de  la  vraie
connaissance du seul vrai Dieu ? Il donna une fausse idée de Dieu en suggérant à Ève que Dieu n’était pas
bon : ce fût là la source secrète de tout le mal. Dès lors, peu importe quelle forme le péché ait prise  ; par quel
canal il ait coulé, sous quel chef il se soit rangé ou quelle apparence il ait revêtue, tout découle toujours de
cette seule et même source : l’ignorance de Dieu. Le moraliste le plus raffiné et le plus cultivé, l’homme le
plus dévot, le philanthrope le plus bienveillant, s’ils ne connaissent pas Dieu, sont aussi loin de la vie et de la
vraie sainteté que le publicain ou la femme de mauvaise vie. Le fils prodigue était tout aussi pécheur et tout
aussi éloigné du père au moment où il franchissait le seuil de la maison paternelle, que lorsqu’il paissait les
pourceaux dans le pays lointain (Luc 15:13-15). Il en fut de même dans le cas d’Ève. Du moment qu’elle se
fut soustraite à la main de Dieu ; qu’elle fut sortie de la position de dépendance absolue de sa Parole et de la
soumission à cette Parole, elle s’abandonna à la domination de la convoitise, gouvernée par Satan, pour sa
ruine complète.

Le verset 6 nous met en présence de trois choses, dont parle l’apôtre Jean  : « la convoitise de la chair, la
convoitise des yeux et l’orgueil de la vie » (1 Jean 2:16), trois choses qui, comme le dit l’apôtre lui-même,
renferment  « tout  ce  qui  est  dans  le  monde ».  Dès  que  Dieu  eut  été  exclu,  ces  choses  dominèrent
nécessairement. Si nous ne persévérons pas dans l’assurance bienheureuse de l’amour de Dieu et de sa vérité,
de sa grâce et de sa fidélité, nous nous livrerons à l’un des principes mentionnés plus haut, ou à tous à la fois,
peut-être ; en d’autres termes, nous nous livrerons au gouvernement de Satan.

À proprement parler, le libre arbitre n’existe pas chez l’homme. L’homme qui se gouverne lui-même est,
de fait, gouverné par Satan ; sinon, c’est Dieu qui le gouverne. Or, les trois grands agents par lesquels Satan
opère, sont : « la convoitise de la chair, la convoitise des yeux et l’orgueil de la vie ». Ce sont les trois choses
que Satan présenta au Seigneur Jésus dans la tentation. Le diable commence par tenter le second Adam en
l’engageant à se soustraire à la position de dépendance absolue de Dieu : « Dis que ces pierres deviennent
des pains ! » Il ne demande pas à Jésus de faire comme le premier homme, en s’élevant lui-même au-dessus
de ce qu’il était ; mais il lui demande de donner des preuves de ce qu’il était. Ensuite il offre à Jésus tous les
royaumes du monde et leur gloire ; et, enfin, il le transporte sur le faîte du temple, et là, il lui suggère de se
donner soudainement et miraculeusement en spectacle à l’admiration du peuple rassemblé au pied du temple
(comp. Matt. 4:1-11 ; et Luc 4:1-13). Le but évident de chacune de ces tentations était d’induire le Seigneur à
dévier de la position d’entière dépendance de Dieu et de la parfaite soumission à sa volonté  ; mais tout fut
inutile. « Il est écrit », telle fut la réponse invariable de l’homme seul dépendant, seul dépouillé de lui-même,
seul parfait. D’autres ont pu entreprendre de se gouverner eux-mêmes : quant à lui, Dieu seul le gouverna.
Quel exemple pour les fidèles dans toutes les circonstances dans lesquelles ils peuvent être placés  ! Jésus
s’en tint à l’Écriture et fut vainqueur ; sans autre épée que celle de l’Esprit, il soutint la lutte et remporta une
glorieuse victoire. Quel contraste entre lui et le premier Adam ! À celui-ci, tout parlait pour Dieu ; au second
Adam, tout parlait contre Dieu. L’un possédait le jardin avec toutes ses délices : l’autre était au milieu du
désert et de toutes ses privations ; le premier mit sa confiance en Satan ; le second se confia en Dieu ; le



premier fut complètement vaincu ; le second complètement victorieux. Béni soit le Dieu de toute grâce, qui a
placé notre sort entre les mains de Celui qui est si puissant pour vaincre, si puissant pour sauver !

Voyons maintenant jusqu’à quel point Adam et Ève entrèrent dans la jouissance du privilège que Satan
leur avait promis. Cet examen servira à mettre en lumière un point très important par rapport à la chute de
l’homme. L’Éternel Dieu avait tout ordonné pour que, dans la chute et par la chute, l’homme acquît quelque
chose qu’il n’avait pas possédé antérieurement, savoir : une conscience ; la connaissance du bien et du mal.
Il est évident qu’avant la chute, l’homme ne pouvait pas être doué de cette connaissance. Il ne pouvait avoir
aucune idée du mal aussi longtemps que le mal n’était pas là pour être connu par lui ; il était dans un état
d’innocence, c’est-à-dire d’ignorance du mal. Dans la chute et par la chute, l’homme acquit une conscience ;
et  nous voyons que  le  premier  effet  de  cette  conscience  est  de  le  troubler  et  de  l’effrayer.  Satan avait
complètement  trompé  la  femme ;  il  avait  dit :  « Vos  yeux  seront  ouverts  et  vous  serez  comme  Dieu,
connaissant  le  bien  et  le  mal »,  mais  il  avait  omis  une  partie  importante  de  la  vérité,  savoir  qu’ils
connaîtraient le bien sans avoir la force de l’accomplir, et qu’ils connaîtraient le mal sans pouvoir l’éviter. La
tentative de s’élever sur l’échelle de l’existence morale entraînait la perte de la vraie élévation  : l’homme
devint un être dégradé, faible, tourmenté par la crainte, poursuivi par sa conscience, un esclave de Satan.
« Leurs yeux furent ouverts », il est vrai ; mais ce fut pour voir leur propre nudité, leur triste condition. Ils
étaient  « malheureux  et  misérables,  et  pauvres,  et  aveugles,  et  nus »,  triste  fruit  de  l’arbre  de  la
connaissance ! Adam et Ève n’acquirent aucune connaissance nouvelle de la bonté de Dieu, aucun rayon
nouveau de la lumière divine, jaillissant de la source pure et éternelle de cette lumière. Hélas  ! non. Le tout
premier résultat de leur désobéissance et de leur recherche de la connaissance fut la découverte qu’ils étaient
nus.

Il est bon de comprendre ceci ; il est bon également de savoir quelle est l’action de la conscience sur
l’âme et  d’apprendre qu’elle  ne peut  faire de nous que des êtres craintifs,  en ce  qu’elle  nous donne le
sentiment de ce que nous sommes. Beaucoup de gens se trompent à cet égard et croient que la conscience
conduit à Dieu. Voyons-nous qu’elle l’ait fait dans le cas d’Adam et d’Ève ? Assurément non ; et elle ne le
fera pour aucun pécheur. Et comment le pourrait-elle ? Comment le sentiment de ce que je suis pourrait-il
jamais me conduire à Dieu, si ce sentiment n’est accompagné de la foi en ce que  Dieu est ? Le sentiment de
ce que je suis produira la honte, les remords, l’angoisse ; il pourra déterminer aussi certains efforts de ma
part, pour remédier à la condition qu’il me dévoile ; mais ces efforts même, bien loin de m’amener à Dieu,
agissent plutôt comme un rideau qui le dérobera à ma vue. Ainsi pour Adam et pour Ève, la découverte de
leur nudité fut suivie d’un effort de leur part, pour couvrir cette nudité. « Ils cousirent ensemble des feuilles
de figuier,  et s’en firent des ceintures » (vers. 7).  C’est ici la première mention d’une tentative faite par
l’homme pour remédier à sa condition par des moyens de sa propre invention ;  et,  si  nous considérons
attentivement ce fait, nous en retirerons une profonde instruction quant au caractère réel de la religion de
l’homme dans tous les âges. En premier lieu, nous voyons que, non seulement pour ce qui concerne Adam,
mais dans tous les cas possibles, le premier effort de l’homme, pour remédier à sa condition, provient du
sentiment de sa nudité. Il est nu, sans contredit ; et toutes ses œuvres sont le résultat de ce qu’il est tel : tous
ses efforts ne le tireront jamais de là. Il faut que je sache que je suis revêtu avant de pouvoir faire quoi que ce
soit  d’acceptable  devant  Dieu ;  et  en  ceci  gît  la  différence  entre  le  vrai  christianisme et  la  religion  de
l’homme : le christianisme est fondé sur le fait que l’homme est revêtu, tandis que la religion de l’homme
repose sur le fait que l’homme est nu. Le christianisme a pour point de départ ce qui constitue le but de la
religion de l’homme. Tout ce que le vrai chrétien fait, il le fait parce qu’il est revêtu, parfaitement revêtu  ; et
tout ce que fait l’homme naturel religieux il le fait afin d’être revêtu. La différence est immense. Plus nous
examinerons  la  nature  de  la  religion  de  l’homme,  dans  toutes  ses  phases,  mieux  aussi  nous  verrons
l’incapacité  complète  de  cette  religion pour  remédier  à  l’état  de  l’homme,  ou  même pour  satisfaire  au
sentiment qu’il a lui-même de son état. La religion de l’homme peut suffire pour un temps ; elle peut suffire
aussi longtemps que la mort, le jugement et la colère de Dieu sont envisagés à distance, si tant est qu’on y
pense ; mais quand on en vient à regarder en face ces terribles réalités, on éprouve alors qu’en toute vérité la
religion de l’homme est  « un lit  trop court » pour s’y étendre,  « une couverture trop étroite » pour s’en
envelopper.



Dès qu’Adam entendit la voix de l’Éternel Dieu dans le jardin, « il craignit », parce que, ainsi qu’il le
confesse lui-même, « il était nu » ; oui, nu, malgré la couverture dont il s’était revêtu. Cette couverture ne
satisfait pas même sa propre conscience, cela est évident ; car, si sa conscience eût été divinement satisfaite,
il n’eût pas craint. « Si notre cœur ne nous condamne pas, nous avons de l’assurance envers Dieu » (1 Jean
3:21). Mais si même la conscience de l’homme ne trouve pas de repos dans les efforts de la religion de
l’homme, combien moins la sainteté de Dieu en trouverait-elle là ? La ceinture qu’il avait mise ne pouvait
cacher Adam aux yeux de Dieu, et il ne pouvait pas non plus se montrer nu en sa présence  : c’est pourquoi il
s’enfuit pour se cacher. La conscience fait ainsi en tout temps ; elle porte l’homme à se cacher de devant
l’Éternel Dieu, et tout ce que sa religion peut donner à l’homme n’est qu’un couvert pour le dérober aux
regards de Dieu. C’est un pauvre refuge, car tôt ou tard il faudra que l’homme se rencontre avec Dieu, et s’il
ne possède autre chose que le triste sentiment de ce qu’il est, il ne peut qu’être effrayé, il sera nécessairement
malheureux. En vérité, plus rien que l’enfer ne manque pour compléter le tourment de celui qui, sachant qu’il
doit se rencontrer avec Dieu, ne connaît que sa propre incapacité de paraître devant lui. Adam n’aurait pas
craint s’il eût connu l’amour parfait de Dieu, car « il n’y a pas de crainte dans l’amour, mais l’amour parfait
chasse la crainte, car la crainte porte avec elle du tourment ; et celui qui craint n’est pas consommé dans
l’amour » (1 Jean 4:18). Adam ne savait pas cela, parce qu’il avait cru le mensonge de Satan. Il pensait que
Dieu n’était rien moins qu’amour ; aussi eût-il fait tout autre chose plutôt que de se hasarder à paraître en sa
présence.  Cela  était  d’ailleurs  impossible ;  le  péché était  là,  et  Dieu  et  le  péché  ne peuvent  se  trouver
ensemble. C’est pourquoi aussi longtemps qu’il y a du péché sur la conscience, il y a aussi conscience de
l’éloignement de Dieu. « Dieu a les yeux trop purs pour voir le mal » (Hab. 1:13). Le péché, quelque part
qu’il se trouve, ne peut que rencontrer la colère de Dieu.

Mais il n’y a pas seulement la conscience de ce que je suis ; il y a aussi, Dieu en soit béni, la révélation
de ce que Dieu est ; et c’est la chute de l’homme qui a réellement donné lieu à cette bienheureuse révélation.
Dieu ne s’était  pas révélé lui-même pleinement dans la création ; il  avait montré par elle « sa puissance
éternelle et sa divinité » (*) (Rom. 1:20) ; mais il n’avait pas révélé, dans leur profondeur, tous les secrets de
sa nature et de son caractère. Satan se trompa donc bien en venant s’ingérer dans la création de Dieu ; il se fit
ainsi l’instrument de sa propre ruine et de son éternelle confusion : « Le trouble qu’il avait préparé retombera
sur sa tête, et sa violence descendra sur son crâne » (Ps. 7:16). Le mensonge de Satan ne fit que fournir
l’occasion pour la pleine manifestation de la vérité quant à Dieu. La création n’aurait jamais pu manifester ce
que Dieu est. Il y avait en Dieu infiniment plus que de la sagesse et de la puissance ; il y avait en lui l’amour,
la miséricorde, la sainteté, la justice, la bonté, la tendresse, la longanimité. Où, ailleurs que dans un monde de
pécheurs, toutes ces perfections auraient-elles pu être manifestées ?

(*) La comparaison du mot théiotês (Rom. 1:20) avec le mot théotês (Col. 2:9), donne lieu à une pensée
profondément intéressante. La plupart de nos versions ont traduit l’un et l’autre par «  Divinité » (Diodati
dans les deux passages, met « Déité »). La version nouvelle a eu raison, selon nous, de rendre le premier par
« divinité »,  comme ayant  pour  racine l’adjectif « theios, divin »,  et  le  second par  « Déité »,  parce qu’il
dérive du nom de « theos, Dieu » : ils présentent donc une acception différente. Les Gentils pouvaient avoir
aperçu qu’il y avait quelque chose de surhumain, quelque chose de divin, dans la création ; mais c’était la
pure, l’essentielle, l’incompréhensible Déité qui habitait dans la personne adorable du Fils.

D’abord, Dieu descendit pour créer ; ensuite, après que le serpent se fut permis de s’immiscer dans la
création, Dieu descendit pour sauver. C’est ce que nous révèlent les premières paroles de l’Éternel Dieu,
après la chute de l’homme : « Et l’Éternel Dieu appela l’homme, et lui dit : Où es-tu ? » (vers. 9). Cette
question prouvait deux choses, savoir que l’homme était perdu et que Dieu était venu pour le chercher  ; elle
prouvait le péché de l’homme et la grâce de Dieu. « Où es-tu ? » Quelle fidélité, quelle grâce merveilleuse
dans cette parole qui, par elle-même, dévoile la réalité de la condition de l’homme, et révèle le vrai caractère
de Dieu et sa disposition à l’égard de l’homme déchu. L’homme était perdu ; mais Dieu est descendu pour le
chercher, pour le faire sortir du lieu où il s’était caché au milieu des arbres du jardin, afin de lui faire trouver,
dans l’heureuse confiance de la foi, un lieu de refuge en lui-même. C’était la grâce. Pour créer l’homme de la
poussière de la terre, il suffisait de la puissance ; pour chercher l’homme dans son état de perdition, il fallait
la grâce. Mais qui pourrait  exprimer tout ce que renferme l’idée que Dieu cherche, que Dieu cherche un
pécheur ! Qu’est-ce que le Dieu bienheureux a pu voir dans l’homme déchu pour l’engager à le chercher ? Il



a vu en lui ce que le berger vit dans la brebis perdue, ce que la femme vit dans la drachme, et ce que le père
de l’enfant prodigue vit dans son fils : le pécheur a du prix aux yeux de Dieu.

Comment donc l’homme pécheur répond-il à la fidélité et à la grâce du Dieu béni, qui l’appelait et lui
disait : « Où es-tu ? » Hélas ! la réponse d’Adam ne fait que révéler la profondeur du mal dans lequel il était
tombé. « Et il répondit : J’ai entendu ta voix dans le jardin, et j’ai eu peur, car je suis nu, et je me suis caché.
Et l’Éternel Dieu dit : Qui t’a montré que tu étais nu ? As-tu mangé de l’arbre dont je t’ai commandé de ne
pas manger ? Et l’homme dit : La femme que tu m’as donnée pour être avec moi, — elle, m’a donné de
l’arbre,  et  j’en ai  mangé » (vers.  10-12).  Nous voyons  Adam rejeter,  de  fait,  sa  honteuse chute  sur  les
circonstances  dans  lesquelles  Dieu  l’avait  placé ;  c’est-à-dire  indirectement  sur  Dieu  lui-même.  Il  en  a
toujours été ainsi de l’homme déchu ; il  accuse tout le monde et toutes choses, excepté lui-même. L’âme
vraiment humble, au contraire, demande : « N’est-ce pas moi qui ai péché ? » Si Adam se fût connu lui-
même, son langage eût été bien différent de ce qu’il fut ; mais Adam ne connaissait ni lui-même, ni Dieu ;
c’est pourquoi, au lieu de s’accuser lui-même tout seul, il jette la faute sur Dieu.

Telle était l’affreuse condition de l’homme. Il avait tout perdu : sa domination, sa dignité, son bonheur,
son innocence, sa pureté, sa paix et, ce qui était pire encore, il accusait Dieu d’être la cause de sa misère  (*).
Il était là, un pécheur perdu et coupable, et, néanmoins, se justifiant lui-même et accusant Dieu.

(*) L’homme, non seulement accuse Dieu de sa chute, mais il lui reproche aussi de le laisser dans cet état.
Il y a des gens qui disent qu’ils ne peuvent pas croire, à moins que Dieu ne leur donne le pouvoir de croire  ;
et encore, qu’à moins d’être les objets des décrets éternels de Dieu, ils ne peuvent pas être sauvés. Or il est
certain que nul ne peut croire l’Évangile, si ce n’est par la puissance du Saint Esprit  ; et il est également vrai
que ceux qui croient ainsi l’Évangile sont les bienheureux objets des conseils éternels de Dieu. Mais tout cela
met-il de côté la responsabilité sous laquelle l’homme se trouve de croire le témoignage clair et simple que
l’Écriture place devant lui ? Non, assurément au contraire, tout révèle la méchanceté du cœur de l’homme
qui le porte à rejeter le témoignage de Dieu, qui est clairement révélé ; et à prétexter, comme motif de ce
rejet, le décret de Dieu,  qui est un profond secret,  connu de Dieu seul.  Mais cette excuse ne profitera à
personne ; car il est écrit, 2 Thes. 1:8-9, que ceux « qui n’obéissent pas à l’Évangile de notre Seigneur Jésus
Christ,  subiront  le  châtiment  d’une  destruction  éternelle ».  Les  hommes  sont  responsables  de  croire
l’Évangile, et seront punis pour ne l’avoir pas cru. Ils ne sont pas responsables de connaître ce qui, dans les
conseils de Dieu, n’a pas été révélé, et nul ne peut être tenu pour coupable d’être dans l’ignorance à cet
égard.  L’apôtre  pouvait  dire  aux  Thessaloniciens :  « Sachant,  frères  aimés  de  Dieu,  votre  élection ».
Comment le savait-il ?  Était-ce parce qu’il  avait  pu lire les  pages  du secret  de  Dieu et  de ses desseins
éternels ? — Nullement ; mais « parce que notre Évangile n’est pas venu à vous en parole seulement, mais
aussi en puissance » (1 Thes. 1:4-5). Voilà ce qui fait connaître les élus ; l’Évangile venant en puissance est
la preuve manifeste de l’élection de Dieu. Ceux qui se font des conseils de Dieu un prétexte pour rejeter le
témoignage de Dieu, ne cherchent au fond qu’une misérable excuse pour continuer à vivre dans le péché. De
fait, ils ne se soucient pas de Dieu ; et ils montreraient plus de droiture en l’avouant franchement, qu’en
avançant ce prétexte.

Mais c’est précisément quand l’homme en fut venu là que Dieu commença à se révéler lui-même, et à
déployer les desseins de son amour rédempteur ; et en cela gît le vrai fondement de la paix, et du bonheur de
l’homme. Quand l’homme en a fini avec lui-même, Dieu peut montrer ce qu’il est, et pas avant. Il faut que
l’homme disparaisse entièrement de dessus la scène avec toutes ses vaines prétentions, ses vanteries et ses
raisonnements blasphématoires, avant que Dieu puisse ou veuille se révéler. Ainsi pour Adam, c’est pendant
qu’il est caché derrière les arbres du jardin, que Dieu développe le plan merveilleux de la rédemption, par
l’instrumentalité  de  la  semence  meurtrie  de  la  femme,  et  nous  apprenons  ici  ce  qui  seul  peut  amener
l’homme en paix et avec assurance devant Dieu. Nous avons déjà vu l’incapacité de la conscience à cet
égard. La conscience chassa Adam derrière les arbres du jardin ; la révélation de Dieu l’amène en la présence
de Dieu. La conscience de ce qu’il était le remplit de terreur ; la révélation de ce que Dieu est le tranquillise.



Il y a là quelque chose de très consolant pour un cœur accablé sous le poids du péché. La réalité de ce
que Dieu est,  fait face à la réalité de ce que je suis, et  c’est en cela qu’est le salut.  Il faut que Dieu et
l’homme se rencontrent, soit en grâce, soit en jugement, et le point de rencontre est là où Dieu et l’homme
sont  révélés tels  qu’ils  sont.  Heureux ceux qui  y  arrivent  par  la  grâce ;  malheur  à  ceux qui  devront  se
rencontrer avec Dieu en jugement ! Dieu s’occupe de nous et agit envers nous, selon ce que nous sommes ; et
ses  voies  envers  nous découlent  de ce  qu’il  est  lui-même.  À la  croix,  Dieu descend en grâce dans les
profondeurs non seulement de notre condition négative, mais de notre condition positive, comme pécheurs ;
et il nous donne ainsi une parfaite paix. Si Dieu est venu me trouver, dans la position réelle où je suis, et que
lui-même ait préparé un remède qui soit à la hauteur du mal dans lequel je suis plongé, tout est pour jamais
réglé. Mais tous ceux qui ne voient pas ainsi, par la foi, Dieu en la croix, se rencontreront bientôt avec lui en
jugement pour être traités par lui selon ce qu’il est, et selon ce qu’ils sont. Dès qu’une âme est amenée à
connaître son état réel, elle n’a pas de repos qu’elle n’ait trouvé Dieu à la croix ; et alors elle se repose en
Dieu lui-même. Dieu est le repos et l’asile de l’âme fidèle ; que son nom soit béni ! 

Les œuvres et la justice de l’homme sont ainsi mises à leur place une fois pour toutes. Ceux qui se
reposent sur leurs œuvres et leur justice, on peut le dire avec vérité, ne peuvent pas encore être parvenus à la
vraie connaissance d’eux-mêmes ; cela est absolument impossible. Une conscience, réveillée par la puissance
divine, ne peut trouver de repos ailleurs que dans le parfait sacrifice du Fils de Dieu. Tous les efforts que fait
l’homme pour établir sa propre justice proviennent de l’ignorance dans laquelle il est de la justice de Dieu.
Adam pouvait apprendre, dans la révélation de Dieu concernant « la semence de la femme », l’inefficacité de
sa ceinture de feuilles. La grandeur de l’œuvre dont il s’agissait faisait voir l’impuissance de l’homme à
l’accomplir.  —  Il  fallait  que  le  péché  fût  ôté :  l’homme  pouvait-il  accomplir  cette  œuvre ?  Non
certainement ! C’est par lui que le péché était entré. — Il fallait briser la tête du serpent : l’homme en était-il
capable ? Non, certainement ! Il  était  devenu l’esclave de Satan. — Il fallait  satisfaire aux exigences de
Dieu :  l’homme le pouvait-il ?  Non,  c’était  impossible !  Il  les avait  déjà  foulées  aux pieds.  — Il  fallait
détruire la mort : l’homme en avait-il le pouvoir ? Non, il en était incapable, car lui-même, par le péché, il
l’avait introduite et lui avait donné son terrible aiguillon. Ainsi de quelque côté que nous nous tournions,
nous voyons l’impuissance complète du pécheur, et, par conséquent, la présomptueuse folie de tous ceux qui
croient pouvoir aider Dieu dans l’œuvre prodigieuse de la rédemption, comme font tous ceux qui pensent
être sauvés autrement que « par la grâce, par la foi ». Cependant, bien qu’Adam dût voir, et, par la grâce,
sentît en effet son impuissance à accomplir tout ce qui devait être fait, Dieu néanmoins lui révéla qu’il allait
lui-même accomplir l’œuvre jusqu’à un iota, par la semence de la femme. En un mot, Dieu prend en main
l’œuvre tout entière il en fait une question entre le serpent et lui-même car, quoique l’homme et la femme
dussent, individuellement et de diverses manières, moissonner les fruits amers de leur péché, cependant c’est
au serpent que Dieu dit : « Parce que tu as fait cela » (vers. 14). Le serpent fut la cause de la chute et de la
misère de l’homme, et la semence de la femme devait être la source de la rédemption.

Adam ouït et crut ces choses ; et dans l’énergie de sa foi, « il appela sa femme… la mère de tous les
vivants » (vers. 20). Au point de vue de la nature, Ève pouvait être appelée la « mère de tous les mourants »,
mais par la révélation de Dieu, la foi voyait en elle la mère de tous les vivants. « Elle appela le nom du fils
Ben-oni (fils de ma peine) ; et son père l’appela Benjamin (fils de ma droite) » (Gen. 35:18).

Ce fut par l’énergie de la foi qu’Adam supporta les terribles résultats de son péché  ; et c’est dans sa
miséricorde infinie que Dieu lui accorda d’entendre ce qu’il dit au serpent, avant qu’il lui parlât à lui-même.
S’il en eût été autrement, Adam fût tombé dans le désespoir. Il n’y a, en effet, pour nous que désespoir, si
nous sommes appelés à nous considérer nous-mêmes, tels que nous sommes, sans pouvoir en même temps
contempler Dieu, tel qu’il s’est révélé à la croix, pour notre salut. Aucun enfant d’Adam ne peut supporter la
vue de la réalité de ce qu’il est et de ce qu’il a fait, sans tomber dans le désespoir, à moins qu’il ne puisse
trouver son refuge à la croix. C’est pourquoi l’espérance ne peut approcher du lieu où tous ceux qui rejettent
Christ doivent finalement être détenus. Là, les hommes auront les yeux ouverts à la réalité de ce qu’ils sont et
de ce qu’ils ont fait, sans être capables de chercher du soulagement et un asile en Dieu.  Alors ce que Dieu est
impliquera pour eux une perdition sans espoir, aussi certainement que ce qu’il est implique maintenant le
salut éternel. La sainteté de Dieu sera alors éternellement contre eux ; comme elle fait maintenant la joie de
tous ceux qui croient. Plus nous réalisons la sainteté de Dieu maintenant, mieux nous connaissons que nous
sommes en sûreté ; mais pour les réprouvés, cette sainteté même, et c’est là une pensée solennelle, sera la
ratification de leur condamnation éternelle !



Portons maintenant un moment notre attention sur l’enseignement renfermé dans le fait  qui nous est
rapporté au verset 21: « Et l’Éternel Dieu fit à Adam et à sa femme des vêtements de peau et les revêtit  ». La
grande doctrine de la justice de Dieu est ici mise en lumière dans une figure. La robe dont Dieu avait revêtu
Adam était une couverture effective, parce que Dieu l’avait préparée ; tout comme la ceinture de feuilles de
figuier était une couverture inefficace et inutile, parce qu’elle était l’œuvre de l’homme. De plus, le vêtement
dont Dieu couvrit la nudité de l’homme avait pour origine la mort ; le sang avait coulé : il n’en était pas de
même de la ceinture d’Adam. De même maintenant, la justice de Dieu est manifestée à la croix ; tandis que
la justice de l’homme se montre dans les œuvres de ses mains, ces œuvres souillées par le péché. Revêtu de
la robe de peau, Adam ne pouvait pas dire comme autrefois, sous les arbres du jardin  : « J’étais nu », et il
n’avait plus aucun besoin de se cacher. Le pécheur peut être parfaitement tranquille, quand, par la foi, il sait
que Dieu l’a revêtu ; mais jusqu’alors, être tranquille ne peut être que le résultat de la présomption ou de
l’ignorance. Savoir que la robe que je porte, et dans laquelle j’apparais devant Dieu, m’a été préparée par lui,
doit mettre mon cœur parfaitement à l’aise, comme en dehors de là il ne peut y avoir de repos permanent.

Les derniers versets de notre chapitre sont très instructifs. L’homme déchu ne doit pas manger du fruit de
l’arbre de vie, de peur que sa misère ne devienne éternelle dans ce monde. Manger du fruit de l’arbre de vie,
et vivre éternellement dans notre présente condition, serait le malheur consommé et sans mélange. On ne
peut goûter de l’arbre de vie que dans la résurrection. Vivre toujours dans une frêle tente, dans un corps de
péché et de mort serait intolérable. C’est pourquoi l’Éternel Dieu « chassa l’homme d’Éden » ; il le chassa
dans un monde qui partout présentait à sa vue les tristes résultats de sa chute. « Les chérubins » et « la lame
de l’épée » interdisaient à l’homme de cueillir du fruit de l’arbre de vie, tandis que la révélation de Dieu
dirigeait ses regards vers la mort et la résurrection de la semence de la femme, comme vers la source de la
vie, d’une vie qui est en dehors de la puissance de la mort. De cette manière, Adam était plus heureux et dans
une plus grande sécurité hors du paradis, qu’il ne l’avait été dans le paradis même ; attendu que s’il fût resté
dans Éden, sa vie aurait dépendu de lui-même, tandis que, hors du jardin, sa vie dépendait d’un autre, savoir
du Christ promis ; et quand Adam levait les yeux en haut et rencontrait « les chérubins et la lame de l’épée »,
il pouvait bénir la main qui les avait placés là, pour garder le chemin de l’arbre de vie ; parce que cette même
main lui avait ouvert un chemin meilleur et plus sûr et plus heureux vers cet arbre. Si les chérubins et la lame
de l’épée ont fermé le chemin du paradis, le Seigneur Jésus a ouvert «  un chemin nouveau et vivant » qui
conduit au Père dans le saint des saints. « Je suis le chemin, et la vérité et la vie ; nul ne vient au Père que par
moi » (comp. Jean 14:6 ; Héb. 10:20). C’est dans la connaissance de ces choses que le chrétien s’avance
maintenant au travers d’un monde maudit, où les traces du péché sont visibles partout  ; il a trouvé, par la foi,
le chemin qui le conduit au sein du Père ; et tandis qu’il peut se reposer là en secret, il est réjoui par la
bienheureuse certitude que Celui qui l’a amené là est allé lui préparer une place dans « les demeures » de la
maison du Père et qu’il reviendra pour le prendre et l’introduire avec lui dans la gloire du royaume du Père.
Le croyant trouve ainsi, dès à présent, dans le sein, dans la maison et le royaume du Père, et sa part, et sa
demeure future, et sa glorieuse récompense.

4 - Chapitres 4 et 5
Chaque partie  du livre de la  Genèse nous fournit  une nouvelle preuve de ce fait,  savoir :  que nous

parcourons ici, comme « en germe », toute l’histoire de l’homme.

Caïn et Abel nous offrent les premiers types de l’homme religieux du monde et du vrai croyant. Nés tous
deux en dehors du paradis, fils d’Adam déchu, il n’y avait rien dans leur nature qui pût établir une différence
essentielle entre eux. Tous deux, ils étaient pécheurs, tous deux ils avaient une nature déchue ; ni l’un, ni
l’autre, ils n’étaient innocents. Il est important de bien saisir ce point, afin de bien pouvoir discerner aussi ce
que sont réellement la grâce divine et la foi. Si la différence qui a existé de fait entre Caïn et Abel eût tenu à
leur nature, il en résulterait nécessairement qu’ils ne partageaient pas la nature déchue de leur père et ne
participaient pas aux conséquences de sa chute : et alors, il n’aurait pas pu y avoir lieu à la manifestation de
la grâce et à l’exercice de la foi.



On a voulu dire que l’homme naît avec des qualités et des capacités qui, bien employées, le mettraient en
état de se frayer un chemin vers Dieu. Mais l’Écriture nous apprend que Caïn et Abel étaient nés non en
dedans, mais en dehors du paradis : ils étaient fils non d’Adam innocent, mais d’Adam déchu. Ils sont entrés
dans le monde, participants de la nature de leur père ; et sous quelque apparence que cette nature, qui était la
leur, se soit manifestée, c’était toujours la nature, une nature déchue et pécheresse. Ce qui est né de la chair,
est non pas seulement charnel, mais chair ; et ce qui est né de l’Esprit est non pas seulement spirituel, mais
esprit (Jean 3:6).

Nulle époque n’offrît jamais d’occasion plus favorable pour la manifestation des qualités, des capacités,
des ressources et des tendances distinctives de la nature humaine que les temps de Caïn et d’Abel. Si, par
nature,  l’homme avait  possédé quelque chose qui  eût  pu lui  faire  recouvrer  son innocence perdue et  le
ramener dans le paradis, il avait alors l’occasion d’en faire preuve : mais Caïn et Abel étaient perdus ; ils
étaient « chair » ; ils n’étaient pas innocents, car Adam perdit son innocence et ne la recouvra jamais. Adam
n’est que le chef déchu d’une race déchue ; — par la désobéissance d’un seul, plusieurs furent constitués
« pécheurs » (Rom. 5:19) ; — il devint, pour ce qui le regarde personnellement, la source corrompue d’une
humanité déchue, coupable et corrompue, le tronc mort de toutes les branches d’une humanité, moralement
et spirituellement morte. Il est vrai que, comme nous l’avons vu plus haut, Adam devint lui-même un objet
de la grâce et montra une foi vivante au Sauveur promis ; mais cette foi ne tenait pas à sa nature. Il n’était
pas non plus au pouvoir de la nature de la communiquer ; elle n’était en aucune manière héréditaire ; mais
elle était en lui le fruit de l’amour divin, elle avait été implantée dans son âme par la puissance divine. Adam
pouvait,  selon les  voies  naturelles,  communiquer  tout  ce  qui  était  « naturel »,  rien de plus.  Or,  puisque
comme  père,  il  était  dans  un  état  déchu,  son  fils  ne  pouvait  être  dans  un  autre  état,  et  participait
nécessairement de la nature de celui dont il était issu. Tel « celui qui engendre », tels sont « ceux qui sont
engendrés de lui » (comp. 1 Jean 5:1) ; « tel qu’est celui qui est poussière, tels aussi sont ceux qui sont
poussière » (1 Cor. 15:48).

Rien n’est  plus important  dans son genre,  qu’une intelligence claire de la doctrine de la  «  primauté
fédérale », comme on l’appelle. En lisant les versets 12 à 21 du chap. 5 de l’épître aux Romains, sur lesquels
d’ailleurs je ne veux pas m’arrêter ici, le lecteur verra que l’Écriture range toute la race humaine sous deux
chefs. Le chapitre 15 de la première épître aux Corinthiens nous présente des instructions analogues dans les
vers. 44 et suivants. Dans le premier homme, nous avons devant nous le péché, la désobéissance et la mort  ;
dans le second homme, nous avons la justice, l’obéissance et la vie. De même que nous héritons une nature
du premier, nous en héritons une du second. Sans doute, chacune de ces natures déploiera et manifestera,
dans chaque individu et dans chaque cas particulier, les forces et les facultés qui lui sont propres ; toutefois,
il y a possession véritable d’une nature réelle, abstraite et positive. Or, comme c’est par la naissance selon la
chair que nous héritons de la nature du premier homme, de même c’est par une nouvelle naissance que nous
héritons de celle du second homme. L’enfant nouveau-né, bien qu’incapable d’accomplir l’acte qui réduisit
Adam à la condition de créature déchue, n’en est pas moins participant de la nature d’Adam : il en est de
même de l’enfant  de Dieu nouveau-né :  l’âme nouvellement  régénérée,  bien qu’étant  restée  absolument
étrangère à l’accomplissement de l’œuvre de parfaite obéissance de « l’Homme Christ Jésus », n’en est pas
moins participante de sa nature. Sans doute, le péché du premier homme ne s’est pas arrêté sur Adam seul,
mais il a passé à toute sa postérité : la justice ne s’est pas arrêtée non plus dans le second homme, mais elle a
abondé sur plusieurs : mais en même temps il y a une participation vraie et actuelle à une nature réelle, quels
qu’en soient les caractères. La première nature est selon « la volonté de l’homme » (Jean 1:13) ; la seconde
nature est selon « la volonté de Dieu », comme Jacques aussi nous dit : « De sa propre volonté, il nous a
engendrés par la parole de la vérité » (Jacques 1:18).

Il résulte de tout ce que nous avons dit que, par nature, et par les circonstances au milieu desquelles il
vivait, Abel n’était pas différent de son frère Caïn : sous ce rapport « il n’y a pas de différence ! » (Rom.
3:22).  Mais  ils  différaient  pourtant  l’un  de  l’autre ;  or,  cette  différence  était tout  entière dans
leurs sacrifices, et  ceci  rend  l’enseignement  que  Dieu  veut  nous  faire  trouver  ici  très  simple  pour  tout
pécheur convaincu de péché, pour quiconque sent réellement que non seulement il est participant de la nature
déchue du premier homme, mais qu’il est lui-même pécheur. L’histoire d’Abel nous apprend, en effet, par
quel chemin un pécheur peut s’approcher de Dieu, et sur quel fondement il peut se tenir devant lui, et avoir



communion avec lui ; elle nous apprend clairement que, si un pécheur peut s’approcher de Dieu, ce ne peut
être en vertu de quoi  que ce soit  qui  appartienne ou soit  lié  à sa nature,  et  que c’est  en dehors de lui-
même dans la personne et dans l’œuvre d’un autre, qu’il doit chercher le vrai et éternel fondement de sa
relation avec le juste, saint et seul vrai Dieu. Le chapitre 11 de l’épître aux Hébreux développe ce sujet de la
manière la plus claire : « Par la foi, Abel offrit à Dieu un plus excellent sacrifice que Caïn, et par ce sacrifice
il a reçu le témoignage d’être juste, Dieu rendant témoignage à ses dons  ; et par lui, étant mort, il parle
encore ».  Ce n’est pas d’Abel qu’il  est question, mais de son sacrifice ; ce n’est pas de la personne qui
apportait l’offrande mais de l’offrande elle-même : et c’est dans ce qui concerne les offrandes que gît la
grande différence qu’il y a entre Caïn et Abel. Toute la vérité quant à la position d’un pécheur devant Dieu
est renfermée là.

Voyons maintenant quelles étaient les offrandes :  « Et il  arriva, au bout  de quelque temps, que Caïn
apporta,  du  fruit  du  sol,  une  offrande  à  l’Éternel.  Et  Abel  apporta,  lui  aussi,  des  premiers-nés  de  son
troupeau, et de leur graisse. Et l’Éternel eut égard à Abel et à son offrande, mais à Caïn et à son offrande il
n’eut pas égard » (Gen. 4:3-5). Caïn offrit à l’Éternel le fruit d’une terre maudite, et il l’offrit sans effusion de
sang pour ôter la malédiction ; il offrit un sacrifice « non sanglant », parce qu’il n’avait pas de foi. S’il eût
possédé la foi, ce principe divin lui aurait enseigné, même dans ces premiers jours de l’histoire de l’homme
déchu, que « sans effusion de sang, il n’y a pas de rémission » (Héb. 9:22) : et c’est là une vérité de première
importance. Les gages du péché, c’est la mort : Caïn était pécheur, et comme tel, la mort le séparait de Dieu.
Mais dans son offrande, Caïn n’en tient nul compte ; il n’offre point le sacrifice d’une vie, afin de satisfaire
aux exigences de la sainteté divine et de répondre à sa propre condition comme pécheur ; il ne tient pas
compte que la terre a été maudite à cause du péché. Il agit envers Dieu comme si véritablement Dieu avait
été semblable à lui, et comme si Dieu pouvait accepter le fruit entaché de péché d’une terre maudite. Le
sacrifice « non sanglant » de Caïn implique tout cela et bien plus encore. La raison dira sans doute : « Mais
quel sacrifice plus acceptable l’homme pourrait-il offrir que celui qu’il s’est acquis par le travail de ses mains
et à la sueur de son front ? » La raison et même l’esprit religieux de l’homme naturel peuvent penser ainsi, en
effet, mais Dieu pense autrement et la foi est sûre qu’elle s’accordera toujours avec les pensées de Dieu. Dieu
enseigne, et la foi croit qu’il faut le sacrifice d’une vie pour que l’homme puisse s’approcher de Dieu. Ainsi,
quand nous considérons le ministère du Seigneur Jésus, nous voyons bientôt que, s’il ne fût pas mort sur la
croix,  son service tout  entier  eût  été  absolument inutile quant  à ce qui  concerne l’établissement  de nos
relations avec Dieu. Jésus a été de lieu en lieu, faisant du bien durant toute sa vie, cela est vrai  ; mais sa mort
seule déchira le voile (Matt. 27:51), et elle seule pouvait le déchirer. Si Jésus eût continué jusqu’à présent à
« aller de lieu en lieu en faisant le bien », le voile serait resté entier pour fermer à l’adorateur l’accès dans le
« saint des saints ». Nous voyons ainsi combien était faux le fondement sur lequel Caïn se présentait devant
Dieu comme adorateur et sacrificateur : un pécheur non pardonné, se présentant devant l’Éternel, pour lui
offrir  un  sacrifice  « non  sanglant »,  ne  pouvait  être  regardé  que  comme  un  pécheur  coupable  d’une
présomption  sans  pareille ;  son  offrande,  sans  doute,  était  le  produit  de  son  pénible  travail  ;  mais
qu’importe ?  Le  travail  d’un  pécheur  pouvait-il  ôter  la  malédiction  du  péché  et  en  faire  disparaître  la
souillure ? Pouvait-il satisfaire aux exigences d’un Dieu infiniment saint ? Pouvait-il fournir au pécheur ce
qui lui était nécessaire pour être reçu auprès de Dieu ? Pouvait-il annuler le châtiment dû au péché ? Pouvait-
il ôter à la mort son aiguillon ou au sépulcre sa victoire ? Pouvait-il faire cela en tout ou en partie ? — Non,
car « sans effusion de sang, il n’y a pas de rémission ». Le sacrifice « non sanglant » de Caïn, ainsi que tout
sacrifice  non sanglant,  était  non seulement  sans  valeur,  mais  de  fait  abominable  aux yeux de Dieu :  il
démontrait  non  seulement  l’ignorance  complète  de  Caïn  quant  à  sa  propre  condition,  mais  aussi  son
ignorance complète à l’égard du caractère de Dieu. « Dieu n’est pas servi par des mains d’hommes, comme
s’il avait besoin de quelque chose » (Actes 17:25). Caïn pensait qu’on pouvait s’approcher de Dieu de cette
manière ; et tout homme, qui n’a que la religion naturelle, pense de même. De siècle en siècle, Caïn a eu des
milliers de disciples. Le culte de Caïn a toujours abondé partout dans le monde : c’est le culte de toute âme
inconvertie ; c’est le culte que maintiennent tous les faux systèmes de religion qui existent sous le soleil.

L’homme  serait  heureux  de  faire  de  Dieu  son  débiteur,  mais  « Dieu  veut  miséricorde  et  non  pas
sacrifice », car « il est plus heureux de donner que de recevoir » (Actes 20:35), et assurément c’est à Dieu
que la première place appartient. « Sans contredit, le moindre est béni par celui qui est plus excellent » (Héb.
7:7). « Qui lui a donné le premier ? » (Rom. 11:35). Dieu accepte la plus petite offrande de la part d’un cœur
qui a appris ce qu’exprimait David en ces mots : « Ce qui vient de ta main nous te le donnons » (1 Chr.



29:14). Mais du moment que l’homme a la prétention de prendre la place de « premier » donateur, Dieu
répond : « Si j’avais faim, je ne te le dirais pas » (Psaume 50:12), car, « Dieu n’est pas servi par des mains
d’hommes, comme s’il avait besoin de quelque chose, lui qui donne à tous la vie et la respiration et toutes
choses » (Actes 17:25).  Il  n’est  pas possible que le grand dispensateur de toutes choses ait  « besoin de
quelque chose ». La louange est tout ce que nous pouvons offrir à Dieu, et nous ne pouvons la lui offrir
qu’autant que nous comprenons pleinement que nos péchés sont effacés, et ceci encore nous ne le savons que
par la foi en la vertu d’une expiation accomplie.

Du sacrifice de Caïn, passons maintenant au sacrifice d’Abel : « Et Abel apporta, lui aussi, des premiers-
nés de son troupeau et de leur graisse » (v. 4). En d’autres termes, il saisit par la foi cette glorieuse vérité que
l’homme peut s’approcher de Dieu au moyen d’un sacrifice, que le pécheur peut placer la mort d’un autre
entre lui-même et la conséquence de son péché : qu’il peut satisfaire aux exigences de la nature de Dieu et
aux attributs de son caractère par le sang d’une victime sans tache, d’une victime offerte pour répondre à la
fois à ce que Dieu réclame et aux profonds besoins du pécheur. C’est, en résumé, la doctrine de la croix, dans
laquelle seule la conscience d’un pécheur trouve le repos, parce que Dieu est pleinement glorifié dans la
croix. Tout homme, divinement convaincu de péché, sent que la mort et le jugement sont la juste récompense
de ses crimes (voyez Luc 23:41) et qu’il n’est pas en son pouvoir, quoi qu’il fasse, de changer cette destinée.
Il peut travailler et se fatiguer ; il peut, à la sueur de son front, se procurer une offrande : il peut faire des
vœux et prendre des résolutions, changer sa manière de vivre, réformer son caractère ; il peut être modéré,
moral, droit et, dans l’acception humaine du mot, religieux ; il peut, sans avoir la foi, prier, lire et entendre
des sermons ; en un mot, il peut faire tout ce qui rentre dans le domaine de la capacité de l’homme, et malgré
tout cela, n’avoir devant lui que la mort et le jugement sans aucune possibilité pour lui de dissiper ces deux
lourds nuages qui se sont amoncelés sur son horizon. Ils sont là ; et loin de pouvoir les écarter par toutes ses
œuvres, il vit dans l’anticipation continuelle du moment ou l’orage qui le menace viendra frapper sa tête
coupable. Il est impossible qu’un pécheur se transporte de l’autre côté de la « mort et du jugement », dans la
vie et la gloire, par ses propres œuvres ; ses œuvres mêmes, il ne les accomplit que dans le but de se préparer,
si possible, à rencontrer les effrayantes réalités qu’il entrevoit. Mais c’est précisément quand le pécheur en
est là, que la croix lui est présentée : elle lui montre que Dieu a pourvu à tout ce dont il a besoin dans sa
culpabilité et sa misère. À la croix, il peut voir la mort et le jugement faire place à la vie et à la gloire. Christ
a fait disparaître, de dessus la scène, la mort et le jugement, pour ce qui concerne le vrai croyant, et leur a
substitué la vie, la justice et la gloire. « Il a annulé la mort, et a fait luire la vie et l’incorruptibilité par
l’évangile » (2 Tim. 1:10). Il a glorifié Dieu, en ôtant ce qui nous aurait pour toujours tenus loin de sa sainte
et bienheureuse présence. « Il a aboli le péché » (Héb. 9:26).

Tout ceci est représenté en figure dans « le plus excellent sacrifice » d’Abel. Abel n’essaye pas d’annuler
la vérité quant  à sa condition et quant à la place qui  lui  appartient comme pécheur ;  il  n’essaye pas de
détourner « la lame d’épée » et de forcer le chemin vers l’arbre de vie ; il n’offre pas présomptueusement un
sacrifice  « non sanglant »,  ni  ne présente  à  l’Éternel  le fruit  d’une terre  maudite :  il  prend la place qui
convient à un pécheur, et comme tel, il met la mort d’une victime entre lui et ses péchés et entre ses péchés et
la sainteté d’un Dieu qui hait le péché. Abel méritait la mort et le jugement, mais il trouve un substitut.

Il en est de même pour tout pauvre pécheur accusé et condamné par lui-même. Christ est son substitut, sa
rançon, son « plus excellent sacrifice », son Tout.  Comme Abel, il  sent que le fruit  de la terre ne pourra
jamais lui profiter ; il sent que, quand il présenterait à Dieu les plus beaux fruits de la terre, sa conscience
n’en  resterait  pas  moins  souillée  par  le  péché,  attendu  que  « sans  effusion  de  sang,  il  n’y  a  point  de
rémission ». Il n’y a que le parfait sacrifice du Fils de Dieu qui puisse mettre le cœur et la conscience à
l’aise ; et tous ceux qui, par la foi, saisissent cette divine réalité, jouiront d’une paix que le monde ne peut ni
donner, ni ôter. C’est la foi qui, dès à présent, met l’âme en possession de cette paix : « Ayant donc été
justifiés sur le principe de la foi, nous avons la paix avec Dieu par notre Seigneur Jésus Christ » (Rom. 5:1).
« Par la foi, Abel offrit à Dieu un plus excellent sacrifice que Caïn ». Ce n’est pas une affaire de sentiment,
comme voudraient le faire penser beaucoup de personnes ; c’est uniquement une question de foi en un fait
accompli,  de  foi  opérée  dans  l’âme  du  pécheur  par  la  puissance  du  Saint  Esprit.  Cette  foi  diffère
complètement de ce qui n’est qu’un sentiment du cœur ou une adhésion de l’intelligence. Le sentiment n’est



pas la foi ; l’adhésion de l’intelligence n’est pas la foi, quoi qu’on en dise. La foi n’est pas une chose qui soit
un jour, et qui ne soit plus un autre jour ; elle est un principe impérissable, émanant d’une source éternelle,
savoir de Dieu lui-même. Elle saisit la vérité de Dieu et place l’âme en la présence de Dieu.

Ce qui n’est que sentiment ne peut jamais s’élever au-dessus de sa propre source, et cette source est
le moi ; mais la foi a Dieu et sa Parole éternelle pour objets, et elle est un lien vivant unissant le cœur qui la
possède à Dieu qui la donne. Les sentiments humains, quelque profonds, quelque épurés qu’ils soient, ne
peuvent jamais unir l’âme à Dieu. Ils ne sont ni divins, ni éternels,  mais humains et passagers. Ils sont
comme le kikajon de Jonas, qui crût dans une nuit et sécha dans une nuit. La foi n’est pas ainsi ; elle est un
principe qui participe de toute la valeur, de toute la puissance et de toute la réalité de la source dont il émane
et de l’objet sur lequel il agit. Par elle, l’âme est justifiée (Rom. 5:1) ; c’est elle qui purifie le cœur (Actes
15:9), elle qui opère par l’amour (Gal. 5:6), elle qui est victorieuse du monde (1 Jean 5:4). Le sentiment
appartient à la nature et à la terre ; la foi est de Dieu et du ciel ; le sentiment s’occupe du moi et des choses
d’en bas ; la foi s’occupe de Christ, porte les regards sur les choses d’en haut ; le sentiment laisse l’âme dans
l’obscurité et le doute, et l’occupe de son propre état, incertain et changeant ; la foi introduit l’âme dans la
lumière et le repos, et l’occupe de la vérité immuable de Dieu et du sacrifice de Christ. La foi, sans doute,
produit des sentiments et des pensées ; des sentiments spirituels et des pensées vraies ; mais il ne faut jamais
confondre les fruits de la foi avec la foi elle-même. Je ne suis pas justifié par des sentiments, ni même par la
foi et des sentiments ; mais uniquement par la foi. Et pourquoi ? — parce que la foi croit et tient pour vrai ce
que Dieu dit, elle saisit Dieu tel qu’il s’est révélé dans la personne et l’œuvre du Seigneur Jésus Christ. En
cela est la vie, la justice et la paix. Connaître Dieu tel qu’il est, c’est la somme de tout bonheur présent et
éternel. L’âme qui a trouvé Dieu a trouvé tout ce dont elle pourra jamais avoir besoin dans le présent et dans
l’avenir ; mais Dieu ne peut être connu que par sa propre révélation et par la foi qu’il communique lui-même,
et qui a toujours la révélation divine pour objet.

Ainsi, nous pouvons comprendre jusqu’à un certain point la force et la signification de ces paroles : « Par
la foi, Abel offrit un plus excellent sacrifice que Caïn ». Caïn n’avait pas la foi ; c’est pourquoi il offrit un
sacrifice « non sanglant ». Abel avait la foi, c’est pourquoi il offrit « le sang et la graisse », qui, en type,
représentaient l’offrande de la vie de Christ, et l’excellence inhérente à sa personne. Le « sang » représentait
la vie ; la « graisse », l’excellence de la personne, c’est pourquoi la loi mosaïque défendait de manger le sang
et la graisse. Le sang, c’est la vie ; or l’homme, sous la loi n’avait aucun droit à la vie ; cependant le chapitre
6 de l’évangile selon Jean nous apprend qu’à moins que nous buvions le sang, nous n’avons point la vie en
nous-mêmes. Christ est la vie. Il n’existe pas une étincelle de vie en dehors de lui ; hors de Christ tout est
mort. « En lui était la vie », et en aucun autre. Or, à la croix, il laissa sa vie ; et c’est à cette vie que, par
imputation, le péché fut attaché, alors qu’il fut cloué sur le bois maudit. Ainsi, en laissant sa vie, Christ laissa
avec elle le péché qui y était attaché ; en sorte qu’il a effectivement ôté le péché, l’ayant laissé dans la tombe,
d’où il est ressorti lui-même triomphant, dans la puissance d’une nouvelle vie, à laquelle la justice se rattache
d’une manière aussi distincte que le péché avait été rattaché à cette autre vie qu’il laissa sur la croix. «  L’âme
de la chair est dans le sang ; et moi je vous l’ai donné sur l’autel, pour faire propitiation pour vos âmes ; car
c’est le sang qui fait propitiation pour l’âme » (Lév. 17:11). Tout ceci mérite la plus sérieuse attention, et
rendra plus profonde dans nos âmes la conscience que la mort de Christ a parfaitement et complètement ôté
le péché. Or, tout ce qui rend plus profonds l’intelligence et le sentiment que nous avons de cette glorieuse
réalité, affermit nécessairement notre paix et nous rend capables de propager plus efficacement la gloire de
Christ, pour autant que cette gloire est liée à notre témoignage et à notre service.

L’histoire de Caïn et d’Abel met en relief un point très important, que nous avons déjà touché plus haut,
savoir : l’identification de chacun de ces deux hommes avec l’offrande qu’il présentait. Pour l’un comme
pour  l’autre,  c’était  le  caractère  de l’offrande,  et  non la  personne de celui  qui  offrait,  qui  était  mis  en
question. C’est pourquoi nous lisons d’Abel que Dieu rendit « témoignage à ses dons ». Dieu ne rendit pas
témoignage à Abel, mais à son sacrifice ; et par ce sacrifice, Abel reçut le témoignage d’être juste (voyez
Héb. 11:4) ; et ceci montre clairement quel est le vrai fondement de la paix du croyant et de son acceptation
devant Dieu.

Il y a dans notre cœur une tendance continuelle à faire reposer notre paix et notre acceptation sur quelque
chose qui est en nous ou qui vient de nous, bien que nous admettions que ce « quelque chose » soit un fruit



du Saint Esprit.  De là vient que nous regardons constamment en nous-mêmes, tandis que le Saint Esprit
voudrait  toujours  nous  faire  regarder en  dehors de  nous.  La  position  du  croyant  ne  dépend  pas  de  ce
que lui est, mais de ce que Christ est. S’étant approché de Dieu « au nom de Jésus », il est identifié avec lui
et accepté en son nom, et il ne peut pas plus être rejeté que celui au nom duquel il s’est approché de Dieu.
Avant de pouvoir toucher au croyant le plus faible, il faut s’en prendre à Christ lui-même, en sorte que la
sécurité  du  croyant  repose  sur  un  fondement  inébranlable.  En lui-même,  pauvre  et  indigne  pécheur,  le
croyant s’est approché de Dieu au nom de Christ ; il a été identifié avec Christ, accepté en lui et comme lui,
et associé à lui dans sa vie. Dieu rend témoignage non au croyant, mais à son don ; or, son don, c’est Christ.
Il y a là de quoi tranquilliser et consoler parfaitement ! C’est notre heureux privilège de pouvoir, dans la
confiance de la foi, renvoyer toute accusation et tout accusateur à Christ et à l’expiation qu’il a accomplie.
Tout, pour nous, découle de lui. Nous nous glorifions en lui continuellement. Nous n’avons aucune confiance
en nous-mêmes, mais en celui qui a accompli toutes choses pour nous. Nous nous attachons à son nom ; nous
nous confions en son œuvre ; nos regards sont arrêtés sur sa personne, et nous attendons son retour. Mais le
cœur charnel montre bien vite toute l’inimitié dont il est rempli contre une vérité qui réjouit et satisfait le
cœur du fidèle. Caïn en est un exemple : « Il fut très irrité, et son visage fut abattu » (v. 5). Ce qui remplit
Abel de paix, remplit Caïn de colère. Par incrédulité, Caïn méprise la seule voie par laquelle un pécheur
puisse s’approcher de Dieu : au lieu d’offrir le sang sans lequel il n’y a pas de rémission, il se présente avec
le fruit de ses œuvres ; puis, parce qu’il n’est pas agréé dans ses péchés, et qu’Abel est reçu en vertu de son
offrande, « il est très irrité, et son visage est abattu ». Et comment aurait-il pu en être autrement ? Caïn ne
pouvait être reçu que dans ses péchés ou sans ses péchés ; or Dieu ne pouvait le recevoir avec ses péchés, et
comme il n’a pas voulu apporter le sang qui seul pouvait en faire l’expiation, il a été rejeté, et étant rejeté, il
fait  connaître par ses œuvres quels sont les fruits d’une religion corrompue. Il  persécute et tue le fidèle
témoin, l’homme agréé et justifié, l’homme de foi ; et il devient ainsi le modèle et le précurseur de tous ceux
qui, dans tous les temps, ont fait une fausse profession de piété. En tout temps et en tout lieu, l’homme s’est
montré plus disposé à persécuter son semblable pour ses principes religieux que pour toute autre raison  :
ainsi fut Caïn. La justification, une justification pleine, parfaite, sans réserve, qui est par la foi seule, fait de
Dieu tout et de l’homme, rien. Mais l’homme n’aime pas à n’être rien, il s’en irrite et son visage en est
abattu : non qu’il ait quelque raison de se mettre en colère, car ce n’est en aucune manière l’homme qui est
en question, mais le principe sur lequel l’homme se présente devant Dieu. Si Dieu eût reçu Abel en vertu de
quelque chose qui fût inhérent à sa personne, alors Caïn aurait eu quelque raison de s’irriter et d’être abattu
de visage ; mais si Abel fut reçu à cause de son offrande, et si ce ne fut pas à lui, mais à ses dons que
l’Éternel  rendit  témoignage,  la  colère  de  Caïn  est  entièrement  dépourvue  de  fondement.  C’est  ce  que
démontre la parole de l’Éternel à Caïn : « Si tu fais bien, ne seras-tu pas agréé ? » (ou comme disent les
Septante : « Si tu offres convenablement »). Ce « si tu fais bien » se rapporte à l’offrande. Abel fit bien en
cherchant un abri derrière un sacrifice acceptable, Caïn fit mal en offrant un sacrifice non sanglant  ; et toute
sa conduite ultérieure ne fut que la conséquence naturelle de son faux culte.

« Et Caïn parla à Abel son frère ; et il arriva, comme ils étaient aux champs, que Caïn se leva contre Abel,
son frère, et le tua » (v. 8). De tout temps, les Caïn ont persécuté et tué les Abel. L’homme et la religion de
l’homme sont en tout temps les mêmes, comme aussi la foi et la religion de la foi sont en tout temps les
mêmes, et partout où la religion de l’homme et la religion de la foi se rencontrent, il y a lutte. Le crime de
Caïn, comme nous venons de le faire remarquer, n’était que la conséquence naturelle de son faux culte  : le
fondement  sur  lequel  reposait  l’édifice de sa  religion étant  mauvais,  tout  ce qui  était  élevé dessus  était
mauvais ; aussi Caïn ne s’en tint pas au meurtre d’Abel, mais ayant entendu le jugement que Dieu prononçait
sur son crime,  il  désespéra d’être pardonné,  parce qu’il  ne connaissait  pas Dieu,  et il  sortit  « de devant
l’Éternel » (v. 16). Puis Caïn bâtit une ville ; et de sa famille sont sortis ceux qui cultivèrent les arts et les
sciences  utiles  et  agréables ;  les  agriculteurs,  les  joueurs  d’instruments  et  les  ouvriers  en  métal.  Ne
connaissant  pas le caractère de Dieu,  Caïn juge que son péché est  trop grand pour qu’il  puisse lui  être
pardonné (selon le grec) (*) ; non qu’il connaisse réellement son péché, mais il ne connaît pas Dieu. La
pensée même de Caïn à l’égard du caractère de Dieu est un des fruits épouvantables de la chute. Il ne se
soucie pas d’être pardonné, parce qu’il ne se soucie pas de Dieu. Il ne connaît pas sa véritable condition, et il
ne désire pas Dieu ; il n’a aucune vraie intelligence du principe en vertu duquel le pécheur peut s’approcher
de Dieu ; il est radicalement corrompu, foncièrement mauvais et tout ce qu’il désire, c’est de sortir de la
présence de l’Éternel, et de se perdre dans le monde et dans les objets qu’il poursuit  : il vivra très bien sans
Dieu, et se met à embellir le monde de son mieux, afin de pouvoir s’y établir honorablement et s’y attirer de
la considération,  bien qu’aux yeux de Dieu ce monde soit  sous la malédiction et Caïn,  un fugitif  et  un
vagabond.



(*) Les Septante traduisent, en effet, le verset 13 ainsi : « Mon crime est trop grand pour m’être remis (ou
pardonné) ».  Le  verbe  employé  par  Caïn  se  retrouve  au  Psaume  32:1,  avec  le  même  sens :  « dont  la
transgression est pardonnée » ; et les Septante le rendent aussi par le même verbe grec aphethênai, « être
remis ».

Tel a été « le chemin de Caïn », cette voie large dans laquelle des milliers de personnes se précipitent
aujourd’hui.  Je ne veux pas dire que ces personnes soient dépourvues de tout sentiment religieux  ; elles
aimeraient bien offrir quelque chose à Dieu ; elles trouvent juste de lui présenter le produit de leur propre
labeur, elles ne connaissent  ni  elles-mêmes,  ni  Dieu ;  mais avec tout  cela,  elles font  de diligents efforts
pour améliorer le monde, pour rendre la vie agréable et l’orner par toutes sortes de moyens. Le remède divin
pour purifier est rejeté, et l’effort de l’homme pour améliorer est mis à sa place : c’est bien « le chemin de
Caïn » (voyez Jude 11).

Ainsi qu’aux jours de Caïn les sons agréables de la harpe et de la flûte empêchaient que le cri du sang
d’Abel ne retentît aux oreilles de l’homme, de même aujourd’hui d’autres sons enchanteurs étouffent la voix
du sang du Calvaire, et d’autres objets qu’un Christ crucifié captivent les regards. L’homme déploie toutes
les ressources de son génie pour faire de ce monde une serre chaude, dans laquelle se développent, sous leurs
formes les plus rares, tous les fruits que la chair désire avec tant d’ardeur. Non seulement, on pourvoit aux
besoins réels de l’homme comme créature, mais encore le génie inventif de l’esprit humain a été mis en
œuvre pour créer des choses que le cœur convoite dès qu’il les a aperçues et sans lesquelles la vie lui semble
insupportable. À tout cela on ajoute beaucoup de prétendue religion, car, hélas ! l’amour même est obligé de
confesser que ce qui passe pour de la religion n’est, en grande partie, qu’un écrou de la grande machine
construite  pour  l’exaltation  de  l’homme.  L’homme  n’aime  pas  à  être  sans  religion ;  ce  ne  serait  pas
honorable ; c’est pourquoi il voudra bien peut-être consacrer un jour de la semaine à la religion, ou comme il
pense et professe, à ses intérêts éternels, et puis six jours à ses intérêts temporels ; mais, qu’il travaille pour le
temps ou pour l’éternité, ce sera, en réalité, toujours pour lui-même.

Tel est « le chemin de Caïn ». Pesez bien cela, lecteur, et voyez où commence, où tend et où aboutit cette
voie ! Combien est différente la voie de l’homme de foi ! Abel sent et reconnaît la malédiction ; il voit la
souillure du péché et,  dans l’énergie de sa  foi,  il  offre  un sacrifice qui  répond à tout  cela  et  y  répond
parfaitement. Il cherche et trouve un refuge en Dieu même et, au lieu de bâtir une ville sur la terre, il n’y
trouve qu’un tombeau. La terre qui, à sa surface, montrait le génie et l’énergie de Caïn et de sa famille, était
souillée du sang du juste. Que l’homme du monde, que l’homme de Dieu, que le chrétien mondanisé s’en
souviennent :  la  terre  sur  laquelle  nous marchons est  souillée  du sang du Fils  de  Dieu Ce sang justifie
l’Église, et il condamne le monde et l’œil de la foi discerne, sous les belles apparences et l’éclat de ce monde
éphémère, les noires ombres de la croix de Jésus. « La figure de ce monde passe » (1 Cor. 7:31). Tout ce qui
forme la scène, au milieu de laquelle nous vivons, prendra bientôt fin. « Le chemin de Caïn » sera suivi de
« l’erreur  de  Balaam »,  dans  sa  forme  consommée ;  puis  viendra  « la  contradiction  de  Coré »,  et  alors
l’abîme  ouvrira  sa  gueule  pour  recevoir  les  méchants  et  les  enfermer  à  jamais  dans  l’« obscurité  des
ténèbres » (Jude 13).

Pour la pleine confirmation de ce que nous venons de dire, nous n’avons qu’à jeter un coup d’œil sur le
contenu du chapitre 5, auquel nous allons passer maintenant, et qui nous transmet l’humiliant témoignage de
la faiblesse de l’homme et de son assujettissement à la mort. L’homme, en effet, pourrait vivre durant des
siècles et engendrer des fils et des filles, et à la fin, il faudrait pourtant qu’il fût dit de lui  : « il mourut ! » ;
« La mort régna depuis Adam jusqu’à Moïse » ; et encore : « Il est réservé aux hommes de mourir une fois »
(Rom. 5:14 ; Héb. 9:27). L’homme ne peut échapper à la mort. Il ne peut, ni par la vapeur, ni par l’électricité,
ni par toutes les ressources de son génie, désarmer la mort de son terrible aiguillon. Il  saura trouver les
moyens d’augmenter et de propager le bien-être et les agréments de la  vie, mais toute son énergie n’est pas
capable d’annuler la sentence de la mort. D’où donc est venue la mort, cette chose étrange et effrayante ?
Paul nous l’apprend : « Par un seul homme le péché est entré dans le monde, et par le péché la mort » (Rom.
5:12). Telle est l’origine de la mort : elle est venue par le péché. Le péché a rompu le lien qui unissait la



créature  au Dieu vivant,  et  a assujetti  l’homme à l’empire  de la mort  sans  qu’il  puisse absolument s’y
soustraire, preuve, entre beaucoup d’autres, de sa complète incapacité à s’approcher de Dieu. Il ne peut y
avoir  de  communion entre  Dieu et  l’homme que dans la  puissance de la  vie.  Or,  l’homme est  sous la
puissance de la mort ;  et  il  ne  peut,  par conséquent,  avoir  aucune communion avec Dieu dans son état
naturel. La vie ne peut pas plus avoir de communion avec la mort, que la lumière avec les ténèbres, ou que la
sainteté  avec  le  péché.  Il  faut  que  l’homme s’approche  de  Dieu  sur  un  fondement  et  un  principe  tout
nouveaux, à savoir : la foi ; et cette foi le rend capable de reconnaître sa vraie position d’homme « vendu au
péché » et  partant,  soumis  à la mort ;  et  lui  fait  connaître en même temps le caractère de Dieu comme
dispensateur d’une vie nouvelle, d’une vie qui est en dehors de la puissance de la mort et de l’Ennemi et que
nous-mêmes nous ne pouvons pas perdre. C’est là ce qui fait la sécurité de la vie du croyant. Christ est sa
vie,  — Christ  ressuscité et  glorifié,  Christ  victorieux de tout  ce qui  pouvait  nous être contraire.  La vie
d’Adam dépendait de son obéissance, c’est pourquoi en péchant il perdit cette vie. Mais Christ, ayant la vie
en lui-même, descendit ici-bas et satisfit à toutes les conséquences du péché de l’homme, quelles qu’elles
fussent ; en se soumettant à la mort, il détruisit celui qui en avait l’empire et devint, en résurrection, la vie et
la justice de tous ceux qui croient en son nom. Il est impossible désormais que Satan porte atteinte à cette
vie, soit dans sa source, soit dans son canal, soit dans sa puissance, soit dans sa sphère, soit dans sa durée.
Dieu en est la source ; Christ ressuscité, le canal ; le Saint Esprit la puissance ; le ciel, la sphère, et l’éternité,
la durée. Tout est changé pour quiconque possède cette vie merveilleuse ; et bien que, dans un sens, on puisse
dire que « au milieu de la vie, nous sommes dans la mort », nous pouvons dire aussi que « au milieu de la
mort, nous sommes dans la vie ». Là où le Christ ressuscité introduit son peuple, la mort n’existe pas. Ne l’a-
t-il pas abolie ? La parole de Dieu nous le déclare ! Christ a fait disparaître la mort de dessus la scène et y a
introduit la vie ; ce n’est donc pas la mort, mais la gloire, que le chrétien a devant lui. La mort est derrière lui
pour toujours ; quant à l’avenir, tout est gloire, gloire sans nuages. Peut-être le croyant s’endormira en Jésus ;
mais dormir en Jésus, ce n’est pas la mort, c’est la vie, en réalité. La possibilité du délogement pour être avec
Christ ne peut pas changer l’espérance propre du chrétien, qui est d’être enlevé au-devant du Seigneur en
l’air, pour être avec lui et comme lui pour toujours.

Énoch est ici, pour nous, un type magnifique : seul il fait exception à la règle générale du chapitre 5. « Il
mourut », telle est la règle ; « il ne passa point par la mort », voilà l’exception. « Par la foi, Énoch fut enlevé
pour  qu’il  ne  vît  pas  la  mort ;  et  il  ne  fut  pas  trouvé,  parce  que  Dieu  l’avait  enlevé ;  car,  avant  son
enlèvement, il a reçu le témoignage d’avoir plu à Dieu » (Héb. 11:5). Énoch fut « le septième homme depuis
Adam », et Dieu ne permit pas à la mort de remporter la victoire sur « le septième homme » ; Dieu intervint
et fit de lui un trophée de sa glorieuse victoire sur toute la puissance de la mort. C’est un fait d’une haute
portée. Après avoir entendu six fois cette sentence : « Il mourut », le cœur est réjoui de trouver un septième
homme qui ne mourut pas. Comment échappa-t-il à la mort ? — par la foi. « Énoch marcha avec Dieu trois
cents ans » : cette marche avec Dieu, dans la foi, le séparait de tout ce qui l’entourait, car marcher avec Dieu
nous place nécessairement en dehors de la sphère des pensées de ce monde ; et alors déjà, comme de nos
jours, l’esprit du monde était opposé à tout ce qui est de Dieu. L’homme de foi sentait qu’il n’avait rien à
faire avec le monde, au milieu duquel il n’était qu’un témoin patient de la grâce de Dieu et du jugement à
venir. Les fils de Caïn pouvaient user leur intelligence et dépenser leur force dans le vain espoir d’améliorer
un  monde  maudit ;  Énoch  avait  trouvé  un  monde  meilleur,  et  vécut  dans  la  puissance  de  ce  monde  à
venir (*). Il n’avait pas reçu la foi pour améliorer le monde, mais pour marcher avec Dieu.

(*) Il est bien évident qu’Énoch ne connaissait rien du procédé trop commun de tirer le meilleur parti des
deux mondes, ou plutôt du monde et du ciel. Pour lui il n’y avait qu’un monde dans ce sens, savoir le ciel. Il
doit en être ainsi de nous.

« Il marcha avec Dieu ! » Que ne renferment pas ces quelques mots ! Quelle séparation pour Dieu, et
quel renoncement ils supposent ! Quelle sainteté et quelle pureté morale ! Quelle grâce et quelle douceur !
Quelle humilité et quelle tendresse ! Mais aussi quel zèle et quelle énergie ! Quelle patience et quel long
support, et en même temps quelle fidélité, quelle fermeté et quelle décision ! Marcher avec Dieu, ce n’est pas
seulement vivre d’après des règles et des règlements, ou former des plans et prendre des résolutions d’aller
ici ou d’aller là, de faire ceci ou de faire cela ; marcher avec Dieu, c’est infiniment plus que toutes ces choses
à la fois ; c’est vivre avec Dieu dans la connaissance du caractère de Dieu tel qu’il a été révélé, et avec



l’intelligence des relations dans lesquelles nous nous trouvons avec lui. Cette vie nous conduira parfois tout
juste à l’encontre des pensées des hommes et même de nos frères, si ceux-ci ne marchent pas avec Dieu, et
elle pourra soulever contre nous l’opposition de tous : on nous accusera de faire trop, d’autres fois de faire
trop peu : mais la foi, qui rend capable de marcher avec Dieu, enseigne aussi à ne pas attacher aux pensées
des hommes plus de valeur qu’elles n’en ont.

La  vie  d’Abel  et  celle  d’Énoch  nous  fournissent,  comme  nous  venons  de  le  voir,  un  précieux
enseignement, à l’égard du sacrifice sur lequel la foi repose, et à l’égard de la perspective que l’espérance
anticipe dès maintenant ; tandis que « la marche avec Dieu » nous fait embrasser en même temps tous les
détails de la vie de la foi. « L’Éternel donnera la grâce et la gloire » (Psaume 84:11) ; — et entre la grâce qui
a été révélée et la gloire qui sera révélée, il y a la bienheureuse assurance qu’il «  ne refusera aucun bien à
ceux qui marchent dans l’intégrité » (Psaume 84:11). La croix et le retour du Seigneur sont les deux points
extrêmes de l’existence de l’Église, et ces deux points extrêmes sont préfigurés dans le sacrifice d’Abel et la
transmutation d’Énoch. L’Église sait qu’elle est parfaitement justifiée par la mort et la résurrection de Christ,
et elle vit dans l’attente du jour où il viendra pour la recevoir auprès de lui. « Car nous, par l’Esprit, sur le
principe de la foi, nous attendons l’espérance de la justice » (Gal. 5:5) ; elle n’attend pas la justice, parce que,
par la grâce, elle la possède déjà, mais elle attend l’espérance qui appartient proprement à la condition dans
laquelle elle a été introduite.

Il est important de se mettre bien au clair sur ce point. Quelques interprètes de la vérité prophétique sont
tombés dans de grandes erreurs, pour n’avoir pas compris quelles sont la position, la part et l’espérance de
l’assemblée. Ils ont entouré « l’étoile brillante du matin », qui est l’espérance propre de l’Église, de tant
d’obscurité et de si sombres nuages, qu’un grand nombre de saints semblent incapables de s’élever au-dessus
de l’espérance du résidu pieux d’Israël, espérance qui consiste à voir se lever le soleil de justice qui apporte
la guérison dans ses ailes (Mal. 4:21). Et ce n’est pas tout : beaucoup de chrétiens ont perdu la force morale
de l’espérance de l’apparition de Christ,  pour avoir  été enseignés à attendre divers événements avant  la
manifestation de Christ à l’Église ; on leur a appris, contrairement aux déclarations nombreuses et explicites
du Nouveau Testament, que le rétablissement des Juifs, le développement de la statue de Nebucadnetsar et la
révélation de l’homme de péché doivent  précéder le retour de Christ.  L’assemblée,  comme Énoch,  sera
enlevée de devant le mal qui l’entoure, et de devant celui qui est à venir. Énoch ne fut pas laissé sur la terre
pour voir le mal atteindre son apogée et le jugement de Dieu fondre sur elle. Il ne vit pas s’ouvrir «  les
fontaines de l’abîme et les écluses des cieux » ; il fut enlevé avant ces terribles événements ; et, pour l’œil de
la foi, il est ainsi un type admirable de ceux qui ne s’endormiront pas, mais qui seront tous changés en un
clin d’œil (1 Cor. 15:51, 52). Énoch n’a pas passé par la mort, il a été transmué, et l’assemblée est appelée à
« attendre des cieux son Fils » (1 Thes. 1:10) : c’est là son espérance, l’objet de son attente. Le plus simple
chrétien, le plus illettré,  peut comprendre ces choses et  en jouir  ;  et  il  peut,  en une certaine mesure, en
réaliser la puissance. S’il ne peut faire une étude approfondie de la prophétie, il peut, que Dieu en soit béni,
goûter le bonheur, la réalité, la puissance et la vertu sanctifiante de cette espérance céleste qui lui appartient
de droit, comme membre de ce corps céleste qui est l’assemblée ; l’espérance dont il jouit ne se borne pas à
l’attente de voir se lever « le Soleil de justice », quelque bonne que cette espérance puisse être d’ailleurs,
mais à celle de voir l’étoile brillante du matin (Apoc. 2:28). Et comme dans le monde physique l’étoile du
matin apparaît à ceux qui veillent avant le lever du soleil, de même Christ apparaîtra à l’Église avant que le
résidu d’Israël contemple les rayons du Soleil de justice.

5 - Chapitres 6 à 9
Nous voici arrivés à l’une des parties les plus remarquables de la Genèse. Énoch a disparu de la scène : sa

vie d’étranger et de voyageur sur la terre s’est close par sa translation au ciel  ; il a été enlevé avant que le mal
fût arrivé à son comble et que le jugement de Dieu fût tombé sur les habitants de la terre.



Les deux premiers versets du chapitre 6 nous révèlent le peu d’influence qu’avaient exercé sur le monde
la vie et l’enlèvement d’Énoch : « Et il arriva, quand les hommes commencèrent à se multiplier sur la face de
la terre et que des filles leur furent nées, que les fils de Dieu virent les filles des hommes, qu’elles étaient
belles, et ils se prirent des femmes d’entre toutes celles qu’ils choisirent ». Le mélange de ce qui est de Dieu
avec ce qui est de l’homme est une forme spéciale du mal, et un puissant moyen entre les mains de l’Ennemi
pour gâter le témoignage de Christ sur la terre. Ce mélange revêt fréquemment de belles apparences ; on le
prendrait volontiers pour une expression plus grande de ce qui est de Dieu, pour une opération plus puissante
et plus complète de l’Esprit, pour quelque chose de réjouissant, plutôt que pour un mal. Mais nous porterons
un jugement bien différent, si nous nous plaçons dans la lumière de la présence de Dieu  ; car, devant Dieu,
nous ne pourrons pas nous imaginer qu’il y ait profit pour le peuple de Dieu à se mêler avec les enfants de ce
monde, ou à corrompre la vérité de Dieu par un alliage humain. Tel n’est pas le moyen dont Dieu se sert pour
répandre la vérité, ou pour favoriser les intérêts de ceux qui sont appelés à être sur la terre les témoins de
Dieu : le principe de Dieu, c’est la séparation d’avec le mal ; et on n’enfreint pas ce principe sans causer un
sérieux dommage à la vérité.

Le passage de l’Écriture qui nous occupe nous fait voir de quelles désastreuses conséquences fut suivie
l’union des fils de Dieu avec les filles des hommes.

Au jugement de l’homme, le fruit de cette union paraissait fort beau, car c’est de lui que nous lisons au
verset  4:  « Ceux-ci  furent  les  vaillants  hommes  de  jadis,  des  hommes  de  renom ».  Mais  Dieu  juge
différemment ; il ne voit pas comme l’homme voit, ses pensées ne sont pas nos pensées. « Et l’Éternel vit
que la méchanceté de l’homme était grande sur la terre, et que toute l’imagination des pensées de son cœur
n’était  que  méchanceté  en  tout  temps ».  Telle  était  la  condition  de  l’homme  devant  Dieu,  « elle
n’était que méchanceté », « méchanceté en tout temps », et l’union de ce qui est saint avec ce qui est profane
n’amènera jamais d’autre résultat. Si la semence sainte ne se conserve pas pure, tout est perdu quant au
témoignage sur la terre. Le premier effort de Satan fut de rendre inutile le dessein de Dieu en mettant à mort
la semence sainte ; et puis, lorsqu’il n’eut pas réussi il chercha à la corrompre.

Il est de la plus haute importance que nous comprenions bien le but, le caractère et le résultat de cette
union entre les « fils de Dieu et les filles des hommes ». De nos jours, on court grandement le risque de
compromettre la vérité pour l’amour de l’union, et nous devons nous en garder avec soin. On n’obtient point
de véritable union aux dépens de la vérité. « Maintenir la vérité à tout prix », telle doit être la devise du
chrétien. Si, dans cette voie, vous pouvez propager l’union, c’est très bien ; mais avant tout, maintenez la
vérité. Le principe des accommodements dit au contraire : « Propagez l’union à tout prix ; et si, dans cette
voie,  vous  pouvez  maintenir  la  vérité,  tant  mieux ;  mais  propagez  l’union ! » (*).  Il  n’y a  pas  de  vrai
témoignage là où la vérité est compromise : aussi voyons-nous que, dans le monde antédiluvien, l’union
impure de ce qui était saint avec ce qui était profane, de ce qui était divin avec ce qui était humain, eut pour
unique effet d’amener le mal à son comble ; et alors le jugement de Dieu tomba sur le monde. « Et l’Éternel
dit : J’exterminerai de dessus la face de la terre l’homme que j’ai créé ! »

(*) Nous ne devrions jamais perdre de vue que la « sagesse d’en haut est premièrement pure,  ensuite
paisible » (Jacq. 3:17). La sagesse d’en bas aurait commencé par « paisible », et par cela même, elle ne peut
jamais être pure.

Il n’a fallu rien moins que la destruction de tout ce qui avait corrompu la voie de Dieu sur la terre : « La
fin de toute chair est venue devant moi ». Dieu ne parle pas seulement d’une partie, mais de toute chair, car
elle était tout entière corrompue aux yeux de l’Éternel, tout entière irrévocablement mauvaise.

La chair avait été pesée, et trouvée mauvaise ; et alors l’Éternel annonce à Noé, en ces termes, le moyen
de salut qu’il avait préparé pour lui : « Fais-toi une arche de bois de gopher » (v. 13, 14). Noé est ainsi fait
dépositaire des pensées de Dieu à l’égard de la scène qui l’entoure. La parole de l’Éternel avait pour effet de
mettre  à  nu  jusqu’au  fond toutes  les  choses  sur  lesquelles  le  regard  de  l’homme peut  se  reposer  avec



satisfaction, et dont il peut se glorifier. Le cœur de l’homme pouvait s’enfler d’orgueil et palpiter d’émotion,
quand il parcourait du regard la foule brillante des hommes d’art et des hommes de génie, des « hommes
vaillants » et des « hommes de renom » ! Les sons de la musique l’enchantaient,  tandis que l’agriculture
pourvoyait abondamment à tous les besoins de sa vie : tout cela semblait bannir bien loin la pensée d’un
jugement prochain. Mais Dieu dit : « j’exterminerai », et ces solennelles paroles jettent leur ombre lugubre
sur toute la scène. Mais peut-être le génie de l’homme inventera-t-il quelque moyen d’échapper ! « L’homme
vaillant » ne se délivrera-t-il pas par sa grande force ? Hélas, non, il n’y a qu’un moyen d’échapper ; et ce
moyen est révélé à la foi, non à la vue, ni à la raison, ni à l’imagination. « Par la foi, Noé, étant averti
divinement des choses qui ne se voyaient pas encore, craignit et bâtit une arche pour la conservation de sa
maison ; et par cette arche il condamna le monde et devint héritier de la justice qui est selon la foi  » (Héb.
11:7). La parole de Dieu répand sa lumière sur toutes les choses qui trompent le cœur de l’homme ; elle
enlève le voile doré dont le serpent recouvre un monde passager, vain et trompeur, sur lequel est suspendue
l’épée du jugement de Dieu. Mais la foi seule reçoit « l’avertissement de Dieu », lorsque les choses qu’il
annonce « ne se voient pas encore ». La nature est gouvernée par ce qu’elle voit, par les sens. La foi est
gouvernée par la seule parole de Dieu, ce trésor inestimable dans un monde de ténèbres  ! C’est la foi en cette
parole  qui  donne  de la  fermeté,  quelles  que  soient  d’ailleurs  les  apparences  extérieures  des  choses  qui
l’entourent.

Lorsque Dieu parla à Noé d’un jugement prochain, aucun signe ne l’annonçait. Le jugement «  ne se
voyait pas encore » ; mais la parole de Dieu en fit une réalité présente pour le cœur dans lequel cette parole
« était mêlée avec la foi ». La foi n’attend pas de voir pour croire, car « la foi est de ce qu’on entend et ce
qu’on entend par la parole de Dieu » (Rom. 10:17). Tout ce qu’il faut à l’homme de foi, c’est de savoir que
Dieu a parlé. Le « ainsi a dit l’Éternel » suffit pour communiquer à son âme une certitude parfaite. Une seule
ligne de l’Écriture suffit  pour répondre à tous les raisonnements et  à toutes les imaginations de l’esprit
humain ; et celui dont les convictions sont fondées sur la parole de Dieu peut résister aux flots de l’opinion et
des préjugés du monde entier. C’est par la parole de Dieu que le cœur de Noé fut soutenu pendant tout le
temps de son long service ; et c’est par cette même parole que des milliers de saints ont été soutenus depuis
les jours de Noé jusqu’à maintenant, en face de l’opposition et de la contradiction du monde. On ne saurait
donc trop estimer la parole de Dieu. Sans elle, tout est incertitude ; avec elle, tout est paix et lumière. Partout
où cette parole vient briller, elle trace à l’homme de Dieu un sentier sûr et béni ; tandis que celui dont la voie
n’est pas éclairée par elle, est réduit à errer au milieu du labyrinthe de la tradition humaine. Comment Noé
aurait-il été capable de prêcher « la justice » pendant cent vingt ans, si la parole de Dieu n’avait pas été le
fondement de sa prédication ? Comment aurait-il pu résister aux moqueries et au mépris d’un monde impie ?
Comment aurait-il pu persévérer à proclamer l’approche d’un « jugement à venir »,  lorsque aucun nuage
n’apparaissait  à  l’horizon du monde ?  La parole  de Dieu était  le  fondement  sur  lequel  il  s’appuyait,  et
« l’Esprit de Christ » le rendait capable de demeurer, dans une sainte fermeté, sur ce fondement inébranlable.

Et nous, lecteurs chrétiens, qu’avons-nous d’autre pour demeurer fermes dans notre service pour Christ
dans  les  jours  mauvais  d’à  présent ?  Rien,  assurément ;  la  parole  de  Dieu  et  le  Saint  Esprit  par
lequel seul cette parole peut être comprise, appliquée et mise en pratique, sont tout ce qu’il nous faut, pour
être « parfaitement accomplis pour toute bonne œuvre » quelle qu’elle soit (2 Tim. 3:16, 17). Quel repos pour
le cœur ! Quelle délivrance de toutes les tromperies du diable et de l’imagination de l’homme ! À leur place,
nous avons la parole de Dieu, pure, incorruptible et éternelle : puissions-nous rendre grâces à Dieu pour ce
trésor inestimable ! L’imagination des pensées du cœur de l’homme n’était que méchanceté en tout temps  ;
mais Noé trouvait son refuge, le parfait repos de son cœur, dans la parole de Dieu.

« Et  Dieu dit  à  Noé :  La fin  de toute  chair  est  venue devant  moi… ;  fais-toi  une arche de bois  de
gopher ».

Ces paroles nous disent l’état de ruine de l’homme, et le salut de Dieu. Dieu avait permis que l’homme
poursuivît sa carrière jusqu’au bout, afin que ses principes et ses voies parvinssent à maturité. Le levain avait
opéré et avait fait lever toute la pâte. Le mal avait atteint son apogée. « Toute chair » était devenue mauvaise
et avait corrompu sa voie ; et la corruption était arrivée à ses dernières limites, en sorte qu’il ne restait plus
d’autre ressource pour Dieu que de détruire complètement « toute chair » et, en même temps, de sauver tous



ceux qui, d’après ses conseils éternels, se trouvaient unis « au huitième » et seul homme juste existant alors.
Ceci fait ressortir d’une manière saisissante la doctrine de la croix : d’un côté, le jugement de Dieu sur la
nature et toute sa perversité ; d’un autre côté, la révélation de la grâce salutaire dans toute sa plénitude et sa
parfaite application à ceux qui sont réellement arrivés au point le plus bas de leur condition morale, telle que
Dieu la voit. « L’Orient d’en haut nous a visités » (Luc 1:78). Et où cela ? Précisément là où nous nous
trouvions comme pécheurs.  Dieu est  descendu « dans les parties inférieures de la terre ».  La lumière de
l’Orient d’en haut a pénétré jusque dans les profondeurs des ténèbres du pécheur, et nous a ainsi révélé notre
vrai caractère. La lumière juge tout ce qui n’est pas en accord avec elle ; mais, tandis qu’elle juge le mal, elle
donne aussi « la connaissance du salut dans la rémission des péchés ».

La croix, en révélant le jugement de Dieu sur « toute chair », révèle aussi le salut au pécheur coupable et
perdu. Le péché est parfaitement jugé, le pécheur parfaitement sauvé, Dieu parfaitement révélé et glorifié, à
la croix. Si le lecteur ouvre la première épître de Pierre, il y trouvera des enseignements précieux sur le
même sujet. Au chapitre 3, versets 18-22, nous lisons : « Car aussi Christ a souffert une fois pour les péchés,
le juste pour les injustes, afin qu’il nous amenât à Dieu, ayant été mis à mort en chair, mais vivifié par
l’Esprit,  par  lequel  aussi  étant  allé,  il  a  prêché  aux  esprits  qui  sont  en  prison,  qui  ont  été  autrefois
désobéissants, quand la patience de Dieu attendait dans les jours de Noé, tandis que l’arche se construisait,
dans laquelle un petit nombre, savoir huit personnes, furent sauvées à travers l’eau  ; or cet antitype vous
sauve aussi maintenant, c’est-à-dire le baptême, non le dépouillement de la saleté de la chair  (*), mais la
demande à Dieu d’une bonne conscience, par la résurrection de Jésus Christ, qui est à la droite de Dieu (étant
allé au ciel), anges, et autorités, et puissances lui étant soumis ». Ce passage est de la plus haute importance,
et jette une grande lumière sur la doctrine de l’arche et sa liaison avec la mort de Christ. Comme au déluge,
ainsi dans la mort de Christ, toutes les vagues et tous les flots du jugement de Dieu passèrent sur ce qui, en
soit, était sans péché. La création fut ensevelie sous les flots de la juste colère de l’Éternel, et l’Esprit de
Christ, au Psaume 42:7, s’écrie : « Toutes tes vagues et tes flots ont passé sur moi ». « Toutes les vagues et
les flots » de la colère divine ont passé sur la personne pure et sans tache du Seigneur Jésus, alors qu’il était
pendu au bois ; et par conséquent aucune de ces vagues n’aura à passer sur celui qui croit. Au Calvaire, nous
voyons en toute vérité « les fontaines du grand abîme rompues et les écluses des cieux ouvertes ». « Un
abîme appelle un autre abîme à la voix de tes cataractes » (Psaume 42:7). Christ but la coupe et endura la
colère, parfaitement. Il prit judiciairement sur lui tout le poids de la responsabilité de son peuple et satisfit
glorieusement à toute cette responsabilité. L’âme du fidèle trouve ici une paix assurée. Car, si le Seigneur
Jésus a affronté tout ce qui pouvait être contre nous ; s’il a renversé tous les obstacles ; s’il a ôté le péché ;
s’il a vidé la coupe de la colère du jugement, pour nous ; s’il a dissipé tous les nuages, — ne jouirons-nous
pas d’une paix assurée ? La paix est  notre inaliénable part ;  c’est  à nous qu’appartiennent le profond et
indicible  bonheur  et  la  sainte  assurance  que  l’amour  rédempteur  peut  donner  avec  justice,  en  vertu  de
l’œuvre parfaitement accomplie de Christ.

(*) On ne saurait trop apprécier la sagesse avec laquelle l’Esprit Saint traite l’ordonnance du baptême,
dans le passage cité plus haut.  Nous savons quel abus on a fait du baptême et quelle fausse place cette
institution occupe dans les pensées de plusieurs ; nous savons que l’efficace qui n’appartient qu’au seul sang
de Christ a été attribuée à l’eau du baptême, aussi bien que la grâce régénératrice du Saint Esprit  : et ainsi,
nous ne pouvons qu’être frappés de la manière dont l’Esprit de Dieu sauvegarde cette vérité en établissant
que ce n’est pas le dépouillement de la saleté de la chair, comme par de l’eau, « mais l’engagement envers
Dieu d’une bonne conscience »,  « engagement » dans lequel  nous entrons,  non par  le baptême,  quelque
important qu’il soit à sa place, mais « par la résurrection de Jésus Christ », « qui a été livré pour nos fautes et
a été ressuscité pour notre justification » (Rom. 4:25).

Il est superflu de dire que, comme institution divine, et lorsqu’on lui laisse la place que Dieu lui a faite, le
baptême est très important et profondément significatif ; mais quand on voit des hommes remplacer, d’une
manière ou d’une autre, la substance par la figure, nous sommes tenus de mettre à nu l’œuvre de Satan par la
lumière de la parole de Dieu.

Noé  avait-il  aucune  crainte  des  eaux  du  jugement  de  Dieu ?  Certainement  non.  Il  savait  qu’elles
avaient toutes été répandues, tandis que lui-même, il était élevé, par ces mêmes eaux, en dehors des atteintes
du jugement. Son arche flottait en paix au-dessus de ces vagues qui avaient servi à la destruction de « toute



chair » : et c’est Dieu lui-même qui l’y avait placé. Il aurait pu, lui aussi, dire dans le langage triomphant de
l’apôtre : « Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ? » (Rom. 8:31). L’Éternel lui-même l’avait invité à
entrer dans l’arche : « Entre dans l’arche, toi et toute ta maison ! » (chap. 7:1). Puis, quand il y eut pris place,
« l’Éternel ferma l’arche sur lui ». L’arche était un sûr asile pour chacun de ceux que Dieu y avait appelés.
L’Éternel gardait la porte et, sans lui, nul ne pouvait ni entrer, ni sortir. Il y avait une porte et une fenêtre à
l’arche. Le Seigneur, de sa puissante main, défendait la porte, laissant à Noé la fenêtre par laquelle il pouvait
regarder en haut d’où le jugement était sorti, et voir qu’il était passé pour lui. La famille sauvée ne pouvait
regarder qu’en haut, car la fenêtre était située dans le haut (chap. 6:16). Noé et les siens ne pouvaient voir les
eaux du jugement, ni la mort et la désolation causées par ces eaux. Le salut de Dieu, le «  bois de gopher »,
était entre eux et toutes ces choses. Ils ne pouvaient regarder qu’en haut et voir un ciel sans nuage, demeure
éternelle de Celui qui avait condamné le monde et les avait sauvés.

Rien n’exprime mieux la parfaite sécurité de celui qui croit en Christ que ces paroles  : « L’Éternel ferma
l’arche sur lui ». Qui pourrait ouvrir quand Dieu a fermé ? La famille de Noé était dans une sécurité parfaite,
telle que Dieu seul peut la donner ; nulle puissance angélique, humaine ou satanique, n’aurait été capable de
forcer la porte de l’arche pour y faire entrer les eaux. Cette porte avait été fermée par la même main qui avait
ouvert les écluses des cieux et rompu les fontaines du grand abîme. Ainsi nous lisons de Christ, qu’il est celui
« qui a la clef de David, qui ouvre et nul ne fermera, qui ferme et nul n’ouvrira » (Apoc. 3:7) : lui aussi, il
tient « les clefs de la mort et du hadès » (Apoc. 1:18). Nul ne peut, sans lui, franchir les portes du tombeau,
pour entrer  ou sortir.  Il  a « toute autorité dans le ciel et  sur la terre ».  Il  est « chef sur toutes choses à
l’assemblée » et en lui, le croyant est en parfaite sécurité (Matt. 28:18 ; Éph. 1:22). Qui aurait pu atteindre
Noé ?  Quelle  vague  eût  pu  pénétrer  dans  cette  arche  « enduite  de  poix  en  dedans  et  en  dehors ? »  Et
maintenant, qui pourrait toucher à ceux qui, par la foi, se sont réfugiés à l’ombre de la croix  ? Tout ennemi a
été  vaincu et  réduit  au silence pour  toujours.  La mort  de  Christ  a  répondu triomphalement  à toutes les
difficultés, tandis que sa résurrection est la déclaration de la parfaite satisfaction de Dieu en cette œuvre, en
vertu  de  laquelle  sa  justice  peut  nous  recevoir,  et  qui  est  le  fondement  de  notre  confiance  pour  nous
approcher de lui. « La porte » de notre arche étant donc ainsi mise en sûreté par la main de Dieu lui-même,
nous n’avons qu’à jouir de « la fenêtre », ou, en d’autres termes, à marcher dans une heureuse et sainte
communion avec Celui qui nous a sauvés de la colère qui vient, et nous a faits héritiers de la gloire à venir
que nous attendons. L’apôtre Pierre parle de celui qui  « est  aveugle et ne voit  pas loin, ayant  oublié la
purification de ses péchés d’autrefois » (2 Pierre 1:9). C’est là une lamentable condition, et elle est la part de
quiconque néglige d’entretenir, dans un esprit de prière, une communion habituelle avec Celui qui nous a
enfermés en Christ pour l’éternité.

Avant  d’aller  plus  loin  dans  l’histoire  de  Noé,  jetons  un  coup  d’œil,  non  plus  sur  ceux  qui
étaient dans l’arche, mais sur ceux auxquels Noé a si longtemps prêché la justice, et qui sont restés en dehors
de l’arche. Plus d’un regard inquiet dut suivre le vaisseau de miséricorde à mesure qu’il s’élevait avec les
eaux, mais, hélas ! « la porte était fermée », le jour de grâce était passé, le temps du témoignage avait pris
fin, et pour toujours, pour ceux qu’il concernait. La même main qui avait fermé la porte sur Noé, en avait
exclu ceux qui étaient dehors. Ceux qui étaient restés en dehors de l’arche étaient irrévocablement perdus ;
les autres, effectivement sauvés. Le long support de Dieu, aussi bien que le témoignage de son serviteur,
avaient été méprisés par les hommes, absorbés qu’ils étaient dans les choses présentes. « On mangeait, on
buvait, on se mariait, on donnait en mariage, jusqu’au jour où Noé entra dans l’arche ; et le déluge vint et les
fit tous périr » (Luc 17:26, 27). En elles-mêmes, toutes ces choses n’étaient pas mauvaises et le mal n’était
pas dans les choses faites, mais dans ceux qui les faisaient. Chacun des actes qui sont mentionnés peut être
accompli dans la crainte du Seigneur et à la gloire de son saint nom, moyennant la foi. Mais, hélas  ! la foi
manquait ; la parole de Dieu était rejetée. Dieu parlait de péché et de chute, et les hommes n’étaient pas
convaincus. Dieu leur parlait de salut, mais ils n’y prenaient pas garde et poursuivaient leurs plans et leurs
spéculations sans se soucier de Dieu. Ils agissaient comme si la terre leur eût appartenu en vertu d’un bail à
perpétuité,  oubliant que le contrat renfermait une clause de restitution. Ils oubliaient ce mot solennel de
« jusqu’à ! ». Dieu était exclu. « Toute l’imagination des pensées de leurs cœurs n’était que méchanceté en
tout temps »,  c’est pourquoi  ils ne pouvaient  faire aucun bien.  Ils pensaient,  parlaient et agissaient eux-
mêmes, se complaisaient à eux-mêmes, oubliant Dieu.

Lecteur, souvenez-vous de ces paroles du Seigneur Jésus : « Comme il arriva aux jours de Noé, ainsi en
sera-t-il aux jours du fils de l’homme » ; ou, comme dit Matthieu : « à la venue du fils de l’homme » (Luc



17:26 ; Matthieu 24:37). On voudrait nous persuader qu’avant l’apparition du Fils de l’homme dans les nuées
du ciel, la justice couvrira la terre d’un pôle à l’autre, et que nous devons vivre dans l’attente d’un règne de
justice et de paix, produit par les instruments actuellement à l’œuvre ; mais le court passage que nous venons
de citer coupe à leur racine toutes ces espérances vaines et illusoires. La justice couvrait-elle la terre aux
jours de Noé ? La vérité de Dieu dominait-elle ? La terre était-elle remplie de la connaissance de l’Éternel
comme le fond de la mer des eaux qui le couvrent ? L’Écriture nous répond que « la terre était pleine de
violence » ; que « toute chair avait corrompu sa voie sur la terre » ; que « la terre, aussi, était corrompue
devant Dieu ». Eh bien ! il en sera ainsi à « la venue du Fils de l’homme ! » La « justice » et l’extorsion ou
« la violence » ne se ressemblent guère ; non plus que la méchanceté universelle et la paix universelle. Il
n’est besoin que d’avoir un cœur soumis à la Parole et dépouillé d’opinions préconçues, pour comprendre le
vrai caractère des jours qui précéderont immédiatement « la venue du Fils de l’homme ». Que le lecteur ne se
laisse pas égarer, mais qu’il s’incline avec respect devant l’Écriture ; qu’il considère quelle était la condition
du monde « dans les jours avant le déluge » ; et qu’il se souvienne que, « comme » il en était alors, « ainsi »
il en sera à la fin de la période actuelle. L’homme, aux jours de Noé, déployait, il est vrai, une puissante
énergie, pour faire du monde un séjour commode et agréable ; mais il ne pensait pas à en faire un lieu digne
de Dieu, ce qui eût été bien différent. De même maintenant, l’homme s’applique à aplanir de toute manière le
sentier de la vie humaine et à le rendre aussi uni que possible ; mais ce n’est pas là aplanir « dans le lieu
stérile une route pour notre Dieu », ni aplanir « les lieux raboteux », afin que toute chair voie le salut de
l’Éternel (Ésaïe 40:4, 5).  La civilisation domine ;  mais la civilisation n’est  pas la justice.  On travaille à
balayer et à orner la maison, non pour la rendre propre à recevoir Christ, mais l’antichrist. L’homme use de
sa sagesse pour cacher, sous les plis de ses propres œuvres, les taches et les misères de l’humanité  : mais
pour être dissimulées, ces taches ne sont point enlevées ; et bientôt elles perceront la couverture qui les cache
et apparaîtront plus hideuses que jamais. Bientôt les digues, au moyen desquelles l’homme cherche avec tant
de persévérance à arrêter le torrent de la misère humaine, céderont à la puissance écrasante du mal  ; on verra
échouer  tous  les  efforts  de  l’homme  pour  renfermer  la  dégradation  physique,  mentale  et  morale  de  la
postérité d’Adam dans les limites que la charité humaine a inventées. Dieu a dit  : « la fin de toute chair est
venue devant moi ». La fin n’est pas venue devant l’homme, mais elle est venue devant Dieu ; et, quoique la
voix des moqueurs s’élève, disant : « Où est la promesse de sa venue ? car, depuis que les pères se sont
endormis, toutes choses demeurent au même état dès le commencement de la création » (2 Pierre 3:4) ;
cependant, le moment approche rapidement où ces moqueurs recevront leur réponse : « Le jour du Seigneur
viendra comme un voleur ; et, dans ce jour-là, les cieux passeront avec un bruit  sifflant,  et les éléments
embrasés seront dissous, et la terre et les œuvres qui sont en elle seront brûlées entièrement » (2 Pierre 3:4-
10).

Telle est la réponse de Dieu aux moqueries des intelligents de ce monde ; mais non aux affections et à
l’attente  spirituelle  des  enfants  de Dieu.  Ces derniers,  que Dieu en  soit  béni,  ont  une perspective bien
différente : ils attendent de s’en aller à la rencontre de l’Époux dans les airs, avant que le mal soit arrivé à
son comble et que le jugement de Dieu tombe sur ce mal. L’attente de l’Assemblée n’est pas de voir le
monde détruit par le feu, mais de voir se lever « l’étoile brillante du matin » (Apoc. 22:16).

Mais de quelque côté et à quelque point de vue que nous considérions l’avenir, que l’objet qui se présente
à la vue de notre âme soit l’Église dans la gloire, ou le monde dans les flammes ; la venue attendue de
l’Époux, ou la venue subite et inopinée du larron dans la nuit ; — l’étoile du matin, ou le soleil brûlant du
midi ; l’enlèvement de l’Église, ou bien le jugement, nous devons sentir combien il importe que nous nous
tenions au témoignage de Dieu en grâce envers les pauvres pécheurs : « Voici, c’est maintenant, le temps
agréable ; voici, c’est maintenant, le jour du salut ». « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-
même » (2 Cor. 6:2 ; 5:19). Maintenant, Dieu réconcilie ; bientôt, il jugera ; maintenant, tout est grâce ; alors
il  n’y aura que colère maintenant,  Dieu pardonne le péché par  la croix ;  alors,  il  punira  par les peines
éternelles. Maintenant, Dieu fait publier un message de grâce, de la grâce la plus pure, la plus abondante et la
plus gratuite ; il parle aux pécheurs d’une rédemption achevée par le précieux sacrifice de Christ  : il déclare
que tout est accompli ; il attend, pour faire grâce : « La patience de notre Seigneur est salut » ; « le Seigneur
ne tarde pas pour ce qui concerne la promesse, comme quelques-uns estiment qu’il y a du retardement  ; mais
il est patient envers vous, ne voulant pas qu’aucun périsse, mais que tous viennent à la repentance  » (2 Pierre
3:9, 15). Combien tout cela rend le temps présent solennel ! Une grâce sans mélange est annoncée, mais le
jugement suspendu est prêt à éclater !



Si Dieu nous a rendus attentifs à ces choses, avec quel profond intérêt ne devrions-nous pas suivre le
développement de ses desseins ! L’Écriture répand sa lumière sur toutes choses ; par elle nous n’en sommes
pas réduits à regarder les événements qui se succèdent avec l’étonnement de ceux qui ne savent ni où ils
sont, ni où ils vont. Nous pouvons et nous devrions avoir une connaissance exacte de notre situation  ; nous
devrions bien connaître  la  tendance directe de tous les principes  qui  sont  actuellement  en jeu,  le grand
tourbillon vers lequel se précipitent rapidement tous les ruisseaux. Les hommes rêvent un âge d’or  ; ils se
promettent un millenium des arts et des sciences ; ils se nourrissent de la pensée que « demain sera comme
aujourd’hui, et encore bien supérieur » (És. 56:12) ; mais, hélas ! combien sont vaines toutes ces pensées,
tous ces rêves et toutes ces espérances ! La foi peut voir les nuages s’amonceler à l’horizon du monde : le
jugement s’approche ; le jour de la colère se hâte la porte va se fermer ; « l’énergie d’erreur » (2 Thes. 2:11),
va commencer à agir ! Et, en vue de ces choses, ne faut-il pas élever une voix d’avertissement et chercher à
contrebalancer, par un témoignage fidèle, la malheureuse propre satisfaction de l’homme ? Sans doute, de
même qu’Achab accusait Michée, le monde nous accusera de ne prophétiser, que du mal, mais qu’importe  ?
Prophétisons  ce  que  prophétise  la  parole  de  Dieu,  et  faisons-le  dans  l’unique  but  «  de  persuader  les
hommes » (2 Cor. 5:11). La parole de Dieu, elle seule, pourra, au lieu du fondement trompeur sur lequel nous
reposons, placer nos pieds sur un fondement immuable et éternel. Elle seule pourra nous ôter un «  roseau
cassé » et une espérance trompeuse, pour nous donner « le rocher des siècles » et « une espérance qui ne rend
point honteux » (Rom. 5:5). L’amour vrai, l’amour de Dieu, ne crie pas : « Paix, paix ! quand il n’y avait
point de paix » (Jér. 6:14 ; 8:11), il n’enduit pas non plus le mur « de mauvais mortier » (Ézé. 13:10). Dieu
veut que le cœur du pécheur se repose en paix dans l’arche de l’éternelle sécurité, jouissant dès à présent de
sa  communion  et  nourrissant  avec  amour  l’espérance  de  jouir  avec  lui  du  repos,  dans  une  création
renouvelée, alors que la ruine, la désolation et le jugement auront passé pour toujours.

Revenons maintenant à l’histoire de Noé, et contemplons-le dans une nouvelle position. Nous l’avons vu
construisant l’arche ; et nous l’avons vu dans l’arche ; et maintenant nous allons le voir sortir de l’arche et
prendre place dans le monde nouveau (*). « Et Dieu se souvint de Noé ». L’œuvre étrange du jugement étant
passée, la famille sauvée, avec tout ce qui lui est associé, est remise en mémoire devant Dieu. «  Dieu fit
passer un vent sur la terre, et les eaux baissèrent ; et les fontaines de l’abîme et les écluses des cieux furent
fermées, et la pluie qui tombait du ciel fut retenue » (chap. 8:2). Alors les rayons du soleil commencent à
vivifier un monde qui venait d’être baptisé d’un baptême de jugement. Le jugement est « l’œuvre étrange de
Dieu », et bien que Dieu soit glorifié par le jugement, il n’y prend pas plaisir. Que son nom en soit béni, il est
toujours prêt à laisser le jugement, pour faire miséricorde, parce qu’il se plaît à faire miséricorde.

(*) Je voudrais indiquer ici, en demandant à mes lecteurs de la méditer avec un esprit de prière, une
pensée  bien  comprise  de  tous  ceux  qui  se  sont  appliqués  à  l’étude  de  la  vérité  au  point  de  vue  des
dispensations ou économies. Cette pensée a rapport à Énoch et à Noé. Le premier fut enlevé, comme nous
l’avons vu, avant l’exécution du jugement ; tandis que le dernier, tout en étant épargné, dut, en quelque sorte,
traverser le jugement. Or, on pense qu’en cela Énoch est une figure de l’assemblée, qui sera enlevée avant
que le  mal  ici-bas  arrive à son comble,  et  avant  que le jugement  de Dieu tombe sur  les méchants.  En
revanche, Noé serait une figure du résidu d’Israël, qui devra traverser les eaux profondes de la tribulation et
le feu du jugement, pour être amené à la pleine jouissance des bénédictions millénaires, en vertu de l’alliance
éternelle de Dieu. Je dois ajouter que je partage entièrement cette pensée relativement à ces deux Pères de
l’Ancien Testament ; je la regarde comme étant en parfaite harmonie avec le plan général et l’analogie des
Saintes Écritures.

« Et il arriva, au bout de quarante jours, que Noé ouvrit le fenêtre de l’arche qu’il avait faite ; et il lâcha
le corbeau, qui sortit, allant et revenant jusqu’à ce que les eaux eussent séché de dessus la terre » (v. 6, 7).
L’oiseau impur  s’échappa et  trouva probablement  un lieu de refuge sur  quelque cadavre flottant ;  il  ne
retourna pas dans l’arche. Mais la colombe « ne trouvant pas où poser la plante de son pied, revint à Noé
dans l’arche… ; et il lâcha de nouveau la colombe hors de l’arche. Et la colombe vint à lui au temps du soir,
et voici, dans son bec, une feuille d’olivier arrachée » (v. 8-11). N’est-ce pas ici une belle image de l’esprit
renouvelé qui, au milieu de la désolation dont il est environné, cherche et trouve son repos et sa part en



Christ ; et non seulement cela, mais encore saisit les gages de l’héritage, démontrant ainsi que le jugement
est passé et qu’une terre renouvelée commence à apparaître. L’esprit charnel, au contraire, peut se reposer en
tout, excepté en Christ : il peut se nourrir de toutes sortes d’impuretés : « la feuille d’olivier » n’a point pour
lui d’attrait : il trouve tout ce qu’il lui faut au milieu d’une scène de mort, et par conséquent ne s’occupe pas
d’un monde nouveau. Mais le cœur, enseigné et exercé par l’Esprit de Dieu, ne peut se reposer et se réjouir
qu’en ce en quoi Dieu trouve son repos et sa joie ; il se repose dans l’arche de son salut « jusqu’aux temps du
rétablissement de toutes choses ». Puisse-t-il en être ainsi de vous et de moi, cher lecteur ! que le Sauveur
demeure le repos et la part de nos cœurs, afin qu’ainsi nous ne le cherchions pas dans un monde qui est sous
le jugement de Dieu ! La colombe retourna à Noé dans l’arche et attendit le moment de son repos ; et nous,
nous devrions trouver toujours notre place en Christ jusqu’au temps de son exaltation et de sa gloire dans les
siècles à venir ! « Celui qui doit venir viendra, et il ne tardera pas ». Tout ce qu’il nous faut, ce n’est qu’un
peu de patience.

« Et Dieu parla à Noé, disant : Sors de l’arche ». Le même Dieu qui lui avait dit : « Fais-toi une arche » et
« entre  dans  l’arche »,  dit  maintenant  à  Noé :  « Sors  de  l’arche ».  « Et  Noé sortit… et  bâtit  un  autel  à
l’Éternel » (v. 15 et suivants). Noé n’a qu’à obéir : l’obéissance de la foi et le culte de la foi vont ensemble :
un autel est élevé au lieu même où venait de se passer la scène du jugement. L’arche avait porté Noé et sa
famille, sains et saufs, par-dessus les eaux du jugement : elle les avait fait passer du vieux monde dans le
nouveau, où Noé prend maintenant place comme adorateur (*). Et, il faut le remarquer, c’est à l’Éternel qu’il
bâtit un autel. La superstition aurait adoré l’arche, comme ayant été le moyen de salut. Le cœur est toujours
porté à mettre les ordonnances à la place de Dieu. Or, l’arche était une ordonnance manifeste, mais la foi de
Noé s’élève, de l’arche, au Dieu de l’arche ; c’est pourquoi, en la quittant, au lieu d’hésiter et de jeter un
regard en arrière ou de considérer l’arche comme un objet de culte ou de vénération, il bâtit  un autel à
l’Éternel et adore l’Éternel ; et il n’est plus fait mention de l’arche.

(*) Il est intéressant de considérer le sujet tout entier de l’arche et du déluge dans ses rapports avec le
baptême. Le baptême est comparé au passage du vieux monde dans le nouveau, en esprit, en principe et par
la foi.

Le vieil homme est comme enseveli sous les eaux — il n’a plus de place dans la nature nouvelle  : la
chair, avec tout ce qui en dépend, ses péchés, ses iniquités, ses responsabilités, est comme enterrée dans la
tombe de Christ, et elle ne peut plus reparaître jamais aux yeux de Dieu. Mais, en tant que Christ ressuscita
des morts, dans la puissance d’une nouvelle vie, ayant entièrement ôté nos péchés, l’homme baptisé aussi
ressortait de l’eau, proclamant ainsi, en quelque sorte, que, par la grâce de Dieu et par la mort de Christ, il
était mis en pleine possession d’une vie nouvelle, à laquelle la justice de Dieu est inséparablement unie.
« Nous avons été ensevelis avec lui, par le baptême, pour la mort, afin que comme Christ a été ressuscité
d’entre les morts par la gloire du Père, ainsi nous aussi nous marchions en nouveauté de vie  » (voir Rom. 6 et
Col. 2 ; comp. aussi 1 Pierre 3:18-22).

Tout ceci renferme un enseignement bien simple, mais très pratique. Du moment que le cœur abandonne
la réalité de Dieu lui-même, il n’y a plus de limite à la décadence de l’homme : il est sur la voie qui conduit à
la plus grossière idolâtrie. Pour la foi, une ordonnance n’a de valeur qu’autant qu’elle est le moyen par lequel
Dieu se communique à l’âme, en puissance vivante, c’est-à-dire aussi longtemps que la foi peut jouir de
Christ dans l’ordonnance selon l’institution de Dieu lui-même. En dehors de là, une ordonnance n’a aucune
valeur ; et si elle vient se glisser, dans quelque petite mesure que ce soit, entre le cœur de l’adorateur et
l’œuvre et la personne glorieuse de Christ, elle cesse d’être une ordonnance de Dieu et devient un instrument
du diable. Pour la superstition, l’ordonnance est tout, et Dieu est exclu ; le nom de Dieu ne sert que pour
exalter l’ordonnance, et lui donner prise sur le cœur et une influence puissante sur l’esprit de l’homme. C’est
ainsi que les enfants d’Israël adorèrent le serpent d’airain. Ce qui, pendant un temps, fut, dans les mains de
Dieu, un moyen de bénédiction pour eux, devint, dès que leurs cœurs se furent retirés de l’Éternel, un objet
de  vénération  superstitieuse ;  et  il  fallut  qu’Ézéchias  le  mît  en  pièces  comme  un  « morceau  d’airain »
(Nehushtan). En soi, le serpent n’était qu’un « morceau d’airain » ; mais, comme instrument de Dieu, il avait
été un moyen de grande bénédiction. Or, la foi le reconnut pour ce que la révélation de Dieu l’avait donné,



mais la superstition, jetant, comme toujours, la révélation par-dessus bord, perdit de vue le dessein réel de
Dieu et fit un Dieu de l’instrument qui, par lui-même, n’avait aucune valeur (voyez 2 Rois 18:4). Tout ceci
ne  renferme-t-il  pas  une  instruction  profonde  à  l’égard  du  présent  siècle ?  Nous  vivons  dans  un  siècle
d’ordonnances ; l’atmosphère qui enveloppe l’église professante est imprégnée des éléments d’une religion
traditionnelle  qui  dépouille  l’âme  de  Christ  et  de  son  salut.  Non  que  les  traditions  humaines  nient
audacieusement l’existence de la personne et de la croix de Christ ;  car,  si  elles les niaient,  les yeux de
plusieurs s’ouvriraient peut-être ; mais le mal revêt un caractère infiniment plus perfide et plus dangereux :
on ajoute les ordonnances à Christ et à son œuvre ; le pécheur n’est plus sauvé par Christ seul, mais par
Christ et les ordonnances. Ainsi le pécheur est dépouillé de Christ, entièrement ; car on verra que Christ et
les ordonnances, ce sera, en fin de compte, les ordonnances sans Christ. « Si vous êtes circoncis, Christ ne
vous profitera de rien ! » (Gal. 5:2). On ne peut avoir que Christ tout entier, ou point de Christ du tout. Le
diable  persuade  aux  hommes  qu’ils  honorent  Christ  en  préconisant  ses  ordonnances,  et  en  en  faisant
beaucoup de cas ; quoique lui sache fort bien qu’en faisant ainsi, ils mettent en réalité Christ entièrement de
côté, et déifient l’ordonnance. On ne saurait trop répéter que la superstition fait de l’ordonnance tout ; que
l’incrédulité et le mysticisme n’en font rien ; et que la foi en use selon l’institution divine.

Je me suis étendu plus que je n’avais pensé sur cette partie de notre étude ; je passerai plus rapidement
sur le chapitre 9 qui va nous occuper maintenant. L’Écriture nous fait connaître, dans ce chapitre, la nouvelle
alliance, sous laquelle la création fut placée après le déluge, en même temps que le signe de cette alliance.
« Et  Dieu  bénit  Noé  et  ses  fils,  et  leur  dit :  Fructifiez  et  multipliez,  et  remplissez  la  terre ».  Le
commandement que Dieu donne à l’homme, à son entrée dans la terre restaurée, c’est de remplir la terre, non
quelques parties de la terre, mais « la terre ». Sa volonté était que les hommes fussent dispersés sur toute la
surface de la terre, et qu’ils ne comptassent pas sur leurs forces concentrées, comme ils ont tenté de le faire,
ainsi que nous le rapporte le chapitre 11.

Après le déluge, la crainte de l’homme est placée dans l’âme de toutes les créatures inférieures, en sorte
que le service rendu par elles à l’homme est le résultat nécessaire de la crainte et de la terreur. La vie, comme
la mort des animaux inférieurs, doit être au service de l’homme. La création tout entière est délivrée de la
crainte d’un second déluge, par l’alliance éternelle que Dieu a traitée avec elle : le jugement ne revêtira plus
jamais la forme sous laquelle il fut exécuté alors. « Le monde d’alors fut détruit, étant submergé par de l’eau.
Mais les cieux et  la terre de maintenant  sont  réservés par sa parole pour le  feu,  gardés pour le jour du
jugement et de la destruction des hommes impies » (2 Pierre 3:6). La terre a été une fois purifiée par l’eau ;
et elle sera encore une fois purifiée par le feu ; mais alors, ceux-là seuls échapperont, qui se seront réfugiés
auprès de Celui qui a passé par les profondes eaux de la mort et qui a traversé le feu du jugement de Dieu.

« Et Dieu dit : C’est ici le signe de l’alliance que je mets entre moi et vous… Je mettrai mon arc dans la
nuée… et je me souviendrai de mon alliance » (vers. 12 et suiv.). Toute la création repose sur la stabilité
éternelle de l’alliance de Dieu, dont l’arc est le signe ; et elle n’a pas à craindre un second déluge. De plus, et
nous devons nous en réjouir, quand l’arc paraît dans la nuée, l’œil de Dieu repose sur lui  ; en sorte que la
sécurité de l’homme dépend, non de sa propre mémoire imparfaite et incertaine, mais de la mémoire de Dieu.
« Je me souviendrai », dit Dieu. Il est doux de penser à ce dont Dieu veut et ne veut pas se souvenir : il se
souviendra de son alliance ; mais il ne se souviendra pas des péchés de son peuple. La croix, qui ratifie la
première, efface les derniers ; et la foi en saisit la valeur, et donne la paix à l’âme troublée et à la conscience
agitée.

« Et il arrivera que quand je ferai venir des nuages sur la terre, alors l’arc apparaîtra dans la nuée » (v.
14). N’est-ce pas là une belle et expressive image ? Les rayons du soleil  reflétés par ce qui menace du
jugement et rendus plus glorieux par les nuages mêmes qui s’amoncellent devant eux, tranquillisent le cœur
en rappelant l’alliance de Dieu, le salut de Dieu, le souvenir de Dieu. L’arc dans la nue rappelle le Calvaire.
Là nous voyons un sombre nuage, un nuage de jugement, se décharger sur la tête sacrée de l’Agneau de
Dieu ; nuage si épais, qu’au milieu même du jour « il y eut des ténèbres sur tout le pays » (Luc 23:44). Mais,
que Dieu en soit béni, les rayons de l’amour éternel de Dieu percent l’obscurité, et la foi discerne, dans ce
nuage si sombre, l’arc le plus beau et le plus glorieux qui ait jamais paru ; elle entend ces paroles : « c’est



accompli »,  sortir du milieu de l’obscurité ;  et,  dans ces paroles, elle reconnaît la ratification parfaite de
l’alliance éternelle de Dieu non seulement avec la création, mais avec les tribus d’Israël et avec l’Église de
Dieu.

La dernière portion de ce chapitre présente un spectacle humiliant. Celui qui a été fait seigneur de la
création ne sait pas se gouverner lui-même. « Et Noé commença à être cultivateur et il planta une vigne et il
but du vin ; et il s’enivra et se découvrit au milieu de la tente » (v. 20 et suiv.). Quel état pour Noé, le seul
homme juste, le prédicateur de la justice ! Hélas ! qu’est-ce que l’homme ? Dans quelle position que nous le
considérions, nous le voyons toujours faillir. Il manque en Éden, il manque dans la terre restaurée, il manque
en Canaan, il manque dans l’Église, il manque en présence de la gloire et du bonheur millénaire. Il manque
partout et en tout ; en lui n’existe aucun bien. Quelque grands et quelque étendus que soient ses privilèges,
quelque belle que soit sa position, il ne sait produire que fautes et péchés.

Toutefois,  nous avons à considérer Noé sous deux points de vue :  comme type et comme homme. Or,
tandis que le type est plein de beauté et de signification, l’homme est plein de péché et de folie. Et pourtant
l’Esprit de Dieu a écrit ces paroles : « Noé était un homme juste… ; Noé marchait avec Dieu » (chap. 6:9).
La grâce divine avait couvert ses péchés, et l’avait revêtu d’une robe de justice sans tache : « Il avait trouvé
grâce aux yeux de l’Éternel » (chap. 6:8). Lors même que Noé découvrit sa nudité, Dieu ne la vit pas ; car il
ne regardait pas Noé dans la faiblesse de sa propre condition, mais dans la puissance de la justice divine et
éternelle. Ceci nous fait comprendre combien Cham errait, combien il était éloigné de Dieu et étranger aux
pensées de Dieu, en agissant comme il le fit. Il n’avait évidemment pas goûté le bonheur de «  l’homme dont
la transgression est pardonnée et dont le péché est couvert » (Psaume 32:1). En revanche, la conduite de Sem
et de Japheth nous fournit un bel exemple de la manière dont Dieu envisage la nudité de l’homme, et agit
envers elle, aussi héritent-ils d’une bénédiction, tandis que Cham hérite d’une malédiction.

6 - Chapitre 10
Ce chapitre  contient  les  générations  des  trois  fils  de  Noé,  et  fait  spécialement  mention  de Nimrod,

fondateur du royaume de Babel ou de Babylone, dont le nom occupe une place importante dans les pages du
saint livre de Dieu. Babylone est un nom et un principe bien connus. Depuis le chapitre 10 de la Genèse
jusqu’au chapitre 18 de l’Apocalypse, Babylone reparaît sans cesse sur la scène, et toujours comme ennemie
de ceux qui sont appelés à rendre à Dieu un témoignage public sur la terre : il n’en faut pas conclure que la
Babylone de l’Ancien Testament soit identique avec celle du Nouveau Testament. La première, nous n’en
doutons pas, est une ville ; la dernière, un système ; et l’une et l’autre exercent une puissante influence,
hostile au peuple de Dieu. Israël était à peine entré en guerre avec les peuples de Canaan, qu’un «  manteau
de Shinhar » introduit la souillure et le trouble, la défaite et la confusion dans l’armée (voyez Jos. 7). C’est le
récit authentique le plus ancien que nous ayons de l’influence pernicieuse de Babylone sur le peuple de Dieu.
Tout lecteur attentif de l’Écriture sait,  d’ailleurs, quelle place Babylone occupe dans l’histoire du peuple
d’Israël.

Sans citer ici en détail les divers passages qui font mention de Babylone, nous ferons remarquer que
toutes les fois que Dieu a un corps de témoins sur la terre, Satan y a une Babylone pour corrompre et gâter le
témoignage. Lorsque Dieu unit son nom à une ville du monde, Babylone prend la forme d’une ville ; lorsque
Dieu unit son nom à l’Église, Babylone prend la forme d’un système religieux corrompu, appelé «  la grande
prostituée », « la mère des prostituées et des abominations », etc (Apoc. 17:1-6 et suiv.). En d’autres termes,
la  Babylone  de Satan paraît  toujours  comme un instrument  formé et  façonné par  sa  main,  dans le  but
d’entraver l’œuvre de Dieu, soit anciennement en Israël, soit maintenant dans l’Église. D’un bout à l’autre de
l’Ancien Testament, on voit Israël et Babylone opposés l’un à l’autre ; quand l’un monte, l’autre descend.
Ainsi, lorsque Israël a complètement failli comme témoin de l’Éternel, « le roi de Babylone lui a brisé les
os » (Jér. 50:17), et l’engloutit ; et les vaisseaux de la maison de Dieu, qui devaient demeurer dans la ville de
Jérusalem, sont emportés dans la ville de Babylone. Mais Ésaïe, dans la sublime prophétie du chapitre 14 de
son livre, nous transporte en face d’un état de choses tout opposé, et nous fait voir, dans un magnifique
tableau, l’étoile d’Israël croissante et glorieuse et Babylone entièrement renversée : « Et il arrivera, au jour



où l’Éternel te donnera du repos de ton labeur et de ton trouble et du dur service auquel on t’a asservi, que tu
prononceras ce cantique sentencieux sur le roi de Babylone, et tu diras : Comment l’oppresseur a-t-il cessé ?
Comment l’exactrice a-t-elle cessé ?… Depuis que tu es tombé, l’abatteur n’est plus monté contre nous » (v.
3-8). Voilà pour ce qui concerne la Babylone de l’Ancien Testament. Quant  à celle de l’Apocalypse, le
lecteur n’a qu’à lire les chapitres 17 et 18 de ce livre, pour en connaître le caractère et voir quelle en est la
fin : elle apparaît dans un contraste frappant avec l’Épouse, la femme de l’Agneau ; elle est jetée dans la mer
comme une grande pierre de meule ; et puis viennent les noces de l’Agneau et tout le bonheur et la gloire qui
s’y rattachent.

« Et Cush engendra Nimrod : lui,  commença à être puissant sur la terre ; il  fut un puissant chasseur
devant  l’Éternel ;  c’est  pourquoi  on  dit :  Comme  Nimrod,  puissant  chasseur  devant  l’Éternel.  Et  le
commencement de son royaume fut Babel, et Érec, et Accad, et Calné, au pays de Shinhar » (v. 8-10). Voilà
le  caractère  du  fondateur  de  Babylone.  Il  fut  « puissant sur  la  terre »,  « un  puissant  chasseur  devant
l’Éternel » ;  et  le  caractère  de  Babylone,  d’un  bout  à  l’autre  de  l’Écriture,  correspond  d’une  manière
remarquable à son origine.  Babylone paraît  toujours comme une influence puissante sur la terre,  luttant
contre tout ce qui est d’origine céleste ; et ce n’est que quand elle est entièrement détruite, que s’élève dans
le ciel, au milieu de la grande multitude, le cri : « Alléluia ! car le Seigneur, notre Dieu, le Tout-Puissant, est
entré dans son règne » (Apoc. 19:6). Alors Babylone prend fin : toute sa puissance et sa gloire, tout son
orgueil et ses richesses, tout son éclat et ses puissants attraits et sa vaste influence auront cessé pour toujours.
Elle sera balayée et plongée dans les ténèbres, les frayeurs et la désolation d’une nuit sans fin. — Ô Éternel  !
jusques à quand ?

7 - Chapitre 11
Le contenu de ce chapitre est du plus haut intérêt pour l’homme spirituel ; il raconte deux grands faits,

savoir : la construction de Babel, et l’appel d’Abraham ; ou, en d’autres termes, l’effort de l’homme pour se
suffire à lui-même, et la révélation faite à la foi de ce que Dieu a en réserve pour elle :  la tentative de
l’homme pour s’établir sur la terre ; et l’appel que Dieu adresse à l’homme pour l’en faire sortir, et lui faire
trouver sa part et sa demeure dans le ciel. « Et toute la terre avait une seule langue et les mêmes paroles. Et il
arriva  que  lorsqu’ils  partirent  de  l’Orient,  ils  trouvèrent  une  plaine  dans  le  pays  de  Shinhar ;  et  ils  y
habitèrent… Et ils dirent : Allons, bâtissons-nous une ville, et une tour dont le sommet atteigne jusqu’aux
cieux ; et faisons-nous un nom, de peur que nous ne soyons dispersés sur la face de toute la terre  » (v. 1-4).
Le cœur humain cherche toujours à se faire un nom, un centre ; — il veut posséder quelque chose sur la terre.
Ses aspirations ne sont pas tournées vers le ciel, vers le Dieu du ciel, vers la gloire du ciel  ; mais toujours
vers un objet d’ici-bas. Lorsqu’il est abandonné à lui-même, l’homme « bâtit toujours plus bas que le ciel » ;
il faut l’appel de Dieu, la révélation de Dieu et la puissance de Dieu, pour l’élever au-dessus du monde
présent.

Dans la scène que nous avons sous les yeux, Dieu n’est ni reconnu, ni recherché ; le cœur de l’homme ne
se préoccupe pas de préparer un lieu où Dieu puisse faire sa demeure, ni d’assembler des matériaux pour lui
bâtir  un temple :  hélas !  non ;  le  nom de Dieu n’est  pas  même mentionné.  L’homme dans la  plaine de
Shinhar, avait en vue de s’acquérir une réputation, et dès lors il a toujours fait de même : soit dans la plaine
de Shinhar, soit sur les bords du Tigre, nous le voyons toujours se recherchant lui-même, s’exaltant lui-
même, excluant Dieu partout et en toutes choses ; et entre ses desseins, ses principes et ses voies, il y a un
accord affligeant. — Or, quel que soit le point de vue auquel nous regardions cette association babylonienne,
il est très instructif d’y voir le déploiement précoce du génie et des facultés de l’homme. En suivant le cours
de  l’histoire  du  monde,  nous  retrouvons  partout,  chez  les  hommes,  une  forte  tendance  à  former  des
associations  et  des  confédérations :  c’est  en  grande  partie  par  cette  voie  qu’ils  cherchent  à  arriver  à
l’accomplissement de leurs desseins : qu’il s’agisse de philanthropie, de religion ou de politique, rien ne se
fait  sans  une  association  d’hommes  régulièrement  organisée.  Il  est  bon  de  porter  son  attention  sur  ce
principe, et d’en voir les premiers mouvements, la première application dans la plaine de Shinhar  : l’Écriture
nous montre à la fois le plan, le but,  la tentative elle-même et la ruine de cette association. Si,  dans le
moment actuel, nous regardons autour de nous, ne rencontrons-nous pas partout aussi des associations ? En
vain, nous entreprendrions de les énumérer : elles sont aussi nombreuses que les projets du cœur humain.
Mais il est important de noter que la première de toutes fut celle de Shinhar, formée dans le but, que notre
siècle éclairé et civilisé ne renierait pas, d’assurer les intérêts de l’humanité et d’exalter le nom de l’homme.



Mais la  foi  discerne  un  grand défaut  dans  toutes  les  associations :  Dieu  en  est  exclu.  Or,  entreprendre
d’élever l’homme sans Dieu,  c’est  l’élever à une hauteur étourdissante où son pied manquera et le fera
tomber dans une confusion désespérée et une irrémédiable ruine. Le chrétien ne devrait connaître d’autre
association que celle de l’Église du Dieu vivant, formée en un corps par le Saint Esprit, qui est descendu du
ciel comme témoin de la glorification de Christ, pour baptiser en un seul corps tous les croyants et en faire
l’habitation de Dieu. Babylone est, à tous égards, le contraire de ce qu’est l’Église ; et, à la fin, elle devient
« la demeure de démons », comme nous l’apprend le chapitre 18 de l’Apocalypse.

« Et  l’Éternel  dit :  Voici,  c’est  un seul  peuple,  et  ils  n’ont,  eux tous,  qu’un seul  langage,  et  ils  ont
commencé à faire ceci ; et  maintenant ils ne seront empêchés en rien de ce qu’ils pensent faire. Allons,
descendons, et confondons là leur langage, afin qu’ils n’entendent pas le langage l’un de l’autre. Et l’Éternel
les dispersa de là sur la face de toute la terre ; et ils cessèrent de bâtir la ville » (v. 6-8). Tel fut le sort de la
première association d’hommes, et il en sera ainsi jusqu’à la fin. «  Associez-vous, peuples, et vous serez
brisés… ceignez-vous et vous serez brisés ; ceignez-vous et vous serez brisés » (És. 8:9).

Mais combien tout est différent quand c’est Dieu qui associe les hommes entre eux ! Nous voyons, au
chapitre 2 du livre des Actes, le Dieu saint descendre dans sa grâce infinie jusqu’à l’homme, au milieu même
des circonstances dans lesquelles le péché a placé celui-ci. Les messagers de la grâce sont doués par le Saint
Esprit de la puissance d’annoncer la bonne nouvelle dans la langue de tous ceux auxquels ils s’adressent, car
Dieu désirait atteindre le cœur de l’homme par le doux récit de la grâce. Ce n’est pas ainsi que la loi fut
promulguée sur le Sinaï en feu : quand Dieu déclarait ce que l’homme devait être, il s’exprimait en une seule
langue ; mais quand il révèle ce qu’il est lui-même, il s’exprime en plusieurs langues. La grâce renverse les
barrières élevées à cause de l’orgueil et de la folie de l’homme, afin que tout homme puisse entendre et
comprendre la bonne nouvelle du salut, « les choses magnifiques de Dieu » (Actes 2:11). Pourquoi cela ? —
Dans le but d’associer les hommes selon les principes de Dieu, autour de Dieu comme centre ; dans le but de
leur donner en réalité un même langage, un même centre, un même objet, une même espérance, une même
vie ; dans le but de les rassembler de telle sorte qu’ils ne fussent plus jamais dispersés et confondus  ; dans le
but de leur donner un nom et une demeure qui durent à toujours ; de leur bâtir une ville et une tour dont non
seulement le sommet atteigne jusqu’au ciel, mais dont le fondement impérissable soit posé dans les cieux par
la toute-puissante main de Dieu lui-même ; dans le but de les réunir autour de la glorieuse personne de Christ
ressuscité et glorifié, afin que tous ensemble ils le magnifient et l’adorent.

Si mon lecteur veut bien relire le verset 9 du chapitre 7 de l’Apocalypse, il y trouvera une grande foule
« de toute nation, de toute tribu, de tout peuple et de toute langue », se tenant debout devant l’Agneau, et
tous, d’une voix, lui donnant gloire.

Il  y  a,  entre  les  trois  portions  de  l’Écriture  qui  viennent  de  nous  occuper,  un  rapport  instructif  et
intéressant. Au chapitre 11 de la Genèse, les diverses langues sont l’expression du jugement de Dieu ; au
chapitre 2 des Actes, elles sont le don de sa grâce, et au chapitre 7 de l’Apocalypse, toutes ces langues sont
réunies autour de l’Agneau pour lui donner gloire. L’association de Dieu finit par la gloire ; celle de l’homme
par la confusion. La première est introduite par le Saint Esprit, et a pour objet l’exaltation de Christ ; la
dernière, par l’énergie profane de l’homme déchu, et a pour objet l’exaltation de l’homme.

Que Dieu nous fasse considérer et comprendre toutes ces choses dans la puissance de la foi, car ce n’est
qu’ainsi que nos âmes peuvent en retirer du profit. Les doctrines les plus intéressantes, aussi bien que la
connaissance la plus approfondie des Écritures, peuvent laisser le cœur stérile et froid : c’est Christ qu’il faut
chercher et trouver dans l’Écriture ; et quand nous l’avons trouvé, il faut nous nourrir de lui par la foi, afin
que nous recevions la fraîcheur, l’onction, la puissance de vie, dont nous avons un si grand besoin dans ces
jours de froid formalisme.



De quel profit peut être une sèche orthodoxie privée d’un Christ vivant, connu dans toute sa puissance et
toute l’excellence de sa personne ? La saine doctrine est, sans contredit, d’une immense importance, et tout
fidèle serviteur de Christ se sentira impérieusement appelé à conserver « le modèle des saines paroles » que
Paul recommandait à Timothée de garder (2 Tim. 1:13). Mais, après tout, c’est un Christ vivant qui est l’âme
et la vie, l’essence et la substance de la sainte doctrine. Puissions-nous, par la puissance du Saint Esprit, voir
plus de beauté et d’excellence en Christ, afin d’être délivrés de l’esprit et des principes de Babylone !

8 - Chapitre 12
L’histoire de sept hommes remplit en grande partie le livre de la Genèse, ce sont  : Abel, Énoch, Noé,

Abraham, Isaac, Jacob et Joseph. Je ne doute pas que l’histoire de chacun d’eux ne représente une vérité
particulière. Ainsi, par exemple, en Abel nous trouvons en figure la révélation de cette vérité fondamentale,
que l’homme peut s’approcher de Dieu par le moyen de l’expiation, reçue par la foi. Énoch nous montre la
part et l’espérance propres à la famille céleste, tandis que Noé nous apprend quelle est la destinée de la
famille terrestre ; Énoch fut enlevé au ciel avant le jugement ; Noé fut porté au travers du jugement sur la
terre restaurée. Chacun de ces hommes nous représente une vérité distincte, et en conséquence une phase
distincte de la foi. Le lecteur peut poursuivre l’étude de ce sujet dans toute son étendue en liaison avec le
chapitre 11 de l’épître aux Hébreux, et ce travail ne sera pour lui, ni sans intérêt, ni sans profit.

Mais c’est Abram qui se présente maintenant à nous, et c’est de lui que nous allons nous occuper.

En comparant les versets 1 du chapitre 12 et 31 du chapitre 11 avec les versets 2-4 du chapitre 7 du livre
des  Actes,  nous apprenons une vérité  d’une immense valeur  pratique pour l’âme.  « L’Éternel avait dit  à
Abram : Va-t’en de ton pays, et de ta parenté, et de la maison de ton père, dans le pays que je te montrerai »
(v. 1). Telle est la communication que Dieu fit à Abram, communication parfaitement définie, et par laquelle
Dieu voulait agir sur le cœur et la conscience de celui à qui elle était adressée. «  Le Dieu de gloire apparut à
notre père Abraham lorsqu’il était en Mésopotamie, avant qu’il habitât en Charan… et de là,  après que son
père fut mort, Dieu le fit passer dans ce pays où vous habitez maintenant » (Actes 7:2-4). Le résultat de cette
communication se trouve au verset 31 du chapitre 11 de la Genèse : « Et Térakh prit Abram son fils et Lot,
fils de Haran, fils de son fils, et Saraï, sa belle-fille, femme d’Abram, son fils  ; et ils sortirent ensemble d’Ur
des  Chaldéens, pour  aller  au  pays  de  Canaan ;  et  ils  vinrent jusqu’à  Charan,  et  habitèrent  là… et
Térakh mourut à Charan ». De tous ces passages, pris collectivement, nous apprenons que les liens de la
nature empêchèrent que le cœur d’Abram répondît entièrement à l’appel de Dieu. Bien qu’appelé à se rendre
en Canaan, il s’arrêta à Charan jusqu’à ce que la mort eût rompu le lien de la nature qui le retenait auprès de
son père ; et ensuite, sans se laisser arrêter davantage dans sa route, il se rendit au lieu où « le Dieu de gloire
l’avait appelé ».

Tout ceci est significatif. Les influences de la nature sont toujours contraires à la pleine réalisation et à la
puissance pratique de « l’appel de Dieu ». Nous sommes, malheureusement, enclins à nous contenter d’une
portion moindre que celle que cette vocation place devant nous. Il faut une foi bien simple et bien intègre
pour que l’âme puisse s’élever à la hauteur des pensées de Dieu, et s’approprier les choses qu’il nous révèle.

La prière de Paul, que nous trouvons en Éph. 1:15-22, nous apprend à quel degré il avait compris les
difficultés contre lesquelles l’Église aurait à lutter en cherchant à saisir quelles sont « l’espérance de l’appel
de Dieu et… les richesses de la gloire de son héritage dans les saints ». Il est évident que nous ne pouvons
marcher « d’une manière digne » de cet appel, si nous ne le comprenons pas. Il faut que nous sachions où
nous sommes appelés avant que de pouvoir nous y rendre. Si Abram avait été pleinement sous la puissance
de cette vérité : que c’était en Canaan que « Dieu l’appelait », et que là était son héritage, il n’aurait pas pu
s’arrêter à Charan. Il en est de même de nous. Si, par le Saint Esprit, nous sommes amenés à comprendre que



l’appel dont nous sommes appelés, est un appel céleste, que notre demeure, notre part, notre espérance, notre
héritage, sont là « où Christ est assis à la droite de Dieu », nous ne nous occuperons jamais à chercher à
maintenir une position dans le monde, ni ne rechercherons la réputation, ou ne nous amasserons un trésor sur
la terre. L’appel céleste n’est pas un vain dogme ou une théorie sans puissance : s’il n’est pas une réalité
divine, il n’est absolument rien. L’appel d’Abram était-il une simple spéculation de l’esprit, sur laquelle il
pouvait  raisonner  et  discuter,  tout  en  demeurant  à  Charan ?  Assurément  non :  c’était  une  vérité  divine,
puissante, pratique. Abram était appelé en Canaan, et il était impossible que Dieu pût l’approuver de rester en
arrière. Et comme il en était d’Abram, ainsi en est-il de nous : si nous désirons jouir de l’approbation et de la
présence de Dieu, il faut que nous cherchions par la foi à agir conformément à l’appel céleste ; c’est-à-dire
que nous devons chercher à arriver, en expérience, en pratique et en caractère moral, à ce à quoi Dieu nous
appelle, savoir, à une pleine communion avec son Fils unique : une communion avec lui dans sa rejection ici-
bas, — une communion avec lui dans son acceptation dans le ciel. Mais comme pour Abram, ce fut la mort
qui rompit le lien par lequel la nature l’attachait à Charan, de même, pour nous, c’est la mort qui rompt le
lien par lequel la nature nous enchaîne à ce présent siècle. Il faut que nous réalisions que nous sommes morts
en Christ notre chef et notre représentant ; que notre place, dans la nature et dans le monde, est parmi les
choses qui étaient, que la croix de Christ est pour nous ce que la mer Rouge était pour Israël, savoir : qu’elle
nous sépare pour jamais du pays de la mort et du jugement. Ce n’est qu’ainsi que nous pourrons marcher en
quelque mesure, « d’une manière digne de l’appel dont nous avons été appelés » (Éph. 4:1), haute, sainte et
céleste vocation, la « vocation de Dieu en Jésus Christ ».

Arrêtons-nous un moment ici, pour contempler la croix de Christ sous ses deux faces essentielles, savoir
comme fondement de notre culte et de notre service, de notre paix et de notre témoignage, de nos rapports
avec Dieu et de nos rapports avec le monde. Si, convaincu de péché, je regarde la croix du Seigneur Jésus, je
vois, dans la croix, le fondement éternel de ma paix ; je vois que « mon péché » a été ôté quant à son principe
et à sa racine, et je vois que « mes péchés » ont été portés ; je vois que Dieu est bien véritablement « pour
moi », et qu’il est pour moi dans la position même dans laquelle je me vois quand ma conscience a été
réveillée. La croix révèle Dieu comme l’ami du pécheur ; elle le révèle dans son caractère merveilleux de
juste justificateur du pécheur le plus impie. La création et la providence étaient également impuissantes à cet
égard ; en elles, sans doute, je puis apprendre la puissance de Dieu, sa majesté et sa sagesse. Mais ces choses,
considérées en elles-mêmes, d’une manière abstraite, sont toutes contre moi, parce que je suis un pécheur, et
que la puissance, la majesté et la sagesse ne peuvent pas ôter mon péché, ni faire que Dieu soit juste, en me
recevant à lui. À la croix, au contraire, je vois Dieu entrant en compte avec le péché, de telle sorte qu’il se
glorifie lui-même infiniment ; je vois la manifestation glorieuse et la parfaite harmonie de tous les attributs
divins ;  je  vois l’amour,  et  un amour  tel  qu’il  captive et  persuade mon cœur en l’affermissant  et  en le
détachant de tout autre objet, à proportion qu’il réalise cet amour ; je vois la sagesse, et une sagesse qui
confond  les  démons  et  étonne  les  anges ;  je  vois  la  puissance,  et  une  puissance  qui  renverse  tous  les
obstacles ; je vois la sainteté, et une sainteté qui repousse le péché jusqu’aux limites les plus reculées de
l’univers moral, et qui est l’expression la plus forte qui pût être donnée de l’horreur que Dieu a du péché, je
vois la grâce, et une grâce qui place le pécheur dans la présence même de Dieu, — bien plus, dans le sein de
Dieu. Où pourrais-je voir ces choses ailleurs qu’à la croix ? Regardez de tous côtés, vous ne trouverez jamais
rien qui réunisse d’une manière aussi pleine et glorieuse ces deux grandes choses : « Gloire à Dieu dans les
lieux très hauts » et « paix sur la terre ».

Quelle valeur n’a donc pas la croix à ce premier point de vue, comme fondement de la paix du croyant,
de son culte et de sa relation éternelle avec le Dieu que cette croix révèle d’une manière aussi glorieuse !
Quelle valeur n’a-t-elle pas pour Dieu, comme étant la base sur laquelle il peut avec justice déployer en plein
toutes ses incomparables perfections, et agir à l’égard du pécheur selon toute l’étendue de sa grâce ! La croix
a pour Dieu une valeur telle que, comme l’a très bien dit un écrivain moderne, « tout ce que Dieu a dit, tout
ce qu’il a fait, dès le commencement, prouve que la croix occupait la première place dans son cœur. Et faut-il
nous en étonner, quand nous savons que le Fils bien-aimé de Dieu devait être cloué à cette croix et, là, être
l’objet de la honte et de toutes les souffrances que les hommes et les démons pourraient amonceler sur sa
tête, parce qu’il prenait plaisir à faire la volonté de son Père et à racheter les enfants de sa grâce  ? La croix
sera le grand centre d’attraction, comme l’expression la plus parfaite de son amour pendant toute l’éternité ».
Ensuite, comme base de notre service actif et de notre témoignage, la croix réclame, de notre part, la plus
sérieuse attention. Il est à peine nécessaire de dire qu’à ce point de vue, la croix est aussi parfaite qu’au point
de vue précédent. La croix, qui me met en relation avec Dieu, m’a séparé du monde. Un mort en a fini avec



le monde, et le croyant, étant mort en Christ, est crucifié au monde et le monde lui est crucifié (Gal. 6:14), et
étant  ressuscité  avec  Christ,  il  est  uni  à  Lui  dans  la  puissance  d’une  vie  et  d’une  nature  nouvelles.
Inséparablement  uni  à  Christ,  le  croyant  partage  nécessairement  son  acceptation  auprès  de  Dieu  et  sa
rejection de la part du monde. Ces deux choses vont ensemble : la première nous constitue adorateurs et
citoyens du ciel ; la seconde nous constitue témoins et étrangers sur la terre ; la première nous introduit au-
dedans du voile ; la seconde nous fait sortir hors du camp ; et l’une est aussi parfaite que l’autre. Si la croix
s’est placée entre moi et mes péchés, et m’a mis en paix avec Dieu, elle s’est placée aussi entre moi et le
monde, et elle m’associe à Christ le rejeté des hommes, faisant de moi un objet de leur inimitié, tout en me
constituant en même temps l’humble et patient témoin de cette grâce précieuse, insondable et éternelle, qui a
été révélée en elle.

Le  croyant  devrait  bien  comprendre  ces  deux  aspects  de  la  croix  de  Christ,  et  être  en  état  de  les
distinguer. Il ne devrait pas faire profession de jouir des bénédictions de l’un, tout en refusant d’entrer dans
les conditions de l’autre. S’il a l’oreille ouverte pour entendre la voix du Christ en dedans du voile, il devrait
l’avoir ouverte aussi pour entendre cette voix hors du camp. S’il saisit l’expiation qui a été accomplie sur la
croix,  il  devrait  aussi  réaliser de fait  la rejection dont  elle est  nécessairement accompagnée. C’est notre
heureux privilège, non seulement d’en avoir fini avec le péché, mais aussi d’en avoir fini avec le monde.
Tout est compris dans la doctrine de la croix ; c’est pourquoi un apôtre a pu dire : « Mais qu’il ne m’arrive
pas à moi de me glorifier, sinon en la croix de notre Seigneur Jésus Christ, par laquelle le monde m’est
crucifié, et moi au monde » (Gal. 6:14). Paul considérait le monde comme une chose qui devait être clouée à
la  croix ;  et  le  monde,  en  crucifiant  Christ,  avait  crucifié  tous  ceux  qui  lui  appartenaient.  Méditons
sérieusement  ces  choses ;  méditons-les  sincèrement  et  avec prière,  et  que le Saint  Esprit  nous en fasse
réaliser la puissance pratique.

Revenons  maintenant  à  notre  sujet.  Il  n’est  pas  dit  combien  de  temps  Abram  s’arrêta  à  Charan :
cependant Dieu, dans sa grâce, attendit son serviteur jusqu’à ce que, libre de toute entrave, il obéît en plein à
son  commandement.  Toutefois,  il  n’y  eut  pas  et  il  ne  pouvait  y  avoir  d’accommodement  entre  le
commandement et les circonstances dans lesquelles Abram se trouvait selon la nature. Dieu aime trop ses
serviteurs pour les priver du bonheur complet qui accompagne une entière obéissance.

Il est bon de remarquer qu’Abram ne reçut aucune nouvelle révélation pendant son séjour à Charan. Pour
que Dieu nous donne de nouvelles lumières, il faut que notre conduite soit à la hauteur de la lumière qu’il
nous a déjà communiquée. « Il sera donné à celui qui a ». Tel est le principe divin. Souvenons-nous toutefois
que Dieu ne nous traînera jamais à la remorque dans le sentier de l’obéissance et du vrai service ; faire ainsi,
compromettrait cette excellence morale qui caractérise toutes les voies de Dieu. Dieu ne nous  traîne pas ; il
nous attire, et nous fait marcher ainsi dans le chemin qui conduit au bonheur ineffable qui est en lui-même ;
et si nous ne comprenons pas qu’il est de notre intérêt de renverser toutes les barrières de la nature pour
répondre  à  l’appel  de  Dieu,  nous  manquons  à  la  grâce  qui  nous  a  été  faite.  Mais,  hélas !  nos  cœurs
comprennent  peu  ces  choses :  nous  commençons  par  compter  les  sacrifices,  les  empêchements  et  les
difficultés, au lieu de courir dans le chemin de l’obéissance, pleins d’ardeur, parce que nous connaissons et
aimons Celui dont l’appel a retenti à nos oreilles.

Chaque  pas  dans  le  chemin  de  l’obéissance  est  accompagné  de  bénédictions  réelles,  parce  que
l’obéissance est le fruit de la foi, et que la foi nous associe avec Dieu et nous introduit dans une communion
vivante avec lui. En considérant l’obéissance à ce point de vue, nous verrons sans peine combien elle diffère
du légalisme dans chacun de ses traits.  Le principe légal place l’homme, chargé de tout le poids de ses
péchés, sur le sentier du service pour servir Dieu en gardant la loi : il  en résulte que l’âme est toujours
torturée, et que, loin de courir dans le chemin de l’obéissance, elle n’y est point même entrée encore. La
vraie obéissance, au contraire, n’est que la manifestation ou le fruit d’une nouvelle nature communiquée par
la  grâce.  Dieu,  dans  sa  bonté,  donne  à  cette  nouvelle  nature  des  préceptes  pour  la  guider  ;  et  il  est
parfaitement certain que la nature divine, guidée par les préceptes divins, ne produit jamais le légalisme. Ce



qui constitue le légalisme, c’est la vieille nature essayant de suivre les préceptes divins ; or, essayer de régler
la nature déchue de l’homme, par la pure et sainte loi de Dieu, est aussi inutile qu’absurde. Comment la
nature déchue pourrait-elle respirer un air aussi pur ? Il faut que tous deux, et la nature et l’air, soient divins.

Mais Dieu ne communique pas seulement au croyant une nature divine et ne le guide pas seulement par
ses préceptes divins, il place encore devant lui des espérances conformes à cette nature. Ainsi, pour ce qui
concerne Abram, « le Dieu de gloire lui apparut » : et dans quel but ? Dieu voulait placer devant lui un objet
désirable, « le pays que je te montrerai ». Il n’y avait pas là de la contrainte, mais Dieu attirait l’âme. Selon
l’appréciation de la nouvelle nature ou de la foi, le pays de l’Éternel était bien meilleur que le pays d’Ur ou
Charan ; et quoiqu’elle n’eût pas vu ce pays, la foi en appréciait la beauté et la valeur, et estimait que, pour le
posséder, il valait la peine d’abandonner les choses présentes. C’est pourquoi nous lisons que « par la foi,
Abraham, étant appelé, obéit, pour s’en aller au lieu qu’il devait recevoir pour héritage  ; et il s’en alla, ne
sachant où il allait », c’est-à-dire que « il marcha par la foi et non par la vue ». Bien qu’il n’eût pas vu de ses
yeux, il crut dans son cœur, et la foi devint le grand mobile de son âme. La foi repose sur un fondement bien
plus  solide que l’évidence de nos sens,  et  ce fondement  est  la parole de Dieu :  nos  sens peuvent  nous
tromper, la parole de Dieu, jamais.

Le  système  légal  jette  par-dessus  bord  la  doctrine  tout  entière  de  la  nouvelle  nature,  ainsi  que  les
préceptes qui la guident et les espérances qui l’animent. Il enseigne qu’il faut renoncer à la terre pour obtenir
le ciel. Mais comment la nature déchue pourrait-elle abandonner ce à quoi elle est unie  ? Comment pourrait-
elle être attirée par ce en quoi elle ne voit aucun charme ? Le ciel n’a pas d’attrait pour la nature ; c’est la
dernière place où elle aimerait à se trouver. Elle n’a de goût ni pour le ciel, ni pour ce qui occupe le ciel, ni
pour les habitants du ciel. S’il était possible que la nature entrât au ciel, elle y serait malheureuse. Elle est
incapable de renoncer à la terre et incapable de désirer le ciel. Il est vrai qu’elle serait contente d’échapper à
l’enfer et à ses tourments indescriptibles ; mais le désir d’échapper à l’enfer et le désir d’obtenir le ciel,
découlent de deux sources bien différentes. Le premier peut exister dans la vieille nature, le dernier ne se
trouve que dans la nouvelle. S’il n’y avait point d’« étang de feu » et point de « ver » et de « grincements de
dents » dans l’enfer, la nature ne le craindrait pas. Et ce principe est vrai à l’égard de tous les désirs et de
toutes les poursuites de la nature. Le système légal enseigne qu’il faut que nous abandonnions le péché avant
de pouvoir obtenir la justice ; mais la nature ne peut pas abandonner le péché ; et quant à la justice, elle la
hait positivement. Elle aimerait, il est vrai, une certaine mesure de piété, mais dans la pensée seulement et
avec l’espoir que la piété la préservera du feu de l’enfer : la nature n’aime pas le christianisme, parce qu’il
introduit l’âme dans la jouissance actuelle de Dieu et de ses voies.

Combien « l’évangile de la gloire du Dieu bienheureux » est différent à tous égards de tout ce système de
légalisme ! Cet évangile révèle Dieu lui-même, descendant en grâce, ôtant le péché de la manière la plus
absolue par le sacrifice de la croix, sur le fondement de la justice éternelle, Christ ayant souffert pour le
péché, car il a été fait péché pour nous. Et non seulement Dieu ôte le péché, mais il communique une vie
nouvelle, une vie de résurrection qui est la vie même de son propre Fils, ressuscité et glorifié, une vie que
tout vrai croyant possède en vertu de ce que, dans le conseil éternel de Dieu, il est uni à Celui qui fut cloué à
la croix, mais qui est maintenant sur le trône de la majesté dans les cieux. Cette nouvelle nature, comme nous
l’avons déjà fait remarquer, Dieu, dans sa bonté, la guide par les préceptes de sa sainte parole, appliquée par
le Saint Esprit ; il l’encourage aussi en lui présentant des espérances indestructibles ; il lui révèle à distance
« l’espérance  de  la  gloire »,  « la  cité  qui  a  des  fondements »,  « une  meilleure  patrie,  c’est-à-dire  une
céleste »,  les « plusieurs demeures » de la maison du Père, des « harpes », « des palmes » et « des robes
blanches », un « royaume inébranlable », une éternelle union avec lui-même dans ces régions du bonheur et
de la lumière, où la douleur et l’obscurité ne sauraient entrer, la faveur inexprimable d’être conduit, pendant
toute l’éternité, « aux eaux paisibles et dans les verts pâturages » de l’amour rédempteur.



Combien tout cela est différent des idées légales. Au lieu de m’appeler à délaisser les choses de la terre
que j’aime, pour obtenir le ciel que je hais ; à développer et à gouverner une nature déchue, Dieu, dans sa
grâce infinie et en vertu du sacrifice que Christ a accompli, me communique une nature capable de jouir du
ciel  et  me  donne un ciel  dont  cette nature  peut  jouir,  et  non seulement un ciel,  mais  lui-même,  source
intarissable de toute la joie du ciel.

Telle est la voie infiniment excellente de Dieu. C’est ainsi qu’il en a usé avec Abraham, avec Saul de
Tarse, et c’est ainsi qu’il agit à notre égard. Le Dieu de gloire montra à Abraham un meilleur pays que celui
d’Ur et de Charan ; il fit voir à Saul de Tarse une gloire si resplendissante que ses yeux furent fermés à toutes
les splendeurs de la terre, et qu’il ne les estima dès lors que comme « des ordures », afin qu’il pût gagner le
Christ qui lui était apparu et dont la voix avait retenti jusque dans les profondeurs de son âme. Saul voyait un
Christ céleste dans la gloire, et pendant tout le reste de sa course ici-bas, malgré la faiblesse du « vase de
terre », ce Christ céleste et cette gloire céleste remplirent toute son âme.

« Et Abram passa au travers du pays, jusqu’au lieu de Sichem, jusqu’au chêne de Moré. Et le Cananéen
était alors dans le pays » (v. 6). La présence des Cananéens dans le pays de l’Éternel devait nécessairement
être une épreuve pour Abram, un appel à sa foi et à son espérance, un exercice de cœur, une épreuve de
patience. Il avait laissé derrière lui Ur et Charan pour se rendre au pays dont « le Dieu de gloire » lui avait
parlé ; et là, il trouve « les Cananéens ». Mais là aussi, il trouve l’Éternel. « Et l’Éternel apparut à Abram, et
dit : Je donnerai ce pays à ta semence » (v. 7). La liaison de ces deux déclarations est d’une émouvante
beauté. « Le Cananéen était alors dans ce pays », et de peur que les regards d’Abram ne s’arrêtassent sur ce
peuple, possesseur du pays, l’Éternel lui apparaît comme étant celui qui lui donnait ce pays-là, à lui, et à sa
postérité pour jamais. Les pensées d’Abram étaient ainsi tournées vers l’Éternel, et non vers les Cananéens  :
et il y a là une instruction précieuse pour nous. Le Cananéen dans le pays est l’expression de la puissance de
Satan ; mais, au lieu de nous occuper de la puissance de Satan, qui nous tiendrait loin du pays de notre
héritage, nous sommes appelés à saisir la puissance de Christ qui nous y introduit. «  Notre lutte n’est pas
contre  le  sang  et  la  chair… mais  contre  la  puissance  spirituelle  de  méchanceté  qui  est  dans  les  lieux
célestes » (Éphésiens 6:12). La sphère même où nous sommes appelés est la sphère de nos luttes. Devons-
nous en être effrayés ? Mais non, car Christ y est pour nous ; Christ victorieux dans lequel nous sommes
« plus que vainqueurs ». C’est pourquoi, au lieu de nous livrer à un esprit de crainte, nous entretenons en
nous un esprit d’adoration. « Et Abram bâtit là un autel à l’Éternel, qui lui était apparu ». « Et il se transporta
de là vers la montagne, à l’orient de Béthel, et tendit sa tente » (v. 7, 8). L’autel et la tente nous révèlent les
deux traits principaux du caractère d’Abram : il a été adorateur de Dieu et étranger dans le monde ; il « n’a
pas eu où poser son pied » (Actes 7:5), mais il possédait Dieu et cela lui suffisait.

Mais si Dieu répond à la foi, il l’éprouve aussi. La foi a donc ses épreuves. Il ne faut pas s’imaginer que
le croyant n’ait à parcourir qu’une voie facile et unie ; loin de là, au contraire, il rencontre sans cesse des
mers  houleuses  et  un  ciel  orageux ;  mais  Dieu  a  voulu  qu’il  fît  ainsi  une  plus  profonde  et  plus  mûre
expérience de ce que Dieu est pour le cœur qui se confie en lui. Si le ciel était toujours serein, le sentier
toujours uni, le croyant ne connaîtrait pas aussi bien le Dieu auquel il a affaire ; car nous savons combien le
cœur est enclin à prendre la paix extérieure pour la paix de Dieu. Quand tout va bien autour de nous, que nos
biens sont en sûreté, que nos affaires prospèrent, que nos enfants et nos serviteurs se conduisent bien, que
notre habitation est agréable, que nous jouissions d’une bonne santé, que toutes choses, en un mot, répondent
à ce que nous pouvons désirer, combien ne sommes-nous pas disposés à confondre la paix qui repose sur un
tel état de choses, avec celle qui découle de la présence sentie de Christ ! Le Seigneur le sait ; c’est pourquoi,
quand nous nous reposons sur les circonstances, au lieu de nous reposer sur lui,  il  nous visite et,  d’une
manière ou d’une autre, il ébranle nos faux appuis.

Il y a plus ; nous sommes souvent portés à croire que telle voie est droite, parce qu’elle est exempte
d’épreuves et vice versa. C’est une grande erreur. Le sentier de l’obéissance est souvent tout ce qu’il y a de
plus éprouvant pour la chair et le sang. Ainsi Abram fut non seulement appelé à rencontrer les Cananéens au



lieu où Dieu lui avait dit aller, mais encore « il y eut une famine dans le pays » (v. 10). Abram devait-il en
conclure qu’il n’était pas à sa place ? Non, certainement, car il aurait jugé alors sur la vue de ses yeux, ce que
ne fait jamais la foi. C’est sans aucun doute une épreuve pour son cœur, quelque chose d’incompréhensible
pour sa nature ; mais pour la foi, tout est clair et facile. Lorsque Paul fut appelé en Macédoine, la prison de
Philippes fut presque la première chose qu’il rencontra. Un cœur, qui n’aurait pas été en communion avec
Dieu, aurait vu, dans cette épreuve, un coup mortel porté à sa mission. Mais Paul ne mit jamais sa position en
question ; et il fut rendu capable de « chanter les louanges de Dieu » au sein même de la prison, assuré qu’il
était que toutes les choses qui lui arrivaient étaient telles qu’elles devaient être : et Paul avait raison ; car la
prison de Philippes renfermait un vaisseau de miséricorde qui, humainement parlant, n’eût jamais entendu
l’Évangile, si ceux qui l’annonçaient n’eussent été jetés au lieu même où il se trouvait. En dépit de lui-même,
le diable fut l’instrument dont Dieu se servit pour faire parvenir l’Évangile aux oreilles de l’un de ses élus.

Or, Abram aurait dû penser à l’égard de la famine, comme Paul à l’égard de sa prison. Il se trouvait dans
la position même où Dieu l’avait placé, et il ne reçut aucun ordre d’en sortir. La famine était là, il est vrai  ; de
plus,  l’Égypte  était  à  sa  portée,  lui  offrant  la  délivrance ;  mais  le  sentier  du  serviteur  de  Dieu  était
clair. Mieux vaut mourir de faim en Canaan, s’il le faut, que de vivre dans l’abondance en Égypte. Il vaut
mieux souffrir dans la voie de Dieu, que d’être à l’aise dans celle de Satan. Mieux vaut être pauvre avec
Christ,  que riche sans lui.  Abram en Égypte  « eut  du menu bétail  et  du gros bétail,  et  des ânes,  et  des
serviteurs  et  des  servantes,  et  des  ânesses,  et  des  chameaux »,  preuve  évidente,  dira  le  cœur  naturel,
qu’Abram fit bien de descendre en Égypte ; mais, hélas ! il n’eut en Égypte ni autel, ni communion avec
Dieu. Le pays du Pharaon n’était pas le lieu de la présence de l’Éternel, et Abram en y descendant perdit plus
qu’il ne gagna. Il en est toujours de même ; rien ne saurait jamais tenir lieu de la communion avec Dieu. La
délivrance d’une calamité temporaire et l’acquisition des plus grands biens sont de pauvres équivalents de ce
que l’on perd en s’éloignant, seulement d’un cheveu, du droit sentier de l’obéissance. Sont-ils nombreux
ceux d’entre nous qui peuvent ajouter leur amen à ceci ? Combien n’y en a-t-il pas qui, pour échapper à
l’épreuve et au travail inséparables de la voie de Dieu, se sont détournés pour suivre le courant du présent
siècle  mauvais,  et  sont  ainsi  tombés dans un état  de  stérilité,  de  sécheresse,  de  tristesse  et  de  ténèbres
spirituelles ! Il est possible que, selon l’expression vulgaire, ils aient « fait fortune », qu’ils aient accumulé
des richesses, gagné la faveur du monde, aient été « bien traités » par ses Pharaons ; mais toutes ces choses
peuvent-elles compenser la joie en Dieu, la communion avec Dieu, un cœur à l’aise, une conscience pure et
sans reproche,  un esprit  d’adoration et  de reconnaissance,  un témoignage vivant  et  un service efficace  ?
Malheur à quiconque pourrait penser ainsi ! et cependant on a vu souvent toutes ces bénédictions vendues
pour un peu de bien-être, un peu d’influence, un peu d’argent.

Veillons contre cette tendance à nous détourner du chemin de l’obéissance simple et complète  ; chemin
étroit, mais toujours sûr, quelquefois rude, mais toujours heureux et béni. Soyons vigilants à garder « la foi et
une bonne conscience », que rien ne saurait remplacer. Si l’épreuve survient, au lieu de nous détourner pour
aller en Égypte, attendons-nous à Dieu ; alors l’épreuve, au lieu d’être pour nous une occasion de chute, sera
une occasion de montrer notre obéissance. Et lorsque nous sommes tentés de suivre le courant du monde,
souvenons-nous de celui « qui s’est donné lui-même pour nos péchés, en sorte qu’il nous retirât du présent
siècle mauvais, selon la volonté de notre Dieu et Père » (Gal. 1:4). Si tel a été son amour pour nous et tel son
jugement du caractère de ce présent siècle, qu’il se soit donné lui-même pour nous, afin de nous en délivrer,
le renierons-nous en allant nous replonger de nouveau dans ce monde dont il nous a pour jamais délivrés par
sa croix ? À Dieu ne plaise ! Que le Tout-Puissant nous garde dans le creux de sa main et à l’ombre de ses
ailes,  jusqu’à  ce  que nous  voyions  Jésus  tel  qu’il  est,  et  que  nous soyons  comme lui  et  avec lui  pour
toujours !

9 - Chapitre 13
Le commencement de ce chapitre nous met en présence d’un sujet qui est du plus grand intérêt pour le

cœur. Lorsque, d’une manière ou d’une autre, l’état spirituel du croyant est venu à baisser et qu’il a perdu la
communion avec Dieu, il court le risque, dès que sa conscience commence à se réveiller, de ne pas saisir la
grâce telle qu’elle est, et de ne pas entrer pleinement dans la réalité de sa restauration devant Dieu. Or, nous
savons que tout ce que Dieu fait, il le fait d’une manière qui est digne de lui-même ; soit qu’il crée ou qu’il
sauve, soit qu’il convertisse ou qu’il restaure, il ne peut agir que selon ce qu’il est lui-même  : il glorifie son
nom dans toutes ses voies. C’est un grand bonheur pour nous, qui sommes toujours portés «  à affliger le



Saint d’Israël » (Psaume 78:41), et qui le faisons surtout quand il s’agit de sa grâce qui restaure. Dans le
chapitre qui nous occupe, nous voyons qu’Abram fut non seulement retiré du pays d’Égypte, mais encore
ramené  « jusqu’au  lieu  où  était  sa  tente au  commencement… au  lieu  où  était  l’autel  qu’il  y  avait  fait
auparavant ; et Abram invoqua là le nom de l’Éternel » (v. 3-4). Dieu ne sera satisfait à l’égard de celui qui
s’est  égaré  ou qui  est  resté  en  arrière,  que lorsqu’il  l’aura  ramené  dans  le  droit  chemin et  qu’il  l’aura
parfaitement rétabli dans sa communion. Nos cœurs, pleins de propre justice, penseraient volontiers qu’une
place moins élevée que celle qu’il occupait auparavant convient à un tel homme ; et il en serait ainsi, en
effet, s’il était question de nos mérites ou de notre caractère ; mais, comme il s’agit uniquement de grâce, il
appartient à Dieu de déterminer la mesure du relèvement ; et cette mesure nous est donnée dans le passage
que voici : « Si tu reviens, ô Israël, dit l’Éternel, reviens à moi ! » (Jér. 4:1). Voilà comment Dieu relève ; et
faire autrement serait indigne de lui. Il ne restaure pas du tout, ou il le fait de manière à exalter et à glorifier
les richesses de sa grâce. Quand le lépreux était ramené dans le camp, il était conduit « à l’entrée de la tente
d’assignation » (Lév. 14:11) ; quand le fils prodigue revint à la maison paternelle, le père le fit asseoir à table
avec lui ; quand Pierre fut relevé de sa chute, il put dire aux hommes d’Israël : « Vous avez renié le Saint et
le Juste » (Actes 3:14), les accusant ainsi précisément de ce qu’il avait fait lui-même dans les circonstances
les plus aggravantes. Dans chacun de ces cas, et dans beaucoup d’autres, nous voyons que Dieu restaure
parfaitement : il ramène toujours l’âme à lui, dans toute la puissance de la grâce, et dans toute la confiance de
la  foi.  « Si  tu  reviens,  reviens  à moi ».  « Abraham  s’en  alla  jusqu’au  lieu  où  était  sa  tente
au commencement ».

En outre, l’effet de la restauration divine de l’âme est infiniment pratique : si, par son caractère, elle
confond le légalisme, l’effet qu’elle produit confond l’antinomianisme. L’âme restaurée aura un sentiment vif
et profond du mal dont elle aura été délivrée, et ce sentiment se manifestera par un esprit de vigilance, de
prière, de sainteté et de prudence. Dieu ne nous relève pas pour que nous prenions le péché plus à la légère
encore, et que nous y retombions de nouveau ; il dit : « Va, dorénavant ne pèche plus ! » (Jean 8:11). Plus le
sentiment  de  la grâce de  Dieu  qui  nous  a  relevés  est  profond,  plus  le  sentiment  de  la sainteté de  ce
relèvement  sera  profond.  C’est  un  principe  établi  et  enseigné  d’un  bout  à  l’autre  de  l’Écriture,  mais
spécialement dans deux passages bien connus, Psaume 23:3 et 1 Jean 1:9 « Il  restaure mon âme ; il  me
conduit dans des sentiers de justice à cause de son nom » ; et : « Si nous confessons nos péchés, il est fidèle
et juste pour nous pardonner nos péchés et nous purifier de toute iniquité ». Le sentier qui convient à une
âme qui a été restaurée est « le sentier de la justice ». La jouissance de la grâce produit une vie juste : parler
de grâce, et vivre dans l’injustice, c’est « changer la grâce de notre Dieu en dissolution » (Jude 4). Si « la
grâce règne par la justice pour la vie éternelle » (Rom. 5:21), elle se manifeste aussi en œuvres de justice qui
sont le fruit de cette vie. La grâce, qui nous pardonne nos péchés, nous purifie de toute iniquité. Ce sont deux
choses qu’il ne faut jamais séparer ; qui, réunies ensemble, confondent, comme nous l’avons déjà dit, le
légalisme, aussi bien que l’antinomianisme du cœur humain.

Mais il y eut, pour Abram, une épreuve bien plus grande que celle de la famine qui l’avait fait descendre
en Égypte, savoir celle qui provenait de la compagnie de quelqu’un qui, évidemment, ne marchait pas dans
l’énergie d’une foi personnelle, ni dans le sentiment de sa responsabilité individuelle. Il semble que, dès le
commencement, Lot, dans sa marche, fut plutôt poussé par l’influence et l’exemple d’Abram, que par une foi
en Dieu qui lui fût propre ; et dans ce fait est renfermé un principe tout à fait général. En parcourant les
saintes Écritures, nous voyons que, dans les grands mouvements produits par l’Esprit de Dieu, certaines
personnes, croyantes ou non, se sont associées à ces mouvements sans participer elles-mêmes à la puissance
qui les avait produits. Ces personnes poursuivent leur chemin pendant un temps, soit en pesant comme un
corps mort sur le témoignage, soit en entravant celui-ci d’une manière positive. Ainsi l’Éternel avait appelé
Abram à quitter sa parenté ; mais Abram, au lieu de la quitter, l’emmène avec lui ; Térakh le retarde dans sa
marche, jusqu’au moment où il est enlevé par la mort ; Lot l’accompagne un peu plus loin, jusqu’à ce que
« les convoitises à l’égard des autres choses » (Marc 4:19) le surmontent et l’accablent entièrement.

On peut faire la même observation dans le grand mouvement de la sortie d’Israël hors d’Égypte : « un
ramassis de peuple » suivit  les Juifs,  et  devint  pour  eux un sujet  de corruption,  d’affaiblissement  et  de
trouble, comme nous voyons au chapitre 11:4, des Nombres : « Le ramassis de peuple qui était au milieu
d’eux s’éprit  de convoitise, et les fils d’Israël aussi se mirent encore à pleurer,  et dirent  : Qui nous fera



manger  de  la  chair ? »  De  même  encore  aux  premiers  jours  de  l’Église,  et  depuis  lors,  dans  tous  les
mouvements  produits  par  l’Esprit  de  Dieu,  on  a  vu  un  grand  nombre  de  personnes  s’associer  à  ces
mouvements sous des influences diverses, mais qui, n’étant pas divines, n’ont été que passagères et ont laissé
ces personnes se retirer bientôt et reprendre leur place dans le monde. Rien ne subsistera que ce qui est de
Dieu : il faut que nous réalisions le lien qui nous unit au Dieu vivant ; il faut que nous sentions que c’est lui
qui nous a appelés à la position que nous occupons, autrement nous n’aurons ni fermeté ni constance dans
cette position. Nous ne pouvons pas suivre l’ornière d’un autre, simplement parce que cet autre y marche.
Dieu, dans sa grâce, trace à chacun de nous le chemin qu’il doit suivre, donnant à chacun une sphère d’action
et des devoirs à remplir ; et  nous sommes tenus de connaître quelle est notre vocation et quels sont les
devoirs qui se rattachent  à cette vocation, afin que, par la grâce qui nous est donnée chaque jour, nous
puissions travailler efficacement à la gloire de Dieu. Il importe peu quelle est notre mesure, pourvu qu’elle
nous ait été départie de Dieu. Nous pouvons avoir « cinq talents », ou n’en avoir reçu que « un seul » ; mais
si nous faisons valoir ce « seul » talent, les yeux arrêtés sur notre Maître, nous entendrons aussi certainement
de sa part  ces paroles :  « cela va bien »,  que si  nous avions fait  valoir les « cinq talents ».  Paul,  Pierre,
Jacques et Jean ont eu chacun « leur mesure » particulière, leur ministère spécial, et il en est ainsi pour tous.
Nul ne doit intervenir dans le travail de l’autre. Le charpentier a une scie, un rabot, un marteau et un ciseau,
et il se sert de chacun de ces instruments, selon qu’il en a besoin. Rien n’a moins de valeur que l’imitation.
Dans le monde physique nous n’en voyons point, mais chaque être créé remplit sa propre sphère, ses propres
fonctions ; et s’il en est ainsi dans le monde physique, combien plus dans le monde spirituel. Le champ est
assez vaste pour tous. Dans une même maison, il y a des vaisseaux de grandeur et de formes différentes, et
tous sont nécessaires au maître.

Examinons  donc  sérieusement,  cher  lecteur,  si  nous  sommes  conduits  par  une  influence  divine  ou
humaine ; si notre foi repose sur la sagesse de l’homme ou sur la puissance de Dieu ; si ce que nous faisons,
nous le faisons parce que d’autres l’ont fait, ou parce que le Seigneur nous appelle à le faire ; si nous ne
faisons que nous appuyer  sur  l’exemple et  l’influence de ceux qui  nous entourent,  ou si  nous sommes
soutenus par une foi qui nous soit  personnelle. C’est,  sans aucun doute, un privilège que de jouir de la
communion des frères ; mais si nous nous appuyons sur eux, nous ferons bientôt naufrage ; — de même, si
nous dépassons notre mesure, notre action en souffrira. Il est facile de voir si un homme travaille à sa place
et selon sa mesure : sachons être toujours vrais et naturels. Celui qui, sans savoir nager, s’aventure dans une
eau profonde, aura à se débattre ; si un vaisseau appareille sans être en état de prendre la mer et sans être
équipé convenablement, il sera bientôt repoussé dans le port ou se perdra. Lot quitta « Ur des Chaldéens »,
mais il tomba dans la plaine de Sodome. L’appel de Dieu n’avait pas atteint son cœur, et son œil était resté
fermé à la gloire de l’héritage de Dieu. Il y a pour chacun des serviteurs de Dieu un sentier éclairé de son
approbation et de la lumière de sa face, et notre joie devrait être d’y marcher. Son approbation suffit au cœur
qui  le connaît.  Nous n’obtiendrons pas toujours l’approbation et  le concours de nos frères,  nous serons
souvent mal compris ; mais ce sont des choses que nous ne pouvons pas éviter. « Le jour » mettra tout à sa
place, et le cœur fidèle attendra, content, l’arrivée de ce jour, sachant qu’alors «  Dieu rendra à chacun sa
louange » (1 Cor. 3:13 ; 4:5).

Il peut être profitable d’examiner de plus près ce qui engagea Lot à quitter le chemin du témoignage
public. Il  y a,  dans l’histoire de tout homme, un moment de crise qui révèle le fondement sur lequel il
s’appuie dans sa marche, les motifs qui le font agir et les objets qu’il poursuit ; et il en fut ainsi de Lot : il ne
mourut pas à Charan, mais il tomba dans Sodome. La cause apparente de sa chute fut la querelle entre les
pasteurs de son bétail et ceux du bétail d’Abram : mais quand on ne marche pas avec un œil simple et des
affections purifiées, on rencontre facilement une pierre qui vous fait broncher, si ce n’est pas un jour, ce sera
l’autre ; si ce n’est pas en un lieu, ce sera en un autre. Dans un sens, il importe peu quelle est la cause
apparente qui vous fait quitter le droit chemin ; la cause réelle reste cachée, bien loin peut-être de l’attention
publique, dans les chambres secrètes des affections du cœur, là où le monde, sous ou une forme ou sous une
autre, a trouvé à se loger. La querelle entre les bergers eût été facile à apaiser sans dommage spirituel, soit
pour Lot, soit pour Abram. Elle ne fit, en réalité, que fournir à ce dernier l’occasion de montrer la magnifique
puissance de la foi, et cette élévation morale et céleste dont la foi revêt celui qui croit  ; tandis qu’elle ne fit
que manifester la mondanité dont le cœur de Lot était rempli. Cette querelle de bergers ne produisit pas plus



la mondanité dans le cœur de Lot, que la foi dans le cœur d’Abram ; elle ne fit que mettre en lumière, dans
l’un et dans l’autre cas, ce qui existait de fait dans le cœur de chacun d’eux.

Il en est toujours ainsi ; des controverses et des divisions s’élèvent dans l’Église de Dieu, deviennent
pour plusieurs une occasion de chute, et les font retourner au monde, d’une manière ou d’une autre  ; et alors,
ces  personnes  s’en  prennent  aux  controverses  et  aux  divisions  et  font  retomber  sur  ces  choses  la
responsabilité qui leur revient à elles-mêmes, tandis qu’en réalité ces choses n’ont été que le moyen de
manifester le véritable état des âmes et les penchants des cœurs. Quand le monde est dans le cœur, on en
trouve toujours  le  chemin ;  et  c’est  montrer  peu de grandeur  morale  que de blâmer  les  hommes  et  les
circonstances  quand la  racine  du  mal  gît  en  nous-mêmes,  quelque  déplorables  que  soient  d’ailleurs  les
controverses et les divisions. Il est triste et humiliant de voir des frères se quereller en présence même des
« Cananéens et des Phéréziens », tandis que leur langage devrait toujours être : « Qu’il n’y ait point, je te
prie, de contestation entre moi et toi… car nous sommes frères » (v. 8, 9). Mais encore, pourquoi Abraham
ne choisit-il pas Sodome ? pourquoi la querelle ne le poussa-t-elle pas dans le monde et ne devint-elle pas
pour lui une occasion de chute ? — Il envisagea la difficulté au point de vue de Dieu. Son cœur n’était pas
moins susceptible d’être attiré par des plaines bien arrosées, que celui de Lot ; mais il ne permit pas à son
cœur de choisir. Il laissa le choix à Lot, et remit à Dieu le soin de choisir pour lui. Telle est la sagesse qui
vient d’en haut. La foi laisse toujours à Dieu le soin de fixer son héritage, comme aussi elle s’en remet à lui
du soin de l’y introduire. Elle peut dire : « Les cordeaux sont tombés pour moi en des lieux agréables ; oui,
un bel héritage m’est échu » (Ps. 16:6). Peu importe où les « cordeaux » lui sont échus ; la foi juge qu’ils lui
échoient en des « lieux agréables », parce que c’est Dieu qui l’y a placée. Celui qui marche par la foi peut
laisser le choix volontiers à celui qui marche par la vue ; il dit : « Si tu prends la gauche, j’irai à droite ; et si
tu prends la droite, j’irai à gauche ». Il y a là, à la fois, du désintéressement et de l’élévation morale, et aussi
quelle sécurité !

On peut compter que, quelque étendus que soient les désirs de la nature et la portion qu’elle prendra, elle
ne mettra jamais la main sur le trésor de la foi : elle cherche sa portion dans une direction toute opposée. La
foi place son trésor en un lieu que la nature ne songerait jamais à visiter ; elle ne pourrait même pas s’en
approcher si elle le voulait ; et quand elle le pourrait, elle ne le voudrait pas ; en sorte que la foi, en laissant le
choix à la nature, est en parfaite sécurité aussi bien qu’admirablement désintéressée.

Quel fut donc le choix de Lot, quand il put choisir ? Il prit pour sa part Sodome, le lieu même sur lequel
le jugement allait éclater. Comment et pourquoi Lot fit-il un pareil choix ? C’est qu’il regarda à l’apparence
extérieure, et non au caractère intrinsèque et à la destinée future du lieu. Le vrai caractère de Sodome, c’était
la méchanceté (v. 13) ; et sa destinée future, le « jugement », la destruction par « le feu et le soufre du ciel ».
Mais, dira-t-on, Lot ignorait tout cela : c’était possible, et Abram aussi peut-être ? mais Dieu le savait, et si
Lot eût laissé à Dieu le soin de « lui choisir un héritage », Dieu ne lui eût certainement pas donné un lieu
qu’il allait lui-même détruire. Mais Lot voulut choisir lui-même et jugea que Sodome lui convenait, bien que
Sodome ne convînt pas à Dieu ; ses yeux s’arrêtèrent sur « les plaines bien arrosées », et son cœur fut captivé
par elles : « Il dressa ses tentes jusqu’à Sodome » (v. 10-12). Tel est le choix que fait la nature. « Démas m’a
abandonné, ayant aimé le présent siècle » (2 Tim. 4:10). Lot abandonna Abram pour la même raison ; il
quitta le lieu du témoignage, et passa dans celui du jugement.

« Et l’Éternel dit à Abram, après que Lot se fut séparé de lui : Lève tes yeux, et regarde, du lieu où tu es,
vers le nord, et vers le midi, et vers l’orient, et vers l’occident ; car tout le pays que tu vois, je te le donnerai,
et  à  ta semence,  pour  toujours » (v.  14-15).  La « querelle »  et  la  « séparation »,  bien loin de causer  un
dommage spirituel à Abram, servirent à manifester les principes célestes qui le gouvernaient et fortifièrent la
vie de la foi dans son âme ; elles servirent, en outre, à éclaircir sa voie et à le délivrer d’une compagnie qui
ne  pouvait  que  l’entraver.  Toutes  choses,  ainsi,  concoururent  au  bien  d’Abram,  et  lui  procurèrent  une
moisson de bénédiction.



Souvenons-nous, et c’est là une vérité sérieuse et encourageante à la fois, qu’à la longue chacun trouve
son propre niveau, si je puis dire ainsi. Tous ceux qui courent sans être envoyés finissent par tomber d’une
manière ou d’une autre, et reviennent aux choses qu’ils faisaient profession d’avoir abandonnées. D’un autre
côté, tous ceux qui ont été appelés de Dieu, et qui s’appuient sur lui, sont soutenus par sa grâce. «  Le sentier
des justes est comme la lumière resplendissante qui va croissant jusqu’à ce que le plein jour soit établi  »
(Prov. 4:18). Cette pensée devrait nous rendre humbles et vigilants à prier : « Que celui qui croit être debout
prenne garde qu’il ne tombe » (1 Cor. 10:12), car certainement, « il y a des derniers qui seront les premiers,
et il y a des premiers qui seront les derniers » (Luc 13:30). « Celui qui persévérera jusqu’à la fin, celui-là sera
sauvé » (Matt. 10:22), est un principe qui, quelle qu’en soit l’application particulière, a une portée morale
d’une grande étendue, On a vu maint vaisseau sortir fièrement du port, toutes ses voiles tendues, au milieu
des acclamations et des applaudissements de la foule, et  paraissant promettre une traversée magnifique  ;
mais, hélas ! les tempêtes, les vagues, les sables et les récifs ont bientôt changé l’aspect des choses, et le
voyage, commencé sous les auspices les plus favorables, s’est terminé par un désastre ! Je ne fais allusion ici
qu’au service et au témoignage, et nullement à la question de l’acceptation et du salut éternel de l’homme en
Christ : ce salut, que Dieu en soit béni, ne dépend en aucune manière de nous, mais de Celui qui a dit  : « Je
donne à mes brebis la vie éternelle, et elles ne périront jamais ; et personne ne les ravira de ma main » (Jean
10:28). Mais nous voyons fréquemment des chrétiens entrer dans un service ou un témoignage particulier,
sous l’impression qu’ils y sont appelés de Dieu ; et, après un temps, faillir dans leur course ; plusieurs, après
avoir professé certains principes d’actions particuliers, à l’égard desquels ils n’ont pas été enseignés de Dieu,
ou  dont  ils  n’ont  pas  mûrement  pesé  les  conséquences  dans  la  présence  de  Dieu,  finissent  par  violer
ouvertement ces mêmes principes. Nous devons déplorer ces choses et les éviter avec soin. Il faut que chacun
reçoive son appel et sa mission du Maître lui-même. Tous ceux que Christ appelle à un service particulier
seront infailliblement soutenus dans ce service, car jamais il n’envoie quelqu’un à la guerre à ses propres
dépens. Mais celui qui court, sans être envoyé, non seulement fera l’expérience de sa folie, mais encore la
manifestera.

Ce  n’est  pas  à  dire  toutefois  qu’un  homme  puisse  s’ériger  jamais  en  représentant  d’un  principe
quelconque, ou se présenter comme modèle d’un caractère spécial de service ou de témoignage. À Dieu ne
plaise ! Ce serait pur orgueil, insigne folie ! L’affaire de celui qui enseigne est d’exposer les Écritures, et
l’affaire d’un serviteur est de faire ressortir la volonté du maître. Mais tout en comprenant et en admettant
ces choses, n’oublions pas qu’il faut calculer la dépense avant que d’entreprendre de bâtir une tour ou d’aller
à la guerre (Luc 14:28). On verrait moins de confusion et de misères au milieu de nous, si nous prêtions une
plus sérieuse attention à cette exhortation. Abram fut appelé de Dieu à quitter Ur pour Canaan  ; aussi Dieu le
conduisit tout le long du chemin. Lorsque Abram s’arrêta à Charan, Dieu l’attendit ; lorsqu’il descendit en
Égypte, Dieu le ramena ; quand il eut besoin de direction, Dieu le guida ; lorsqu’il y eut une querelle et une
séparation, Dieu prit soin de lui ; en sorte qu’Abram ne put que dire : « Oh ! que ta bonté est grande, que tu
as mise en réserve pour ceux qui te craignent ! » (Ps. 31:19). Abram ne perdit rien par la querelle : il eut,
après comme avant, sa tente et son autel. « Et Abram leva ses tentes, et vint et habita auprès des chênes de
Mamré, qui sont à Hébron ; et il bâtit là un autel à l’Éternel » (v. 18). Que Lot choisisse Sodome, Abram
cherche et trouve son tout en Dieu. Il n’y avait point d’autel à Sodome ; tous ceux, hélas ! qui cheminent
dans cette direction, cherchent tout autre chose qu’un autel. Ce n’est pas pour rendre culte à Dieu qu’ils vont
du côté de Sodome ; c’est l’amour du monde qui les y conduit. Et, quand bien même ils obtiendraient l’objet
de leur recherche, quelle en serait la fin ? L’Écriture nous le dit « Il leur donna ce qu’ils avaient demandé,
mais il envoya la consomption dans leurs âmes ! » (Ps. 106:15).

10 - Chapitre 14
Nous avons vu,  dans ce chapitre,  l’histoire de la révolte de cinq rois contre Kedor-Laomer et  de la

bataille qui en fut la suite. Le Saint Esprit peut s’occuper des mouvements des « rois et de leurs armées »,
quand ces mouvements touchent en quelque manière au peuple de Dieu. Abram n’était pas personnellement
impliqué dans cette révolte et dans ses conséquences : sa tente et son autel ne risquaient pas de donner lieu à
une déclaration de guerre,  ni  d’avoir  à souffrir  de l’explosion ou de l’issue de cette guerre.  La part  de
l’homme céleste ne peut jamais exciter la convoitise ou l’ambition des rois ou des conquérants de ce monde.



Mais si Abram n’était pas intéressé dans la bataille de « quatre rois contre cinq », il n’en était pas de
même de Lot, car celui-ci se trouvait, par sa position, enveloppé dans toute cette affaire. Aussi longtemps
que, par la grâce, nous marcherons dans le sentier de la foi, nous serons placés en dehors des circonstances
qui affectent ce monde ; mais si nous abandonnons notre position sainte et céleste de « bourgeois des cieux »
(Phil. 3:20), et que nous recherchions un nom, une place et une part sur la terre, nous devons nous attendre à
participer aux convulsions et aux vicissitudes de ce monde. Lot s’était établi dans les plaines de Sodome, et
fut par conséquent profondément affecté par les guerres de Sodome. Quel témoignage Lot pouvait-il rendre
dans Sodome ? Un témoignage bien faible tout au plus ! Le fait même qu’il s’était établi dans ce lieu avait
donné le coup de mort à son témoignage. S’il eût seulement prononcé une parole contre Sodome et son train,
il se fût condamné lui-même, car pourquoi y était-il entré ? Mais il ne paraît pas, d’après ce que nous lisons
dans l’Écriture, qu’en dressant ses tentes « jusqu’à Sodome », Lot ait eu, en aucune manière, pour but de
rendre témoignage à Dieu. Des intérêts personnels et de famille semblent avoir été le mobile déterminant de
sa conduite ; et, bien que l’apôtre Pierre nous dise que « Lot tourmentait de jour en jour son âme juste à
cause de leurs actions iniques », toujours est-il dit que Lot n’a pu avoir que peu de force pour combattre cette
méchanceté, alors même qu’il eût été disposé à le faire.

À un point de vue pratique, il est important de remarquer que nous ne pouvons être gouvernés par deux
objets à la fois. Je ne peux pas avoir pour but, en même temps, mes intérêts temporels, et ceux de l’Évangile
de Christ. Rien n’empêche, sans doute, que je me propose de vaquer à mes affaires, et de prêcher aussi
l’Évangile ; mais il est clair que l’une ou l’autre de ces choses sera mon objet. Paul prêchait l’Évangile tout
en faisant des tentes ; mais c’était l’Évangile, non la fabrication des tentes, qui était son but. Si j’ai mes
affaires en vue, ma prédication ne sera qu’une œuvre de formalisme sans fruits  ; si même elle n’est pas un
prétexte pour sanctifier ma cupidité. Notre cœur est perfide et nous trompe souvent d’une manière étonnante,
quand nous désirons atteindre un but particulier. Il nous fournit les raisons les plus plausibles pour faire ce
que nous désirons, tandis que les yeux de notre entendement, obscurcis par des intérêts personnels, ou par
une volonté non jugée, sont incapables de discerner la nature de ces prétextes. Combien ne rencontre-t-on
pas de personnes qui, pour se maintenir dans une position qu’elles reconnaissent être fausse, s’appuient sur
ce que cette position leur procure un cercle d’activité plus étendu ! « Écouter est meilleur que sacrifice,
prêter l’oreille meilleur que la graisse des béliers » (1 Sam. 15:22), telle est la seule réponse de Dieu à tous
ces raisonnements. L’histoire d’Abram et de Lot ne prouve-t-elle pas suffisamment que le moyen le plus sûr
et le plus efficace de servir le monde, c’est d’être fidèle envers lui, en se séparant de lui et en témoignant
contre lui ?

Cependant, souvenons-nous-en, la vraie séparation du monde ne peut résulter que de la communion avec
Dieu. Nous pourrions nous séparer du monde et faire de notre personne le centre de notre existence, comme
un moine ou un philosophe cynique ;  mais  la séparation pour Dieu est  tout  autre chose.  L’une glace et
dessèche, l’autre réchauffe et épanouit ; l’une nous renferme en nous-mêmes, l’autre nous fait sortir de nous-
mêmes et nous rend actifs dans l’amour pour les autres. L’une fait du « moi » et de ses intérêts notre centre,
l’autre donne à Dieu la place qui lui appartient. Ainsi, pour Abram, nous voyons que le fait même de sa
séparation le rendit capable de rendre un service efficace à celui qui, par sa marche mondaine, s’était trouvé
impliqué dans la calamité : « Et Abram apprit que son frère avait été emmené captif, et il mit en campagne
ses hommes exercés, trois cent dix-huit hommes, nés dans sa maison, et poursuivit les rois jusqu’à Dan… Et
il ramena tout le bien, et ramena aussi Lot, son frère, et son bien, et aussi les femmes et le peuple  » (versets
14-16).  Après  tout,  Lot  était  le  frère  d’Abram,  et  l’amour  fraternel  doit  agir.  « Un frère  est  né  pour  la
détresse » (Prov. 17:17) ; et il arrive souvent que l’adversité amollit le cœur et le rend insensible à la bonté de
ceux-mêmes dont nous avons dû nous séparer. Il est digne de remarque également que, tandis que nous lisons
au verset 12: « Ils prirent aussi Lot, fils du frère d’Abram », le verset 14 dit : « Et Abram apprit que son
frère avait  été  emmené  captif ».  L’affection  d’un  cœur  de  frère  répond  aux  besoins  d’un  frère  dans
l’adversité. Ceci est divin. Bien que la vraie foi nous rende toujours indépendants, elle ne nous rend jamais
indifférents ; elle ne s’enveloppe jamais tranquillement de chauds vêtements, pendant qu’un frère souffre du
froid. La foi fait trois choses : elle « purifie le cœur » (Actes 15:9) ; elle « opère par l’amour » (Gal. 5:6) ;
elle « est victorieuse du monde » (1 Jean 5:4) ; et ces trois résultats de la foi apparaissent dans toute leur
beauté, en Abram. Son cœur était purifié des souillures de Sodome ; il montra une vraie affection pour Lot,



son frère ; et, finalement, il remporta une victoire complète sur les rois. Tels sont les fruits de la foi, ce
principe céleste qui glorifie Christ.

Toutefois, celui qui marche par la foi n’est pas à l’abri des assauts de l’ennemi ; souvent, de nouvelles
tentations viennent l’assaillir immédiatement après une victoire. C’est ce qui arrive à Abram. « Et comme il
s’en revenait après avoir frappé Kedor-Laomer et les rois qui étaient avec lui, le roi de Sodome sortit à sa
rencontre » (v. 17). Cette démarche cachait évidemment un perfide dessein. « Le roi de Sodome » représente
une pensée et une phase de la puissance de l’ennemi bien différentes de celles que nous voyons en «  Kedor-
Laomer et les rois qui étaient avec lui ». Le premier nous fait entendre comme le sifflement du serpent, ceux-
ci comme le mugissement du lion ; mais, soit qu’Abram ait affaire au serpent, ou soit qu’il ait affaire au lion,
la grâce du Seigneur lui suffit ; et cette grâce agit en faveur du serviteur de Dieu au moment même du besoin.
« Et Melchisédec, roi de Salem, fit apporter du pain et du vin, (or il était sacrificateur du Dieu Très-Haut) ; et
il le bénit, et dit : Béni soit Abram de par le Dieu Très-Haut, possesseur des cieux et de la terre ! et béni soit
le Dieu Très-Haut, qui a livré tes ennemis entre tes mains ! » (v. 18-20). Nous avons à remarquer ici, en
premier  lieu,  le  moment  auquel  Melchisédec  entre  en  scène  et,  en  second lieu,  le  double  effet  de  son
ministère. Ce n’est pas pendant qu’Abram est à la poursuite de Kedor-Laomer que Melchisédec vient à sa
rencontre ; mais bien quand le roi de Sodome est à la poursuite d’Abram ; ce qui fait, moralement, une très
grande différence. Pour entrer dans une lutte d’un caractère plus sérieux que celle dont il venait de sortir,
Abram avait besoin d’une communion avec Dieu plus profonde aussi dans son caractère.

Le « pain et le vin » de Melchisédec restaurèrent l’âme d’Abram, après sa lutte avec Kedor-Laomer ;
tandis que la bénédiction fortifia son cœur pour la lutte qu’il allait avoir à soutenir contre le roi de Sodome.
Bien que victorieux, Abram était à la veille d’avoir à combattre ; c’est pourquoi le sacrificateur royal restaure
l’âme du vainqueur et fortifie le cœur du combattant. On éprouve une douce joie à considérer avec attention
la manière dont Melchisédec présente Dieu à l’esprit d’Abram. Il l’appelle «  le Dieu Très-Haut, possesseur
des cieux et de la terre » ; puis il déclare qu’Abram est « béni » de la part de ce même Dieu. C’est une
puissante préparation pour la rencontre avec le roi de Sodome. Un homme « béni » de Dieu n’avait  pas
besoin de ce que l’ennemi pouvait lui offrir ; et si « le possesseur du ciel et de la terre » occupait ses pensées,
« les biens » de Sodome ne pouvaient avoir que peu d’attrait pour lui. Aussi, comme on peut s’y attendre,
quand le roi de Sodome lui fait cette proposition : « Donne-moi les personnes, et prends les biens pour toi »,
Abram lui répond : « J’ai levé ma main vers l’Éternel, le Dieu Très-Haut, possesseur des cieux et de la terre  :
si, depuis un fil jusqu’à une courroie de sandale, oui, si, de tout ce qui est à toi, je prends quoi que ce soit,
afin que tu ne dises pas : Moi, j’ai enrichi Abram ! » Abram refuse d’être enrichi par le roi de Sodome.
Comment aurait-il pu songer à délivrer Lot de la puissance du monde, si lui-même avait été gouverné par ce
monde ? Je ne puis délivrer mon prochain qu’autant que je suis libre moi-même ; aussi longtemps que je suis
moi-même dans le feu, il est impossible que j’en retire un autre. Le chemin de la séparation pour Dieu est le
chemin de la puissance, comme il est aussi le chemin de la paix et du bonheur.

Le monde, sous toutes ses formes diverses, est le grand instrument dont Satan se sert pour affaiblir les
mains et aliéner les affections des serviteurs de Christ ; mais, que Dieu en soit béni, quand le cœur est droit
envers lui, il vient toujours réjouir, encourager et fortifier au moment convenable. «  Les yeux de l’Éternel
parcourent toute la terre, afin qu’il se montre fort, en faveur de ceux qui sont d’un cœur parfait envers lui »
(2 Chr. 16:9). Il y a là une vérité encourageante pour nos pauvres cœurs tremblants et craintifs,  si nous
désirons résister « au monde, à la chair et à Satan ». Christ sera notre force et notre bouclier ; il « enseigne
mes mains pour le combat, mes doigts pour la bataille » (Ps. 144:1). Il « a couvert ma tête, au jour des
armes » (Ps. 140:7), et finalement « Il brisera bientôt Satan sous nos pieds » (Rom. 16:20). Puisse donc le
Seigneur garder nos cœurs dans l’intégrité envers lui, au milieu de la scène qui nous environne !



11 - Chapitre 15
« Après ces choses, la parole de l’Éternel fut adressée à Abram dans une vision, disant : Abram, ne crains

point ; moi, je suis ton bouclier et ta très grande récompense ». L’Éternel ne permettra pas que son serviteur
perde rien pour avoir rejeté les offres du monde. Il valait infiniment mieux, pour Abram, se trouver abrité
derrière le bouclier de l’Éternel, que de se réfugier sous la protection du roi de Sodome ; attendre sa « grande
récompense »,  que  d’accepter  « les  biens »  de  Sodome.  La  position  dans  laquelle  Abram est  placé,  au
premier verset de ce chapitre, représente d’une manière admirable celle dans laquelle l’âme est introduite par
la  foi  en  Christ.  L’Éternel  était  son  « bouclier »,  afin  qu’il  se  reposât  en  lui.  L’Éternel  était  sa
« récompense »,  afin qu’il  trouve aussi  son repos,  sa paix,  sa sécurité,  son tout,  en Christ.  Nul dard de
l’ennemi ne peut pénétrer le bouclier qui protège le plus faible disciple de Jésus et quant à l’avenir, Christ le
remplit. La part ne s’épuise jamais ; l’espérance ne rend jamais honteux ; et l’une et l’autre sont rendues
infailliblement sûres par les conseils  de Dieu et  par l’expiation que Christ  a accomplie.  Nous jouissons
actuellement de ces choses par le ministère de l’Esprit Saint qui demeure en nous ; et puisqu’il en est ainsi, il
est évident que le croyant qui poursuit une carrière mondaine, ou qui se laisse aller à des désirs charnels, ne
saurait jouir du « bouclier », ni de la « récompense ». Si le Saint Esprit est contristé, il ne nous fera pas jouir
de ce qui constitue la part et l’espérance propres du croyant. Aussi voyons-nous dans cette partie de l’histoire
d’Abram que, lorsqu’il fut revenu de la bataille et qu’il eut refusé l’offre du roi de Sodome, Dieu se présente
à lui seul sous un double caractère : comme « son bouclier et sa grande récompense ». Ceci renferme un
volume de vérité pratique à méditer.

La fin  du chapitre  expose les  deux grands principes  sur  lesquels  reposent  la  qualité  de fils  et  celle
d’héritier. « Et Abram dit : Seigneur Éternel, que me donneras-tu ? Je m’en vais sans enfants, et l’héritier de
ma maison, c’est Éliézer de Damas. Et Abram dit : Voici, tu ne m’as pas donné de postérité ; et voici, celui
qui est né dans ma maison est mon héritier » (v. 2, 3). Abram désirait un fils, car il savait, par la parole même
de Dieu,  que « sa semence » devait  hériter  du pays (chap.  13:15).  Les qualités de fils  et  d’héritier  sont
inséparablement unies dans les pensées de Dieu. « Celui qui sortira de tes entrailles, lui, sera ton héritier » (v.
4). La qualité de fils est la vraie base de toute chose, et de plus, elle est le résultat du conseil souverain et de
l’opération de Dieu, ainsi que nous lisons dans l’épître de Jacques, chapitre 1:18: « De sa propre volonté, il
nous a engendrés » ; et, enfin, cette qualité repose sur le principe éternel et divin de la résurrection. Comment
pourrait-il en être autrement ? Le corps d’Abram était « mort », en sorte que, ici, comme partout, la qualité
de fils n’a pu exister que dans la puissance de la résurrection. Sa nature est morte et ne saurait ni engendrer,
ni concevoir quoi que ce soit pour Dieu. L’héritage, dans toute son étendue et sa magnificence, se déployait
sous les yeux d’Abram ; mais l’héritier, où était-il ? Le corps d’Abram, aussi bien que le sein de Saraï,
étaient  « morts »,  mais  l’Éternel  est  le  Dieu  de  la  résurrection,  c’est  pourquoi  un  « corps  mort »  est
précisément ce qu’il faut pour agir sur lui. Si la nature n’eût pas été morte il eût fallu que Dieu la fît mourir
avant de pouvoir manifester pleinement sa puissance : et une scène de mort, d’où sont bannies toutes les
vaines et orgueilleuses prétentions de l’homme, est le théâtre qui convient le mieux au Dieu vivant. Voilà
pourquoi l’Éternel dit à Abram : « Regarde vers les cieux, et compte les étoiles, si tu peux les compter. Et il
lui dit : Ainsi sera ta semence ». Quand c’est le Dieu de résurrection que l’âme contemple, il n’y a pas de
limites aux bénédictions dont elle est l’objet ; car rien n’est impossible à Celui qui peut donner la vie à un
mort.

« Et Abram crut l’Éternel ; et il lui compta cela à justice ». L’imputation de la justice, faite ici à Abram,
repose sur la foi d’Abram en Dieu comme en Celui qui vivifie les morts. C’est sous ce caractère que Dieu se
révèle dans un monde où règne la mort ; et l’âme qui croit en lui, comme tel, est tenue pour juste devant
Dieu. L’homme est, par cela même, nécessairement exclu comme coopérateur, car que peut-il faire au milieu
d’une scène de mort ? Ressuscitera-t-il les morts ? Ouvrira-t-il les portes du sépulcre ? Saura-t-il se soustraire
à la puissance de la mort et franchir, vivant et libre, les limites de son triste domaine  ? Non, assurément ; et
par conséquent, il ne peut pas effectuer la justice, ni s’établir dans la relation de fils. «  Dieu n’est pas le Dieu
des morts,  mais  des vivants » (Marc 12:27) ;  c’est  pourquoi,  aussi  longtemps qu’un homme est  sous la
puissance de la mort et sous la domination du péché, il ne peut connaître ni la relation de fils, ni la condition
de la justice. Dieu seul peut donc conférer à l’homme l’adoption d’enfants, comme lui seul peut imputer la
justice, et ces deux choses sont liées à la foi en lui comme en celui qui a ressuscité Christ d’entre les morts.



C’est sous cet aspect que l’épître aux Romains nous présente, au chapitre 4, la foi d’Abram, disant  : « Or
ce n’est pas pour lui seul qu’il a été écrit que cela lui a été compté, mais aussi pour nous, à qui il sera
compté, à nous qui croyons en celui qui a ressuscité d’entre les morts Jésus notre Seigneur ». Le Dieu de
résurrection nous est présenté, « à nous aussi », comme l’objet de la foi, et notre foi en lui comme le seul
fondement de notre justice. Si, après avoir élevé ses yeux vers la voûte céleste parsemée d’innombrables
étoiles, Abram les eût ensuite arrêtés sur « son corps déjà amorti », jamais il n’eût pu réaliser la pensée d’une
semence  aussi  nombreuse  que  les  étoiles.  Mais  Abram n’eut  pas  égard  à  son  propre  corps,  mais  à  la
puissance  de  Dieu  en  résurrection ;  et  puisque  c’est  cette  puissance  qui  devait  faire  naître  la  semence
promise, les étoiles des cieux et le sable qui est sur le bord de la mer n’étaient que de faibles images pour
donner une idée de son effet.

De même, si un pécheur, qui entend la bonne nouvelle de l’Évangile, pouvait voir de ses yeux la pure
lumière de la présence de Dieu, et qu’ensuite il descendît dans les profondeurs inexplorées de sa propre
nature pécheresse, il pourrait avec raison s’écrier : Comment parviendrai-je jamais en la présence de Dieu ?
Comment serai-je  jamais en état  d’habiter  dans cette  lumière ? Mais  si  en lui-même le pécheur  se  voit
absolument  sans  ressources,  Dieu,  son  nom en  soit  béni,  répond à  tous  ses  besoins  dans  celui  qui  est
descendu du sein du Père sur la croix et dans la tombe, et a été élevé sur le trône, remplissant ainsi, par sa
personne et son œuvre, tout l’espace qui sépare ces deux points extrêmes. Il ne peut rien y avoir de plus élevé
que le sein du Père, — la demeure éternelle du Fils ; et rien de plus bas que la croix et le sépulcre ; mais
(merveilleuse vérité !) nous trouvons Christ dans le sein de Dieu et dans le sépulcre. Il descendit dans la
mort, afin de laisser derrière lui, dans la poussière de la tombe, tout le poids des péchés et des iniquités de
son peuple, montrant dans la tombe la fin de tout ce qui est humain, la fin du péché, la dernière limite de la
puissance du diable. La tombe de Jésus est la grande fin de tout. Mais la résurrection nous transporte au-delà
de ce terme, et constitue le fondement impérissable sur lequel la gloire de Dieu et le bonheur de l’homme
reposent pour jamais. Dès que l’œil de la foi contemple le Christ ressuscité, il trouve en lui une réponse
triomphante quant à tout ce qui concerne le péché, le jugement, la mort et le sépulcre. Celui qui les a tous
divinement vaincus est ressuscité des morts et s’est assis à la droite de la majesté dans les cieux ; et qui plus
est, l’Esprit de celui qui est ressuscité et glorifié fait du croyant un fils. Le croyant est sorti vivifié de la
tombe  de  Christ,  comme  il  est  écrit :  « Et  vous,  lorsque  vous  étiez  morts  dans  vos  fautes  et  dans
l’incirconcision de votre chair, il vous a vivifiés ensemble avec lui, nous ayant pardonné toutes nos fautes »
(Col. 2:13).

Nous voyons donc que, la qualité de fils étant fondée sur la résurrection, elle est unie à la justification, à
la justice et à la délivrance parfaite de tout ce qui, en quelque manière, pouvait être contre nous. Dieu ne
pouvait pas nous admettre en sa présence, tant que nous avions du péché sur nous ; il ne pouvait pas souffrir
une seule tache de péché sur ses fils et ses filles. Le père de l’enfant prodigue ne pouvait admettre son fils
à sa table dans les haillons du pays étranger. Il pouvait aller au-devant de lui, se jeter à son cou et le baiser,
dans ces haillons : et c’était un acte digne de la grâce et qui caractérise cette grâce d’une manière admirable ;
mais il était impossible qu’il fît asseoir le fils à sa table, dans ses haillons. La grâce qui a fait sortir le père
au-devant du prodigue, règne par la justice qui ramena le prodigue dans la maison auprès du père. Si le père
eût attendu que le fils se fût lui-même pourvu d’une robe pour se couvrir, ce n’eût pas été la grâce, comme
aussi il n’eût pas été juste de l’introduire dans la maison dans ses haillons ; mais quand le père sort au-devant
du fils prodigue et se jette à son cou, la grâce et la justice brillent ensemble de tout l’éclat et de toute la
beauté qui sont propres à chacune d’elles, mais ne donnent pas cependant au fils une place à la table du père,
avant  qu’il  ne soit  revêtu d’une manière digne de sa haute et  bienheureuse position. Dieu en Christ  est
descendu jusqu’au degré le plus bas de la condition morale de l’homme, afin que, par son abaissement, il
élevât l’homme au plus haut degré de félicité, dans la communion avec lui-même. De tout cela, il ressort que
notre qualité de fils, avec toute la gloire et les privilèges qui s’y rattachent, ne tient absolument rien de nous.
Nous n’y sommes pas  pour davantage que le corps  amorti  d’Abram et  le sein mort  de  Saraï  dans une
semence nombreuse comme les étoiles des cieux et comme le sable du bord de la mer. Tout est de Dieu.
« Dieu, le Père », en a conçu la pensée ; « le Fils » en a posé le fondement, et « le Saint Esprit » a élevé
l’édifice ; et sur cet édifice paraît cette inscription : Par la grâce, par la foi, sans œuvres de loi ! (Rom. 3:28,
et Éph. 2:8).



Mais  le  chapitre  qui  nous  occupe  nous  présente  aussi  un  sujet  très  important,  savoir  : la  qualité
d’héritier. La question de la filialité et de la justice étant réglée entièrement, divinement et sans condition, le
Seigneur dit à Abram : « Je suis l’Éternel, qui t’ai fait sortir d’Ur des Chaldéens, afin de te donner ce pays-ci
pour le posséder » (v. 7). Ici est présentée et traitée la grande question de l’héritage, ainsi que le chemin
spécial que les héritiers élus ont à parcourir avant qu’ils parviennent à l’héritage promis. « Et si nous sommes
enfants, nous sommes aussi héritiers ; héritiers de Dieu, cohéritiers de Christ ; si du moins nous souffrons
avec lui, afin que nous soyons aussi glorifiés avec lui » (Rom. 8:17). Le chemin qui conduit au royaume
passe par la souffrance, l’affliction et la tribulation ; mais grâces à Dieu, par la foi,  nous pouvons dire :
« Les souffrances du temps présent ne sont pas dignes d’être comparées avec la gloire à venir qui doit nous
être révélée » (Rom. 8:18) ; et encore : « Nous savons que notre légère tribulation d’un moment, opère pour
nous, en mesure surabondante, un poids éternel de gloire » (2 Cor. 4:17) ; et enfin : « Nous nous glorifions
dans les tribulations, sachant que la tribulation produit la patience, et la patience l’expérience, et l’expérience
l’espérance » (Rom. 5:3, 4). C’est un grand honneur et un privilège réel pour nous, qu’il nous soit donné de
pouvoir  boire à la coupe de notre bienheureux Maître,  et  de pouvoir  être baptisés de son baptême  ;  de
traverser, dans une bienheureuse communion avec lui, le chemin qui conduit directement à notre glorieux
héritage. L’Héritier et les cohéritiers parviennent à cet héritage par le sentier de la souffrance.

Toutefois, souvenons-nous que les souffrances, auxquelles les cohéritiers participent, sont dépourvues de
tout  élément  pénal.  Ils  n’ont  pas  à  souffrir  sous  la  main  de  la  justice  infinie  à  cause  du  péché ;  cette
souffrance-là, Christ, la sainte victime, l’a pleinement endurée et épuisée sur la croix pour nous, alors qu’il
courba sa  tête sacrée sous les coups de la  justice  divine.  « Car aussi  Christ  a  souffert une fois pour les
péchés » (1 Pierre 3:18), et ce « une fois », ce fut sur la croix, et nulle part ailleurs. Il n’a jamais souffert
pour le péché auparavant, et il ne pourra jamais souffrir de nouveau pour le péché. « En la consommation des
siècles, il a été manifesté une fois pour l’abolition du péché, par son sacrifice » (Héb. 9:26). « Le Christ… a
été offert une fois » (Héb. 9:28).

Il  y a deux manières d’envisager le Christ  souffrant :  d’abord, comme frappé par l’Éternel ;  ensuite,
comme rejeté par les hommes. Sous le premier aspect, il a souffert tout seul ; sous le second, nous avons le
privilège et l’honneur de lui être associés. Frappé de la part de l’Éternel pour le péché, Christ a souffert tout
seul ; car qui eût pu souffrir avec lui ? Il porta seul la colère de Dieu. Il descendit seul « dans le torrent qui ne
tarit pas, dans lequel on ne travaille ni ne sème » (Deut. 21:4), et régla là pour toujours la question de nos
péchés. À cette partie des souffrances de Christ nous sommes redevables de tout pour l’éternité  ; mais nous
n’avons participé à ces souffrances en aucune manière. Christ a combattu et a remporté la victoire, tout seul  ;
mais il partage le butin avec nous. Il était seul dans le puits de la destruction et le bourbier fangeux (Ps.
40:2) ; mais dès qu’il pose son pied sur le roc éternel de la résurrection, il nous associe à lui. Il était seul
quand il jeta le grand cri sur la croix (Marc 15:37) ; mais il a des compagnons quand il chante le Cantique
nouveau (Ps. 40:2, 3).

La question maintenant est de savoir si nous refuserons de souffrir avec lui de la part des hommes, après
qu’il a souffert pour nous de la part de Dieu. Que ce soit là une question est, en un sens, évident, à cause de
l’emploi constant que fait le Saint Esprit du mot « si » en relation avec ce sujet. « Si toutefois nous souffrons
avec lui » (Rom. 8:17) ; « si nous souffrons, nous régnerons » (2 Tim. 2:12). Il n’y a pas de question lorsqu’il
s’agit de la qualité de fils ; nous ne parvenons pas à la haute dignité de fils par la souffrance, mais par la
puissance vivifiante du Saint Esprit, fondée sur l’œuvre accomplie de Christ, selon le conseil éternel de Dieu.
Rien ne peut toucher à cette position. Nous ne devenons pas membres de la famille par la souffrance, et Paul
ne dit pas cela aux Thessaloniciens, mais : « Pour que vous soyez estimés dignes du royaume de Dieu pour
lequel aussi vous souffrez » (2 Thes. 1:5). Les Thessaloniciens faisaient déjà partie de la famille, mais ils
étaient destinés au royaume, et c’est au travers de la souffrance que passe le chemin qui y conduit  ; de plus,
la mesure de leurs souffrances pour le royaume devait être en rapport avec le degré de leur dévouement et de
leur conformité au Roi. Plus nous lui serons semblables, plus aussi nous souffrirons avec lui ; et plus notre
communion avec lui dans ses souffrances sera profonde, plus aussi le sera notre communion avec lui dans la
gloire. Il y a une différence entre la maison du Père et le royaume du Fils ; dans la première, il s’agira d’une
position conférée ; dans la seconde, il s’agira de capacité. Tous mes enfants peuvent être assis à ma table ;
mais la jouissance qu’ils auront de ma société et de ma conversation dépendra entièrement de leur capacité.



L’un d’eux peut être assis sur mes genoux, dans la pleine jouissance de sa relation d’enfant avec moi, sans
qu’il soit capable néanmoins de comprendre une seule de mes paroles ; un autre, peut-être, fera preuve d’une
rare intelligence dans la conversation, sans qu’il soit pour cela au moindre degré, plus heureux que le petit
enfant que je tiens sur mes genoux. Mais s’il est question du service de mes enfants envers moi, ou de leur
identification publique avec moi, c’est évidemment tout autre chose. La comparaison dont je viens de me
servir n’est qu’une faible image, servant à faire ressortir la double idée de capacité dans le royaume du Fils,
et de position conférée dans la maison du Père.

Souvenons-nous, toutefois, que souffrir avec Christ n’est pas le joug d’un esclave, mais un privilège et un
dévouement volontaire ; non une loi de fer,  mais une faveur de la grâce. « À vous il a été gratuitement
donné, par rapport à Christ, non seulement de croire en lui, mais aussi de souffrir pour lui  » (Phil. 1:29). De
plus,  il  est  bien  certain  que  le  vrai  secret  des  souffrances  pour  Christ,  c’est  que  nos  affections  soient
concentrées sur lui. Plus nous aimerons Jésus, plus aussi nous nous tiendrons près de lui  ; et plus nous nous
tiendrons près de lui, plus nous l’imiterons fidèlement ; et plus nous l’imiterons fidèlement, plus aussi nous
souffrirons avec lui. Tout découle donc de l’amour pour Christ ; et c’est une vérité fondamentale, que « nous
l’aimons parce que lui nous a aimés le premier » (1 Jean 4:19). Gardons-nous sur ce point, comme sur tous
les autres, d’un esprit légal ; qu’un homme ne s’imagine pas souffrir pour Christ sous le joug du légalisme.
Hélas ! il serait fort à craindre qu’un tel homme ne connût pas encore Christ, ni la position bénie de fils, qu’il
ne fût pas encore établi dans la grâce ; mais qu’il cherchât à entrer dans la famille par des œuvres de loi,
plutôt qu’à parvenir au royaume par le sentier de la souffrance.

D’un autre côté, prenons garde de ne pas reculer devant la coupe et le baptême de notre Maître. Ne
faisons pas profession de jouir des bénéfices que sa croix nous assure, tout en refusant de participer à la
réjection qu’implique cette croix. Soyons convaincus que le sentier, qui conduit au royaume, n’est pas éclairé
par le soleil de la faveur du monde, et qu’il n’est pas semé des roses de son bonheur. Quand un chrétien
réussit  dans le monde, il y a tout lieu de craindre qu’il  ne marche pas en communion avec Christ.  « Si
quelqu’un me sert, qu’il me suive ; et où je suis, moi, là aussi sera mon serviteur » (Jean 12:26). Quel était le
but de la carrière terrestre de Christ ? A-t-il cherché à obtenir de l’influence et une position élevée dans ce
monde ? Non, mais il trouva sa place sur la croix, entre deux brigands condamnés. « Mais, dira-t-on, Dieu et
sa main étaient là ! » — cela est vrai, mais l’homme aussi ! Et cette dernière vérité entraîne nécessairement
notre réjection de la part du monde, si nous marchons avec Christ. Notre association avec Christ nous ouvre
le ciel et nous rejette hors de ce monde ; or, si nous faisons profession d’être au ciel sans que le monde nous
rejette, cela prouve qu’il y a quelque chose de faux dans la position que nous avons prise. Si Christ était sur
la terre aujourd’hui, quel serait son chemin, où tendrait-il et où se terminerait-il ? Que Dieu nous donne de
répondre  à  ces  questions  à  la  lumière  de  cette  Parole,  qui  est  plus  pénétrante  qu’aucune  épée  à  deux
tranchants et qui nous place, tels que nous sommes, sous le regard du Tout-Puissant ; et que le Saint Esprit
nous rende fidèles envers notre Maître absent, crucifié et rejeté. Celui qui marche selon l’Esprit sera rempli
de Christ ; et étant rempli de lui, il sera occupé non de la souffrance, mais de celui pour lequel il souffre. Si le
regard est arrêté sur Christ, les souffrances ne seront rien en comparaison de la joie présente et de la gloire à
venir.

Jetons maintenant un coup d’œil rapide sur la vision très significative d’Abram, qui nous est rapportée
dans les derniers versets de ce chapitre : « Et, comme le soleil se couchait, un profond sommeil tomba sur
Abram ;  et  voici,  une  frayeur,  une  grande  obscurité,  tomba  sur  lui.  Et  l’Éternel  dit  à  Abram :  Sache
certainement  que  ta  semence  séjournera  dans  un  pays  qui  n’est  pas  le  sien,  et  ils  l’asserviront,  et
l’opprimeront pendant quatre cents ans. Mais aussi je jugerai, moi, la nation qui les aura asservis  ; et après
cela ils sortiront avec de grands biens… Il arriva que le soleil s’étant couché, il y eût une obscurité épaisse  ;
et voici une fournaise fumante, et un brandon de feu qui passa entre les pièces des animaux ».

On peut dire que l’histoire entière d’Israël est résumée dans ces deux figures de la fournaise fumante et
du brandon.  La première représente les  diverses époques pendant  lesquelles  les Israélites ont  été mis  à
l’épreuve et ont souffert : leur longue servitude en Égypte, les temps de leur assujettissement aux rois de
Canaan, ceux de leur captivité à Babylone, et ceux, enfin, de leur dispersion actuelle. On peut considérer
Israël comme passant au travers de la fournaise fumante pendant toutes ces différentes périodes (voyez Deut.



4:20 ; 1 Rois 8:51 ; Ésaïe 48:10). Le brandon, au contraire, est l’image de ces phases de l’histoire d’Israël,
dans lesquelles l’Éternel apparaît en grâce pour secourir les siens : telles sont la délivrance d’Égypte, par la
main de Moïse ; la délivrance de la puissance des rois de Canaan, par le ministère des Juges ; le retour de
Babylone, en vertu du décret de Cyrus, et enfin, la délivrance finale du peuple, quand Christ apparaîtra dans
sa gloire. On ne parvient à l’héritage qu’au travers de la fournaise fumante et plus la fumée du four est
épaisse, plus aussi sera brillant le « brandon » ou « la lampe » du salut de Dieu.

L’application de ce principe n’est pas bornée au seul peuple de Dieu, dans son ensemble  ; mais elle
concerne encore  chacun de ceux qui  le  composent.  Tous ceux qui  sont  jamais  parvenus à une position
éminente, comme serviteurs, ont passé par la fournaise fumante avant que d’être appelés à jouir du brandon
ou de la lampe. « Une frayeur, une grande obscurité » traversa l’esprit d’Abram ; Jacob eut à supporter vingt
années de rudes travaux dans la maison de Laban ; Joseph trouva le four fumant de l’affliction dans les
prisons d’Égypte ;  Moïse  passa  quarante  ans  dans le  désert.  L’Écriture  nous montre  l’application de ce
principe relativement aux diacres ou « serviteurs » et aux évêques ou « surveillants ». Que les « serviteurs »
soient premièrement « mis à l’épreuve » ; et qu’ensuite ils « servent », étant trouvés « irréprochables » (1
Tim. 3:10) ; « Que le surveillant ne soit pas nouvellement converti, de peur qu’étant enflé d’orgueil, il ne
tombe dans la faute du diable » (1 Tim. 3:6). Être enfant de Dieu est une chose ; être serviteur de Christ en
est une autre et une toute différente. Si je place mon enfant dans mon jardin, il y fera peut-être plus de mal
que de bien. Pourquoi ? Est-ce parce qu’il n’est pas un enfant bien-aimé ? Non, mais parce qu’il n’est pas un
serviteur exercé. Là gît toute la différence. Une relation et un emploi sont deux choses distinctes ; non que
tout enfant de Dieu n’ait quelque chose à faire, à souffrir, à apprendre, mais il demeure toujours vrai que
le service public et la discipline secrète sont intimement unis dans les voies de Dieu. Il faut que celui qui
paraît beaucoup en public ait cette disposition humble, ce jugement mûr, cet esprit soumis et mortifié, cette
volonté brisée, ce ton doux, qui sont les beaux et sûrs résultats de la discipline secrète de Dieu. En général,
on verra que ceux qui se mettent en avant sans posséder, plus ou moins, les qualités morales dont nous
parlons, défaillent tôt ou tard.

Seigneur Jésus, tiens tes faibles serviteurs bien près de toi, et dans ta main !

12 - Chapitre 16
Ici nous voyons l’incrédulité s’emparer de l’esprit d’Abram et, encore une fois, le détourner pour un

temps du sentier de l’heureuse et simple confiance en Dieu. « Et Saraï dit à Abram : Tu vois que l’Éternel
m’a  empêchée  d’avoir  des  enfants »  (v.  2).  Ces  paroles  sont  l’expression  de  l’impatience  ordinaire  de
l’incrédulité ;  Abram  aurait  dû  les  traiter  en  conséquence  et  attendre  patiemment  du  Seigneur
l’accomplissement  de  la  promesse ;  mais  notre  pauvre  cœur  naturel  préfère  tout  autre  chose  à  une
position d’attente : il aura recours à des expédients, à un plan ; il usera d’une ressource quelconque plutôt
que de rester dans une position qui lui pèse. Ce sont deux choses fort différentes que croire une promesse ou
bien  en  attendre  patiemment  l’accomplissement.  La  conduite  d’un  enfant  nous en  fournit  de  nombreux
exemples : quand nous promettons quelque chose à l’un de nos enfants, il n’a aucune idée de douter de notre
parole ; néanmoins nous pouvons le voir grandement agité, et impatient de savoir quand et comment nous
accomplirons notre promesse. Or, la conduite d’un enfant est un miroir dans lequel l’homme le plus sage
peut contempler sa propre image. Abram montre de la foi au chapitre 15 ; et cependant il manque de patience
au chapitre 16: et ainsi nous comprenons mieux le sens et la beauté de ce que nous lisons au chapitre 6 de
l’épître aux Hébreux : « Afin que vous ne deveniez pas paresseux, mais imitateurs de ceux qui, par la foi et
par la patience, héritent ce qui avait été promis ». Dieu fait une promesse et la foi croit cette promesse ; —
l’espérance anticipe la promesse et la patience en attend tranquillement l’accomplissement.

Il y a dans le commerce ce qu’on appelle « la valeur actuelle » d’une lettre de change ou d’un billet à
ordre : il en est de même dans le monde de la foi ; il y a aussi une valeur présente des promesses de Dieu, et
la mesure qui règle cette valeur est la connaissance expérimentale de Dieu dans le cœur : car c’est de notre
appréciation de Dieu que dépendra l’évaluation que nous ferons de ses promesses ; de plus, l’âme soumise et



patiente trouve une riche et pleine récompense en s’attendant ainsi à Dieu pour l’accomplissement de tout ce
qu’il a promis.

Quand à Saraï, ce qu’elle dit à Abram revenait réellement à ceci : « L’Éternel m’a manqué ; peut-être que
ma servante égyptienne me sera une ressource ». Tout, excepté Dieu, convient au cœur incrédule ; et on est
souvent étrangement surpris de voir à quelles futilités le croyant peut s’attacher, quand une fois il a perdu le
sentiment de la présence de Dieu, et qu’il oublie que sa fidélité ne fait jamais défaut et que lui-même suffit à
tout. L’âme perd ainsi cette disposition paisible et cet équilibre, si nécessaires pour le témoignage fidèle de
celui qui marche par la foi ; comme le monde, elle a recours à toute espèce d’expédients, pour atteindre son
but ; et elle appelle cela : « faire un usage louable des moyens ».

Mais c’est une chose amère, et dont les conséquences sont toujours funestes, que de se soustraire à une
dépendance absolue de Dieu. Si Saraï avait dit : « La nature m’a fait défaut, mais Dieu est ma ressource »,
tout eût été bien différent ; elle fût restée sur un terrain vrai, car, de fait, la nature lui avait fait défaut. Mais
c’était la nature sous une forme ; et Saraï, qui n’avait pas encore appris à détourner ses regards de la nature
sous toutes ses formes, voulut en essayer une autre. Au jugement de Dieu, comme à celui de la foi, la nature
ne valait pas mieux en Agar qu’en Sara : la nature, qu’elle soit vieille ou jeune, est la même aux yeux de
Dieu  et,  partant,  aux  yeux  de  la  foi.  Mais  cette  vérité  n’a  de  puissance  sur  nous  qu’autant  que,
expérimentalement,  Dieu est  devenu le centre de notre existence.  Du moment que nous détournons nos
regards  de  ce  Dieu  glorieux,  nous  sommes  capables  de  nous  livrer  aux  inventions  les  plus  viles  de
l’incrédulité ; et ce n’est qu’autant que nous nous appuyons sérieusement sur le Dieu vivant, seul vrai et seul
sage, que nous pouvons renoncer à tout ce qui est de la créature. Non que nous méprisions les instruments
dont Dieu se sert : ce serait de l’indifférence et non de la foi. La foi fait cas de l’instrument, non à cause de
lui-même, mais à cause de celui qui l’emploie ; tandis que l’incrédulité ne regarde que l’instrument et fait
dépendre le succès de la puissance apparente de cet instrument, au lieu d’en juger d’après la vertu toute-
puissante de celui qui, en, grâce, se sert de lui. Saül, regardant David, et puis le Philistin, dit au premier  :
« Tu ne saurais aller contre ce Philistin, pour combattre contre lui ; car tu n’es qu’un jeune garçon ». Mais
pour David, la question n’est pas de savoir s’il pourra vaincre le Philistin, mais si l’Éternel en a le pouvoir.

Le sentier de la foi est un sentier très simple et très étroit. La foi ne déifie, ni ne méprise les moyens  ; elle
les  apprécie  pour  autant  que c’est  Dieu réellement  qui  les  emploie,  et  non pas  au delà.  Or,  il  y  a  une
différence très grande entre l’emploi que Dieu fait de la créature pour me servir, et l’emploi que l’homme en
fait pour exclure Dieu ; on n’y prend pas assez garde. Dieu se servit des corbeaux pour nourrir Élie, mais
Élie  ne se  servit  pas  d’eux pour  exclure  Dieu.  Quand le  cœur  est  réellement  occupé de Dieu,  il  ne  se
préoccupe pas des moyens ; il compte sur Dieu, dans la douce assurance que, quels que soient les moyens
dont Dieu usera, il bénira, il aidera, il pourvoira.

Or, dans le cas qui nous occupe, il est évident qu’Agar n’était pas un instrument employé de Dieu pour
accomplir la promesse qu’il avait faite à Abram. Dieu avait promis un fils à Abram, mais il n’avait pas dit
que  ce  fils  serait  celui  d’Agar,  et  le  récit  biblique  nous  apprend  qu’Abram  et  Saraï,  l’un  et  l’autre,
augmentèrent  leur  peine,  en  ayant  recours  à  Agar ;  car,  Agar,  « voyant  qu’elle  avait  conçu,  méprisa  sa
maîtresse », et ce ne fut même là que le commencement de tous les chagrins qui furent le résultat de leur
empressement à recourir à des moyens humains. La dignité de Saraï fut foulée aux pieds par une esclave
égyptienne ; car Agar voyant l’état de faiblesse dans lequel était sa maîtresse, la méprisa. On ne conserve
réellement sa dignité et son autorité qu’autant que l’on demeure dans une position de dépendance. Nul n’est
aussi indépendant de tout ce qui l’entoure, que celui qui marche vraiment par la foi et qui ne s’attend qu’à
Dieu ; mais dès que l’enfant de Dieu se rend débiteur de la nature ou du monde, il perd la dignité de sa
position et ne tarde pas à le sentir. On ne comprend pas assez la perte qui résulte du plus petit écart dans le
chemin de la foi.  Tous ceux qui  suivent ce chemin rencontreront,  sans aucun doute,  des épreuves et du
travail, mais aussi ils peuvent être assurés qu’ils seront plus que dédommagés par la joie et le bonheur qui
deviendront leur partage ; tandis que ceux qui s’écartent de ce chemin, rencontreront des épreuves bien plus
grandes, sans compensation aucune.



« Et Saraï dit à Abram : Le tort qui m’est fait est sur toi ». Quand nous avons manqué, nous sommes
souvent  portés  à  jeter  le  blâme  sur  un  autre :  Saraï  ne  faisait  que  recueillir  le  fruit  de  sa  proposition,
cependant elle dit à Abram : « Le tort qui m’est fait est sur toi » ; puis, avec la permission d’Abram, elle
cherche à se débarrasser de l’épreuve que son impatience lui a attirée. «  Et Abram dit à Saraï : Voici, ta
servante est entre tes mains, fais-lui comme il sera bon à tes yeux. Et Saraï la maltraita, et elle s’enfuit de
devant elle » (v. 5-6). Mais on ne réussit pas ainsi ; on ne se débarrasse pas de la « servante » par de mauvais
traitements. Quand nous faisons des fautes et que nous sommes appelés à en subir les conséquences, nous ne
pouvons pas nous soustraire à ces conséquences en usant d’orgueil et de violence. Nous essayons souvent de
ce  moyen,  mais  nous  ne  faisons  qu’aggraver  le  mal.  Quand  nous  avons  manqué,  nous  devrions  nous
humilier, confesser notre faute et attendre de Dieu la délivrance. Mais nous ne voyons rien de semblable dans
la conduite de Saraï ; tout au contraire : elle n’a pas la conscience d’avoir mal fait ; et loin d’attendre de Dieu
la délivrance, elle cherche à se délivrer elle-même, à sa manière. Mais tous les efforts que nous faisons pour
redresser nos erreurs, avant de les avoir pleinement confessées, ne tendent qu’à rendre notre sentier plus
difficile. C’est pourquoi Dieu a voulu qu’Agar revînt à sa maîtresse, et mît au monde un fils, qui ne fut pas le
fils de la promesse, mais une épreuve pour Abram et pour sa maison, comme nous le verrons par la suite.

Tout ceci  doit  être considéré à un double point  de vue :  en premier lieu,  comme manifestation d’un
principe  pratique  d’une  haute  importance ;  ensuite  sous  le  point  de  vue  de  la  doctrine.  D’abord,  nous
apprenons que, quand, par l’incrédulité de nos cœurs, nous sommes tombés dans quelque faute, ce n’est ni en
un moment, ni par nos propres artifices, que nous pouvons remédier à ces fautes. Il  faut que les choses
suivent leur cours : « Ce qu’un homme sème, cela aussi il le moissonnera. Car celui qui sème pour sa propre
chair moissonnera de la chair la corruption ; mais celui qui sème pour l’Esprit moissonnera de l’Esprit la vie
éternelle » (Gal. 6:7-8). C’est là un principe invariable que nous rencontrons partout dans l’Écriture, et dans
notre propre histoire. Dieu pardonne le péché et restaure l’âme ; mais il faut que nous recueillions ce que
nous avons semé. Abram et Saraï eurent à supporter pendant des années la présence de la servante et de son
fils, et ils ne purent se débarrasser d’eux que conformément à la volonté de Dieu. Il y a une bénédiction
particulière à s’abandonner à Dieu. Si Abram et Saraï eussent fait ainsi dans le cas qui nous occupe, ils
n’auraient jamais été tourmentés par la présence de la servante et de son fils ; mais puisqu’ils avaient eu
recours à la nature, il fallait qu’ils en subissent les conséquences. Souvent, hélas  ! nous sommes « comme un
taureau indompté », tandis que notre bonheur serait de soumettre et faire taire notre âme comme un enfant
sevré auprès de sa mère (Ps. 131:2). Le taureau indompté nous représente celui qui se débat follement sous le
joug  des  circonstances,  rendant  son  joug  d’autant  plus  douloureux  par  les  efforts  qu’il  fait  pour  s’en
débarrasser ; un enfant sevré est l’image de celui qui courbe humblement la tête sous chaque dispensation et
qui rend son lot d’autant plus agréable, par l’entière soumission de son esprit.

Ensuite, au point de vue de la doctrine, nous sommes autorisés à considérer Agar et son fils comme des
figures de l’alliance des œuvres et de tous ceux qui, par elle, sont nés pour la servitude. «  Car il est écrit
qu’Abraham a eu deux fils, l’un de la servante, et l’autre de la femme libre. Mais celui qui naquit de la
servante naquit selon la chair,  et  celui qui naquit de la femme libre naquit par la promesse. Ces choses
doivent être prises dans un sens allégorique : car ce sont deux alliances, l’une du mont Sina, enfantant pour la
servitude, et c’est Agar… » (Gal. 4:22-25). Dans cet important passage, la chair est mise en contraste avec la
promesse, et nous apprenons ainsi quelle est la pensée de Dieu non seulement quant à la signification du mot
chair, mais encore quant à l’effort que fait Abram pour obtenir la semence promise, par le moyen d’Agar, au
lieu  de  se  confier  en  la  promesse  de  Dieu.  Les  deux alliances  sont  figurées  par  Agar  et  Sara,  et  sont
diamétralement opposées l’une à l’autre. « L’une enfantant pour la servitude », en ce qu’elle soulevait la
question de la capacité de l’homme « à faire » et « à ne pas faire », et faisant dépendre la vie entièrement de
cette capacité : « Celui qui aura fait ces choses, vivra par elles ». C’est l’alliance d’Agar. Mais l’alliance de
Sara révèle Dieu comme le Dieu de la promesse, promesse entièrement indépendante de l’homme et fondée
sur le bon vouloir et le pouvoir de Dieu pour l’accomplir. Dieu n’attache aucun « si » à ses promesses. Il les
fait sans conditions, et est décidé à les accomplir ; et la foi compte sur lui, dans une parfaite liberté de cœur.
Aucun effort de la nature n’est nécessaire à l’accomplissement des promesses de Dieu : et c’est précisément
à cet égard qu’Abram et Saraï faillirent. Ils tentèrent d’atteindre un certain but qui leur avait été absolument
assuré par une promesse de Dieu. Ainsi fait l’incrédulité. Par son activité inquiète, elle soulève des nuages



qui enveloppent l’âme et empêchent que les rayons de la gloire de Dieu ne l’atteignent. « Et il ne fit pas là
beaucoup de miracles à cause de leur incrédulité » (Matt. 13:58). Un des caractères distinctifs de la foi, c’est
qu’elle laisse toujours à Dieu le champ libre pour la manifestation de lui-même ; et assurément, quand Dieu
se manifeste, la place qui convient à l’homme est celle d’un heureux adorateur.

L’erreur, dans laquelle les Galates s’étaient laissés entraîner, consistait à ajouter quelque chose qui était
de « la nature », à ce que Christ avait déjà accompli sur la croix. L’Évangile que Paul leur avait annoncé, et
que les Galates avaient reçu, était la simple présentation de la grâce de Dieu, absolue, sans réserve et sans
condition. « Jésus Christ avait été dépeint crucifié au milieu d’eux » (Gal. 3:1). Ce n’était pas simplement
une promesse de Dieu, mais une promesse divinement et glorieusement accomplie. Un Christ crucifié réglait
tout quant aux droits de Dieu et aux besoins de l’homme ; mais les faux docteurs renversaient ou cherchaient
à renverser tout l’évangile de Christ, en disant : « Si vous n’avez pas été circoncis selon l’usage de Moïse,
vous ne pouvez être sauvés » (Actes 15:1) ; et ainsi, selon la déclaration de l’apôtre lui-même, ils annulaient
réellement  la  grâce  de  Dieu ;  et  Christ  était  mort  pour  rien  (Gal.  2:21).  Il  faut  que  Christ  soit  un
Sauveur complet, sinon il n’est pas un Sauveur du tout. Dès que quelqu’un dit : « À moins que vous ne soyez
ceci ou cela, vous ne pourrez être sauvés », il renverse de fond en comble l’évangile de Christ, attendu que
cet évangile me révèle Dieu descendant jusqu’à moi, tel que je suis, pécheur coupable, misérable et perdu par
ma propre faute ; et de plus m’apportant une entière rémission de tous mes péchés, et une pleine délivrance
de mon  état  de  perdition,  en  vertu de  l’œuvre accomplie  par  lui-même sur  la  croix.  C’est  pourquoi  si
quelqu’un dit : « Il faut que vous soyez ceci ou cela, pour être sauvé », il dépouille la croix de toute sa gloire
et nous enlève toute notre paix ; car, si le salut dépend de ce que nous soyons, ou de ce que nous fassions
quelque chose, nous serons inévitablement perdus. Mais, Dieu en soit béni, il n’en est pas ainsi. Le grand
principe fondamental de l’Évangile, c’est que Dieu est Tout et l’homme Rien : ce n’est pas un mélange de
Dieu et de l’homme ; tout est de Dieu. La paix que donne l’Évangile ne repose pas en partie sur l’œuvre de
Christ, et en partie sur l’œuvre de l’homme ; mais entièrement et uniquement sur l’œuvre de Christ, parce
que cette œuvre est parfaite, parfaite pour toujours, et qu’elle rend parfaits comme elle-même tous ceux qui
mettent leur confiance en elle.

Sous la loi, Dieu se tenait, en quelque sorte, tranquille pour voir ce que l’homme pourrait faire : tandis
que,  dans  l’Évangile,  nous  voyons  Dieu  agissant  et  l’homme  appelé  à  se  tenir  tranquille  pour  voir  la
délivrance de Dieu (2 Chr. 20:17). Cela étant, l’apôtre n’hésite pas à dire aux Galates  : Vous avez rompu vos
liens avec Christ, vous tous qui vous justifiez par la loi (en nomô) ; vous êtes déchus de la grâce (Gal. 5:4). Si
l’homme a quelque chose à faire dans l’œuvre du salut, Dieu est exclu ; et si Dieu est exclu, le salut est
impossible, attendu qu’il est impossible que l’homme accomplisse un salut par ce qui démontre qu’il est un
être perdu ; si donc le salut est une question de grâce, il faut que tout soit grâce. Il ne peut pas être moitié loi
et moitié grâce ; les deux alliances sont parfaitement distinctes. C’est Sara ou Agar : si c’est Agar, Dieu reste
en dehors ; si c’est Sara, l’homme reste en dehors, et il en est ainsi depuis le commencement jusqu’à la fin.
La loi  s’adresse à l’homme ; elle le met à l’épreuve,  elle manifeste quelle est  réellement sa valeur, elle
démontre qu’il est déchu, elle le place et le tient sous la malédiction aussi longtemps qu’il a affaire avec elle,
c’est-à-dire aussi longtemps qu’il  est vivant.  « La loi a autorité sur l’homme aussi longtemps qu’il  vit »
(Rom. 7:1), mais quand il est mort, son autorité cesse nécessairement pour ce qui est de lui (voyez Rom. 7:1-
6 ; Gal. 2:19 ; Col. 2:20 ; 3:3), bien qu’elle conserve cette autorité dans toute sa force pour maudire tout
homme vivant. L’Évangile, au contraire, affirmant que l’homme est perdu, déchu, mort, révèle Dieu tel qu’il
est, comme le Sauveur de ceux qui sont perdus ; comme celui qui pardonne aux coupables, qui vivifie ceux
qui sont morts ; il ne nous présente pas Dieu comme exigeant quoi que ce soit de l’homme (car que pourrait-
on attendre d’un homme qui est mort en faillite ?), mais comme manifestant sa libre grâce en rédemption.

La différence entre les deux alliances, de la loi et de la grâce, est donc immense, et fait comprendre la
force extraordinaire du langage de l’apôtre dans l’épître aux Galates : « Je m’étonne » ; — « Qui vous a
ensorcelés ? » — « Je crains pour vous ». — « Je suis en perplexité à votre sujet ». — « Je voudrais que ceux
qui vous bouleversent se retranchassent même ! » — Tel est le langage du Saint Esprit qui connaît la valeur
d’un Christ complet, d’un salut complet, et qui sait aussi combien la connaissance de l’un et de l’autre est
nécessaire à un pécheur perdu. Nous ne retrouvons ce même langage dans aucune autre épître, pas même
dans celle aux Corinthiens, bien qu’il y eût parmi ceux-ci des désordres de la nature la plus grossière à



réprimer. Toute faute et toute erreur de l’homme peuvent être corrigées par l’introduction de la grâce de
Dieu ; mais les Galates, comme Abram dans ce chapitre, se détournaient de Dieu et revenaient à la chair.
Quel remède imaginer pour un pareil cas ? Comment corriger une erreur qui consiste à abandonner ce qui
seul peut remédier à tout ? Déchoir de la grâce, c’est retourner sous la loi, de laquelle on ne peut recueillir
que « la malédiction ».

Puisse le Seigneur nous affermir dans sa grâce excellente !

13 - Chapitre 17
Ce chapitre nous fait voir comment Dieu remédie à la faute d’Abram. « Et Abram était âgé de quatre

vingt dix-neuf ans ; et l’Éternel apparut à Abram, et lui dit : Je suis le Dieu Tout-puissant ; marche devant ma
face, et sois parfait » (*).  Ce passage a une signification d’une grande portée. Il  est évident que, lorsque
Abram accepta l’expédient de Saraï, il ne marchait pas devant la face du Dieu Tout-puissant. La foi seule
nous rend capables de vivre librement devant la face du Tout-puissant  ; au lieu que l’incrédulité introduit
toujours plus ou moins le moi, les circonstances, les causes secondaires, et autres choses de cette nature, et
nous prive ainsi de cette joie et de cette paix, de cette sérénité et de cette sainte indépendance, qui sont le
partage de celui qui s’appuie sur le bras du Tout-puissant. Pensons-y bien : Dieu n’est pas pour nos âmes
cette constante réalité, qu’il devrait être ou qu’il serait pour nous, si nous marchions avec une foi plus simple
et dans une dépendance plus entière de lui.

(*) Quand Abraham est appelé à être « parfait », cela ne signifie pas qu’il dut être parfait en lui-même, ce
qui est et a toujours été impossible, mais simplement parfait quant à l’objet de ses affections, c’est-à-dire que
son espérance et  son attente  devaient  être  parfaitement  et  sans  partage concentrées  sur  le  «  Dieu Tout-
puissant ».

Le mot « parfait » est employé au moins dans quatre sens différents dans le Nouveau Testament. Nous
lisons en Matt.  5:48: « Soyez donc parfaits comme votre Père céleste est parfait ».  Le contexte ici nous
apprend que le mot « parfait » se rapporte au principe de notre marche, car un peu plus haut, dans le même
chapitre, au verset 44, nous lisons : « Aimez vos ennemis… en sorte que vous soyez les fils de votre père qui
est dans cieux : car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et envoie sa pluie sur les justes et
sur les injustes ». Être « parfait » dans le sens du verset 48, signifie donc : agir d’après un principe de grâce
envers tous, même envers ceux qui nous injurient et nous font du mal. Un chrétien, qui entre en procès et en
contestation pour soutenir ses droits, n’est pas « parfait comme son Père » ; car son Père agit en grâce, tandis
qu’il agit en justice.

Il n’est pas question de savoir s’il est juste ou injuste d’entrer en procès avec les gens du monde (pour ce
qui regarde les frères, 1 Cor. 6 est concluant), mais tout ce que nous voulons établir, c’est que tout chrétien
qui entre en procès agit d’une manière entièrement opposée au caractère de son Père ; car son Père n’entre
pas en procès avec le monde. Il ne siège pas maintenant sur un trône de jugement, mais sur un trône de
miséricorde et de grâce. Il répand ses bénédictions sur ceux qui, s’il entrait en procès avec eux, seraient déjà
condamnés. Il est donc évident qu’un chrétien qui fait comparaître un homme en justice n’est pas «  parfait,
comme son Père qui est dans les cieux est parfait ».

La parabole, à la fin de Matt. 18, nous apprend que celui qui veut maintenir ses droits ne connaît ni le
vrai caractère, ni les effets de la grâce. Le serviteur n’était pas  injuste, en réclamant ce qui lui était dû, mais il
était impitoyable. Il différait complètement de son maître. Dix mille talents lui avaient été remis, et il pouvait
néanmoins étrangler son compagnon de service pour cent misérables deniers ! Quelle en fut la conséquence ?
Il fut livré aux bourreaux ; il perdit le sentiment béni de la grâce, et dut recueillir les fruits amers de son
insistance à soutenir ses droits, alors qu’il était lui-même un objet de la grâce. Remarquez, en outre, qu’il est
appelé « un méchant serviteur », non parce qu’il devait « dix mille talents », mais parce qu’il n’avait pas
remis  les  « cent  deniers ».  Il  y  avait  suffisamment  de grâce chez  le maître pour  acquitter  les  dix  mille
talents ;  mais le serviteur n’en avait  pas assez pour acquitter  les cent deniers.  Cette parabole a une voix
solennelle pour tous les chrétiens qui entrent en procès ; car bien que dans l’application il soit dit : « Ainsi
aussi  mon  Père  céleste  vous  fera,  si  vous  ne  pardonnez  pas  de  tout  votre  cœur,  chacun à son frère » ;



cependant le principe est d’une application générale, et nous démontre que celui qui a recours à la justice
perd le sentiment de la grâce.

Le chapitre 9 de l’épître aux Hébreux nous présente un autre sens du mot « parfait », et ici encore c’est le
contexte qui détermine ce sens. Il s’agit de perfection « quant à la conscience » (comp. vers. 9), et cet emploi
du mot « parfait » est d’une haute importance. L’adorateur sous la loi ne pouvait jamais avoir une conscience
parfaite, par la raison bien simple qu’il n’avait jamais un sacrifice parfait. Le sang d’un taureau ou d’un bouc
ne pouvait pas « ôter les péchés », et la valeur qu’il pouvait avoir n’était jamais que pour un temps, mais non
pas pour toujours ; en sorte qu’il ne pouvait rendre la conscience parfaite. Maintenant le plus faible croyant a
le  privilège  d’avoir  une  conscience  parfaite.  Pourquoi ?  Est-il meilleur que  l’adorateur  sous  la  loi ?
Nullement, mais il a un meilleur sacrifice. Si le sacrifice de Christ est parfait, et s’il est parfait pour toujours,
la  conscience  du croyant  est  parfaite  et  parfaite  pour  toujours  (comp.  versets  9-14 ;  25-26 ;  10:14).  Le
chrétien qui n’a pas une conscience parfaite, déshonore le sacrifice de Christ ; car c’est comme s’il disait que
ce sacrifice n’a pas aboli le péché, et que les effets du sacrifice de Christ ne sont que temporaires et non point
éternels ;  or,  qu’est-ce  autre  chose,  sinon  rabaisser  le  sacrifice  de  Christ  au  niveau  des  sacrifices  de
l’économie mosaïque ?

Il est nécessaire de bien distinguer entre la perfection dans la chair et la perfection quant à la conscience.
Prétendre à la première, c’est exalter le moi ; rejeter la dernière c’est déshonorer Christ. L’enfant en Christ
devrait avoir une conscience parfaite ; tandis que Paul n’avait ni ne pouvait avoir une chair parfaite. La chair
n’est  pas  présentée  dans  l’Écriture  comme  une  chose  qui  doive  être  perfectionnée,  mais  crucifiée.  La
différence est immense. Le chrétien a du péché en lui, mais non sur lui. Pourquoi ?

Parce que Christ, qui n’eut jamais de péché en lui, avait du péché sur lui, lorsqu’il fut cloué à la croix.
Enfin,  au chapitre  3  de l’épître  aux Philippiens,  nous trouvons deux autres  sens  du mot  « parfait ».

L’apôtre dit : « Non que j’aie déjà reçu le prix ou que je sois déjà parvenu à la perfection », après quoi il dit,
un peu plus loin : « Nous tous donc qui sommes parfaits, ayons ce même sentiment ». Le mot « parfait »
dans le premier passage se rapporte à la pleine et éternelle conformité de l’apôtre avec Christ dans la gloire,
et dans le dernier il se rapporte au fait que Christ est l’objet exclusif de nos cœurs.

« Marche devant ma face ». La vraie puissance consiste à marcher devant la face du Dieu fort ; pour cela,
il faut que le cœur ne soit occupé d’aucun autre objet que de Dieu lui-même. Si nous nous reposons sur la
créature, nous ne marchons pas devant Dieu, mais devant la créature. Il est de la dernière importance pour
nous que nous sachions devant qui nous marchons et quel est l’objet que nous poursuivons. Qu’avons-nous
en vue et sur qui nous reposons-nous, dans ce moment même ? Dieu remplit-il notre avenir tout entier ; les
hommes et les circonstances n’y entrent-ils  pour rien ? La créature n’y a-t-elle point  de place ? Le seul
moyen de s’élever au-dessus du monde, c’est de marcher par la foi,  parce que la foi remplit  la scène si
complètement de Dieu, qu’il ne reste plus de place pour la créature et pour le monde. Si Dieu remplit tout le
champ de ma vue, tout autre objet disparaît, et je puis dire avec le Psalmiste : « Mais toi, mon âme, repose-
toi paisiblement sur Dieu ; car mon attente est en lui. Lui seul est mon rocher et mon salut, ma haute retraite :
je  ne  serai  pas  ébranlé »  (Ps.  62:5-6).  La  nature  parle  autrement,  non  qu’elle  veuille  exclure  Dieu
entièrement, à moins qu’elle ne soit sous l’influence directe d’un scepticisme audacieux et blasphémateur ;
mais son regard et son attente seront toujours partagés.

Il est bon d’observer que Dieu ne partage pas plus sa gloire avec la créature, quant à ce qui concerne les
détails de notre vie actuelle de tous les jours que pour ce qui concerne le salut. Depuis le commencement
jusqu’à la fin il faut que ce soit lui réellement, et lui seul. Il ne suffit pas que nous dépendions de Dieu en
paroles, tandis que, de fait, notre cœur se repose sur la créature. Dieu mettra tout en lumière, il éprouvera le
cœur, et placera la foi dans la fournaise. « Marche devant ma face, et sois parfait ». Tel est le chemin qui
conduit au vrai but. — Quand, par la grâce, l’âme cesse de s’attendre à la créature, alors, et alors seulement,
elle est dans les dispositions voulues pour que Dieu puisse agir ; et quand Dieu agit, tout va bien. Il ne laisse
rien inachevé : il règle parfaitement tout ce qui concerne ceux qui mettent en lui leur confiance. Quand la
souveraine sagesse, la toute-puissance et l’amour infini agissent ensemble, le cœur croyant peut jouir d’un
doux repos. À moins que nous ne puissions trouver quelque circonstance trop grande ou trop petite pour «  le
Dieu Tout-puissant », nous n’avons aucune raison de nous inquiéter de quoi que ce soit ; et c’est là une vérité
puissante et bien propre à placer tous ceux qui croient dans la bienheureuse position où nous trouvons Abram
dans ce chapitre. Dès que Dieu lui eut positivement dit : Abandonne-moi tout, et je pourvoirai à tout, au-delà
de tes plus ambitieux désirs et de tes plus chères espérances : la semence, l’héritage et tout ce qui en découle,
sont parfaitement et éternellement assurés selon l’alliance du Dieu Tout-puissant, — alors «  Abram tomba



sur sa face » (v. 3). Bienheureuse position ! la seule qui, devant le Dieu vivant, créateur du ciel et de la terre,
possesseur de toutes choses, « le Dieu Tout-puissant », convienne à un pécheur faible, dénué et inutile.

« Et Dieu parla avec lui ». C’est quand l’homme est dans la poussière que Dieu peut lui parler en grâce.
La position que prend ici Abram est l’expression de l’abaissement complet en la présence de Dieu : il se tient
devant Dieu dans le sentiment de sa faiblesse et de son néant, et cet abaissement est le sûr précurseur de la
révélation de Dieu lui-même à l’âme. C’est quand la créature se tient ainsi devant Dieu, que Dieu peut se
montrer tel qu’il est, dans toute la gloire de sa personne. Il ne donnera pas sa gloire à un autre. Il peut se
révéler, et  permettre à l’homme d’adorer en présence de cette révélation ; mais jusqu’à ce que l’homme
prenne  la  place  qui  lui  convient,  Dieu  ne  peut  pas  déployer  son  caractère.  Quelle  différence  entre  les
positions d’Abraham dans ces deux chapitres ! Dans l’un, il a la nature devant lui ; dans l’autre, il est dans la
présence du Dieu Tout-puissant. Là, il agissait ; ici, il adore ; là, il avait recours à ses propres combinaisons
et à celles de Sara ; ici, il s’abandonne avec tout ce qui le concerne, son présent et son avenir, dans les mains
de Dieu, et il lui permet d’agir en lui, pour lui, et par lui. C’est pourquoi Dieu peut dire  : « Je te ferai », « Je
t’établirai », « Je te donnerai », « Je te bénirai ». En un mot, Dieu seul et son œuvre sont en cause et là est le
vrai repos du pauvre cœur qui a appris à se connaître un peu.

L’alliance de la circoncision est maintenant introduite. Il faut que chacun des membres de la famille de la
foi,  sans  exception aucune,  porte  dans son  corps  le  sceau de  son alliance.  « On ne manquera  point  de
circoncire celui qui est né dans ta maison et celui qui est acheté de ton argent ; et mon alliance sera en votre
chair comme alliance perpétuelle. Et le mâle incirconcis, qui n’aura point été circoncis en la chair de son
prépuce, cette âme sera retranchée de ses peuples :  il  a violé mon alliance » (v. 9-14). Le chapitre 4 de
l’épître aux Romains  nous apprend que la circoncision était  « le  sceau de la  justice  de la  foi »  (v.  11).
« Abram crut Dieu, et cela lui fut compté à justice ». Étant ainsi tenu pour juste, Dieu met son « sceau » sur
lui.

Le sceau par lequel, maintenant, le croyant est scellé n’est pas, comme alors, une marque en la chair,
mais ce « Saint Esprit de la promesse, par lequel vous avez été scellés pour le jour de la rédemption » (Éph.
4:30). Ceci est fondé sur l’éternelle relation du croyant avec Christ et sur sa parfaite identification avec lui
dans la mort et la résurrection, ainsi qu’il est écrit (Col. 2:10-13) : « Et vous êtes accomplis en lui, qui est le
chef de toute principauté et autorité, en qui aussi vous avez été circoncis d’une circoncision qui n’a pas été
faite de main, dans le dépouillement du corps de la chair par la circoncision du Christ, étant ensevelis avec
lui dans le baptême, dans lequel aussi vous avez été ressuscités ensemble par la foi en l’opération de Dieu
qui l’a ressuscité d’entre les morts. Et vous, lorsque vous étiez morts dans vos fautes et dans l’incirconcision
de votre chair, il vous a vivifiés ensemble avec lui, nous ayant pardonné toutes nos fautes ». Ce magnifique
passage nous apprend ce que la circoncision représentait réellement. Tout croyant est de « la circoncision »
en vertu de son association vivante avec celui qui, par sa croix, a pour toujours aboli tout ce qui s’opposait à
la parfaite justification de son Église. Il n’y a pas eu une seule tache de péché sur la conscience des siens, ni
un principe de péché dans leur nature, dont Christ n’ait porté le jugement sur la croix  ; et maintenant, les
croyants sont envisagés comme étant morts avec Christ, comme ayant été couchés dans la tombe avec lui et
ayant été ressuscités avec lui, et rendus agréables en lui ; leurs péchés, leurs iniquités, leurs transgressions,
leur inimitié, leur incirconcision, ayant été complètement ôtés par la croix. La sentence de mort est inscrite
sur la chair ; mais le croyant possède une vie nouvelle unie au Chef ressuscité dans la gloire.

Dans le passage que nous venons de citer, l’apôtre nous apprend que l’Église est sortie vivifiée de la
tombe de Christ ; et de plus, que le pardon des péchés de l’Église est aussi complet et aussi entièrement
l’œuvre de Dieu que l’a été la résurrection de Christ d’entre les morts. Or nous savons que la résurrection de
Christ a été le résultat de l’intervention de l’excellente grandeur de la force de Dieu, ou selon l’opération de
la puissance de sa force (voyez Éph. 1:19). Quelle expression énergique pour dire la grandeur et la gloire de
la rédemption, aussi bien que le solide fondement sur lequel elle repose.



Quel repos, quel parfait repos le cœur et la conscience trouvent ici  ! Quelle délivrance complète pour une
âme fatiguée et chargée ! Tous nos péchés sont ensevelis dans la tombe de Christ ; pas un seul, même le plus
petit, n’est resté en dehors ! Dieu a fait cela pour nous. Tout ce que son œil pénétrant a pu découvrir en nous,
il l’a placé sur la tête de Christ lorsqu’il était attaché à la croix ! Ce fut alors, et sur cette croix, que Dieu
jugea Christ, au lieu de nous juger pour toujours en nous plongeant dans les peines de l’enfer ! Tels sont les
précieux  fruits  des  conseils  merveilleux,  insondables  et  éternels  de  l’amour  rédempteur.  Nous  sommes
« scellés », non pas d’un sceau extérieur, en la chair, mais du Saint Esprit. Toute la famille de la foi est
scellée de ce sceau. La valeur et l’invariable efficace du sang de Christ sont telles que le Saint Esprit, la
troisième personne de la Trinité éternelle, peut venir faire sa demeure dans chacun de ceux qui ont mis en
elles leur confiance.

Que reste-t-il  donc à faire à ceux qui  savent  ces choses,  sinon de « demeurer fermes,  inébranlables,
abondant toujours dans l’œuvre du Seigneur » ? Ô Seigneur, qu’il en soit ainsi par la grâce de ton Saint
Esprit !

14 - Chapitre 18
Ce chapitre nous fournit  un bel  exemple des résultats  d’une vie de séparation et  d’obéissance  :  « Si

quelqu’un m’aime, il gardera ma parole, et mon Père l’aimera, et nous viendrons à lui, et nous ferons notre
demeure chez lui » (Jean 14:23). Ce passage, mis en rapport avec le contenu du chapitre qui nous occupe,
montre que le genre de communion dont jouit une âme obéissante est absolument inconnu à celui qui se meut
dans une atmosphère mondaine.

Ceci ne touche en aucune manière la question du pardon ou de la justification. Tous les croyants sont
revêtus de la même robe de justice ; ils sont tous placés devant Dieu, sous une seule et même justification. La
même vie descend de la Tête qui est au ciel, et se répand dans tous les membres sur la terre. Cette importante
doctrine, développée à plusieurs reprises déjà dans les pages qui précèdent, est établie de la manière la plus
claire dans les Écritures. Mais nous avons à nous souvenir que la justification et les fruits de la justification
sont deux choses entièrement différentes. Être un enfant est une chose ; être un enfant obéissant en est une
autre. Or, un père aime un enfant obéissant et fera de lui le dépositaire de ses pensées et de ses plans. N’en
serait-il pas de même de notre Père céleste ? Les paroles de notre Seigneur (Jean 14:23-24) mettent cette
question hors de doute, et démontrent, de plus, que prétendre aimer Christ, et ne pas « garder sa parole », est
de l’hypocrisie : « Si quelqu’un m’aime, il gardera ma parole ». Si donc nous ne gardons pas sa parole, c’est
la preuve évidente que nous ne marchons pas dans l’amour du nom de Christ. Notre amour pour Christ se
montre en ce que nous faisons les choses qu’il nous a commandées, et non en ce que nous disions  : Seigneur,
Seigneur ! À quoi sert de dire : J’y vais, Seigneur, tandis que le cœur ne songe pas à aller ? (comp. Matt.
21:28-32).

Bien qu’Abraham soit tombé dans des fautes de détail, nous voyons cependant en lui quelqu’un qui, à
tout prendre, se distingue par une vie avec Dieu élevée, vraie, intime, et qui, dans la partie de son histoire que
nous méditons dans ce moment, jouit de trois privilèges particuliers, savoir : d’offrir à Dieu quelque chose
qui lui est agréable ; d’être en pleine communion avec Dieu, et d’intercéder pour les autres devant Dieu. Ce
sont  là  autant  de  glorieux  privilèges  qui  accompagnent  une  marche  sainte,  une  vie  de  séparation  et
d’obéissance. L’obéissance est agréable à l’Éternel comme étant le fruit de sa propre grâce dans nos cœurs.
Nous voyons comment le seul homme parfait qui ait jamais existé faisait les délices du Père  : à plusieurs
reprises Dieu lui rend témoignage du ciel, en disant : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j’ai trouvé
mon plaisir » (Matt. 3:17). La vie de Christ sur la terre était, pour le ciel, un sujet de joie continuelle ; toutes
ses voies faisaient monter sans cesse un encens de bonne odeur devant le trône de Dieu. De la crèche à la
croix, il a toujours fait les choses qui étaient agréables à son Père. Il n’y avait dans ses voies ni interruption,
ni variation, ni point saillant. Il fut le seul parfait. En lui seul le Saint Esprit a pu tracer une vie parfaite ici-
bas.  Quand  nous  suivons  le  cours  de  l’histoire  sacrée,  nous  rencontrons  çà  et  là  une  âme  qui,
occasionnellement,  a  réjoui  le  ciel.  Ainsi,  dans  le  chapitre  qui  nous occupe,  nous trouvons l’étranger  à



Mamré, dans sa tente, offrant à l’Éternel ce qui peut le satisfaire : — les dons sont offerts avec amour et
acceptés avec bon vouloir.

Ensuite nous voyons Abraham jouissant d’une communion intime avec l’Éternel, intercédant auprès de
lui, d’abord pour ce qui le concerne personnellement (v. 9-15), puis pour les habitants de Sodome (v. 22-33).
Quel affermissement pour le cœur d’Abraham dans la promesse de Dieu : « Sara aura un fils ! » Cependant,
cette promesse ne fit que produire un sourire chez Sara, comme elle avait fait pour Abraham au chapitre
précédent.

L’Écriture parle de deux sortes de « rire » ; d’abord, il y a celui dont l’Éternel remplit la bouche de son
peuple, alors que, dans un moment de grande épreuve, il leur vient en aide d’une manière signalée  : « Quand
l’Éternel rétablit les captifs de Sion, nous étions comme ceux qui songent. Alors notre bouche fut remplie de
rire, et notre langue de chants de joie ; alors on dit parmi les nations : l’Éternel a fait de grandes choses pour
ceux-ci » (Ps. 126:1-2). Ensuite, il y a le rire que l’incrédulité met dans notre bouche, lorsque les promesses
de Dieu sont trop glorieuses pour être reçues dans nos cœurs étroits, ou quand les moyens extérieurs dont
Dieu se sert sont trop petits, à notre jugement, pour l’accomplissement de ses grands desseins. Nous n’avons
pas honte du premier de ces rires et nous ne craignons pas de l’avouer. Les fils de Sion n’ont pas honte de
dire : « Alors notre bouche fut remplie de rire ». Nous pouvons rire de bon cœur quand c’est l’Éternel qui
nous fait rire. « Et Sara le nia, disant : je n’ai pas ri, car elle eut peur ». L’incrédulité fait de nous des lâches
et des menteurs ; la foi nous donne de la hardiesse et nous rend vrais ; elle nous rend capables de « nous
approcher avec confiance », et « avec un cœur vrai » (Héb. 4:16 ; 10:22).

Mais il  y a plus : Dieu fait  d’Abraham le dépositaire de ses pensées et de ses desseins à l’égard de
Sodome ; car, bien que Sodome ne concerne pas personnellement Abraham, il est assez près de Dieu pour
que Dieu l’instruise de ses secrets desseins à l’égard de cette ville. Si nous voulons connaître les intentions
de Dieu à l’égard du présent siècle mauvais, il faut que nous soyons entièrement séparés de celui-ci et que
nous ne prenions aucune part à ses projets et à ses spéculations. Plus nous nous tiendrons près de Dieu, plus
nous serons soumis à sa Parole, plus aussi nous connaîtrons ses pensées à l’égard de toutes choses. Nous
n’avons pas besoin d’étudier les journaux pour apprendre ce qui va arriver dans le monde : l’Écriture nous
révèle tout ce qu’il  nous importe d’en savoir.  Ses pures et saintes pages nous font connaître tout ce qui
concerne le caractère, le cours et la destinée de ce monde. Si, au contraire, nous avons recours aux hommes
du monde pour nous instruire de ces choses, Satan s’en servira peut-être pour nous tromper et nous empêcher
de voir. Si Abraham fût allé à Sodome pour se mettre au fait de ce qui s’y passait  ; s’il se fût adressé à
quelqu’un de ses  chefs  les  plus  intelligents  pour  savoir  ce  qu’il  pensait  de  l’état  de  Sodome et  de  ses
perspectives  d’avenir  dans  ce  moment-là,  que  lui  aurait-il  répondu ?  Sans  aucun  doute,  il  eût  dirigé
l’attention d’Abraham sur les entreprises agricoles et architecturales de ses compatriotes, ainsi que sur les
immenses  ressources  du pays ;  il  lui  aurait  fait  voir  une foule  de vendeurs  et  d’acheteurs,  de  gens qui
bâtissaient et qui plantaient, qui mangeaient et qui buvaient, de gens qui se mariaient et qui donnaient en
mariage. Ces hommes de Sodome n’eussent même pas rêvé d’un jugement ; et si quelqu’un leur en eût parlé,
on eût pu voir sur leurs lèvres le rire de l’incrédulité. Il est évident que ce n’est pas à Sodome qu’il fallait
aller pour apprendre quelle serait la fin de cette ville. Non, le lieu où Abraham s’était tenu devant l’Éternel
(Gen. 19:27) était le seul d’où le regard pût embrasser toute la scène. Là, Abraham dominait tous les nuages
qui s’étaient amoncelés sur Sodome. Là, dans la sérénité et le calme de la présence de Dieu, tout était devenu
clair pour lui, par la révélation même de Dieu.

Quel usage Abraham fit-il de ce que Dieu lui avait révélé et de la position bienheureuse dont il jouissait  ?
De quoi était-il occupé dans la présence de l’Éternel ? Il intercède pour les autres devant l’Éternel : et c’est
ici le troisième privilège accordé à Abraham dans ce chapitre. Abraham pouvait intercéder pour ceux qui se
trouvaient mêlés au peuple corrompu de Sodome et qui étaient en danger d’être enveloppés dans le même
jugement que cette ville coupable. Comme il arrive toujours en pareil cas, Abraham fit un bon et saint usage
de sa position auprès de Dieu. L’âme qui peut s’approcher de Dieu dans une pleine assurance de foi, ayant le
cœur et la conscience parfaitement en paix, se reposant sur Dieu pour le passé, le présent et l’avenir, sera
aussi en état d’intercéder pour les autres et intercédera pour eux. Celui qui a revêtu «  l’armure complète de



Dieu » peut prier « pour tous les saints » (Éph. 6:18) ; et sous quel aspect ceci ne nous fait-il pas entrevoir
l’intercession de notre « grand Souverain Sacrificateur qui a traversé les cieux ! » (Héb. 4:14). Quel repos
infini ne trouve-t-il pas dans tous les conseils de Dieu ? Avec quel sentiment profond de son acceptation ne
siège-t-il pas dans les cieux, au milieu de la gloire du trône de la Majesté  ? Avec quelle efficacité toute-
puissante ne plaide-t-il pas, devant cette Majesté, pour ceux qui travaillent et se fatiguent au milieu de la
corruption qui règne dans le monde ? Oh ! que bienheureux sont ceux qui sont les objets de son intercession
toute-puissante ! Qu’ils  sont  heureux à la fois et en sécurité ! Plût à Dieu que nous eussions des cœurs
pénétrés de ces choses, des cœurs élargis par une communion personnelle avec Dieu, capables de recevoir
une plus grande mesure de la plénitude infinie de sa grâce et de comprendre davantage combien il a pourvu à
tout, pour nous et pour nos besoins.

Nous  voyons  dans  ce  passage  que,  quelque  bénie  que  pût  être  l’intercession  d’Abraham,  cette
intercession était cependant limitée, parce que l’intercesseur n’était qu’un homme ; elle n’atteignait pas à la
hauteur du besoin. Abraham dit : « Je parlerai encore une seule fois », puis il s’arrête, comme s’il craignait
d’avoir présenté au trésor de la grâce une traite trop considérable ou comme s’il oubliait que le mandat de la
foi a toujours été honoré à la banque de Dieu. Ce n’est pas que Dieu le tînt à l’étroit  ; — il y avait abondance
de grâce et de patience en Lui pour écouter les requêtes de son cher serviteur, s’il eût persévéré à intercéder
pour l’amour de trois et  même d’un seul ;  mais c’est  le serviteur lui-même qui  fait  défaut.  Il  craint  de
dépasser le montant de son crédit ; il cesse de demander, et Dieu cesse de donner. Il n’en est pas ainsi de
notre bienheureux Intercesseur ; de lui on peut dire : « Il peut sauver entièrement… étant toujours vivant pour
intercéder » (Héb. 7:25). Puissions-nous nous attacher à Lui dans tous nos besoins, dans toute notre faiblesse
et dans tous nos combats.

Avant de terminer ce chapitre, je voudrais faire une réflexion qui, soit qu’on la considère ou non comme
en découlant directement, est dans tous les cas digne d’attention. Quand on étudie les Écritures, il est très
important de distinguer le gouvernement moral de Dieu à l’égard du monde d’avec l’espérance particulière
de l’Église. Toutes les prophéties de l’Ancien Testament et une grande partie de celles du Nouveau, traitent
du gouvernement moral de Dieu sur le monde et offrent ainsi à tout chrétien un sujet d’étude d’un haut
intérêt. Il est en effet intéressant de savoir ce que Dieu fait et fera à l’égard de toutes les nations de la terre  ;
de lire ses pensées à l’égard de Tyr, de Babylone, de Ninive et de Jérusalem ; à l’égard de l’Égypte, de
l’Assyrie  et  du  pays  d’Israël.  Mais  souvenons-nous  que  ces  prophéties  ne  contiennent  pas  l’espérance
particulière de l’Église ; car, si l’existence elle-même de l’Église n’y est pas révélée d’une manière directe,
comment son espérance s’y trouverait-elle ? — Ce n’est pas que les prophéties de l’Ancien Testament ne
renferment une riche moisson de principes divins et moraux, dont l’Église peut tirer profit  ; mais c’est là tout
autre  chose  que  de  vouloir  trouver  dans  ces  prophéties  la  révélation  de  l’existence  et  de  l’espérance
particulière de l’Église. Et cependant une grande partie de ces prophéties a été appliquée à l’Église, et on a
ainsi tellement obscurci et embrouillé le sujet tout entier, que les esprits simples reculent devant une étude
pourtant si pleine d’enseignements, et négligent même ce qui en est tout à fait distinct, savoir l’espérance de
l’Église.  Cette  espérance,  nous n’avons pas  besoin de le  répéter  encore,  n’a  aucun rapport  avec ce  qui
concerne les voies de Dieu à l’égard des nations, mais elle consiste à aller à la rencontre du Seigneur Jésus
dans les airs, pour être toujours avec lui et comme lui (voyez 1 Thes. 4:13 et suivants).

Plusieurs  disent,  hélas :  « Je  n’ai  pas  de tête pour  la  prophétie ! »  Il  est  possible,  mais  avez-vous
du cœur pour  Christ ?  Si  vous  aimez  Christ,  vous  aimerez  aussi  sa  venue,  lors  même  que  vous  seriez
incapable de toute recherche prophétique. Une femme qui aime son mari peut manquer de tête pour entrer
dans les affaires de son mari ; mais, s’il est absent, elle aura le cœur occupé de son retour ; elle peut ne rien
comprendre à son journal ou à son grand livre, mais elle connaît son pas et reconnaît sa voix. Le chrétien le
plus illettré, s’il aime la personne du Seigneur Jésus, peut nourrir le désir le plus vif de le voir, et telle est
l’espérance de l’Église. L’apôtre pouvait dire aux Thessaloniciens : « Vous vous êtes tournés des idoles vers
Dieu,  pour  servir  le  Dieu  vivant  et  vrai,  et  pour attendre  des  cieux  son  Fils »  (1  Thes.  1:9-10).  Or,
évidemment, les saints de Thessalonique ont pu n’avoir, au moment de leur conversion, qu’une connaissance
bien incomplète de la prophétie ou du sujet spécial dont elle s’occupe et, pourtant, ils ont été mis, dès lors, en
pleine possession et sous la puissance de l’espérance particulière de l’Église, qui est d’attendre la venue du
Fils. Il en est ainsi d’un bout à l’autre du Nouveau Testament, là aussi nous trouvons des prophéties et le



gouvernement moral de Dieu ; mais un grand nombre de passages viennent nous prouver que l’espérance
commune des chrétiens des temps apostoliques, espérance simple, sans entrave, ni empêchement, était la
venue du Fils, le retour de l’Époux.

Puisse le Saint Esprit ranimer cette « bienheureuse espérance » (Tite 2:13) dans l’Église, rassembler les
élus, et « préparer au Seigneur un peuple bien disposé ! » (Luc 1:7).

15 - Chapitre 19
Le Seigneur, dans sa grâce, use de deux méthodes pour détourner le cœur de l’homme des choses de ce

monde : d’abord, il révèle le prix et l’immutabilité des choses qui sont en haut ; ensuite il fait connaître la
vanité et la nature périssable des choses qui sont sur la terre (Col. 3:1-2). La fin du chapitre 12 de l’épître
aux Hébreux nous offre un magnifique exemple de chacune de ces deux méthodes. Après avoir établi cette
vérité, que nous sommes venus à la montagne de Sion, à toutes les joies et à tous les privilèges qui s’y
rattachent, l’apôtre poursuit en disant : « Prenez garde que vous ne refusiez pas celui qui parle : car si ceux-là
n’ont pas échappé qui refusèrent celui qui parlait en oracles sur la terre, combien moins échapperons-nous, si
nous  nous  détournons  de  celui  qui  parle  ainsi  des  cieux,  duquel  la  voix  ébranla  alors  la  terre  ;  mais
maintenant il a promis, disant : « Encore une fois je secouerai non seulement la terre, mais aussi le ciel ». Or
ce « Encore une fois » indique le changement des choses muables, comme ayant été faites, afin que celles qui
sont immuables demeurent ». Or, il vaut mieux être attirés par les joies du ciel, qu’être poussés en haut par
les chagrins de la terre. Le croyant ne devrait pas attendre que le monde l’abandonne pour abandonner le
monde ; il devrait laisser les choses de la terre, par la puissance de la communion des choses qui sont en
haut. Quand, par la foi, on a saisi Christ, il n’est pas difficile de laisser le monde  ; la difficulté alors serait
plutôt  de  rester  attaché  au  monde.  Un  balayeur  de  rues,  devenu  possesseur  d’une  grande  fortune,  ne
continuerait pas longtemps son métier. De même, si nous saisissons par la foi la valeur et la réalité des biens
immuables qui sont dans les cieux et la part que nous y avons, nous n’aurons pas de peine à abandonner les
joies trompeuses de la terre.

Portons maintenant notre attention sur la partie solennelle de l’histoire sacrée à laquelle nous sommes
arrivés. Lot est « assis à la porte de Sodome », la place d’autorité. Il a fait des progrès ; il a « fait son chemin
dans  le  monde »,  il  a  eu  du  succès,  au point  de  vue  humain.  Au commencement,  il  avait  « dressé  ses
tentes jusqu’à Sodome » ; plus tard, il pénétra jusque dans la ville et y habita ; et maintenant nous le trouvons
« assis à la porte », dans ce lieu où se tenaient les hommes influents. Combien tout ceci diffère de la scène
par  laquelle  s’ouvre  le  chapitre  précédent !  La  cause,  cher  lecteur,  en  est  hélas !  évidente :  « Par  la
foi, Abraham demeura dans la terre de la promesse, comme dans une terre étrangère, demeurant sous des
tentes ». Nous n’apprenons rien de semblable au sujet de Lot. On ne pourrait dire : Par la foi, Lot s’assit à la
porte de Sodome. Hélas ! non ; Lot n’a point de place dans les nobles rangs des confesseurs de la foi, cette
grande nuée des témoins de la puissance de la foi. Le monde fut pour lui un piège, et les choses présentes sa
perte. Il ne tint pas « ferme, comme voyant celui qui est invisible » (Héb. 11:27). Ses regards étaient fixés sur
« les choses qui se voient et qui sont pour un temps », tandis que les regards d’Abraham restaient attachés sur
les choses qui ne se voient pas et qui sont éternelles (2 Cor. 4:18). La différence entre ces deux hommes était
immense et, bien qu’ils eussent commencé leur carrière ensemble, ils arrivèrent à un résultat différent, du
moins pour ce qui touche à leur témoignage. Sans doute Lot fut sauvé, mais ce fut « comme à travers le feu »
(1 Cor. 3:15), car son œuvre fut brûlée. Abraham, au contraire, obtint une riche entrée dans le royaume
éternel de notre Seigneur Jésus Christ (2 Pierre 1:11). En outre, nous ne voyons nulle part qu’il soit accordé à
Lot de jouir des honneurs et des privilèges dont jouit Abraham. Au lieu de recevoir sous sa tente la visite du
Seigneur, il « tourmentait de jour en jour son âme juste » (2 Pierre 2:8) ; au lieu de jouir de la communion du
Seigneur, il est à une distance désolante de lui ; au lieu, enfin, d’intercéder pour les autres, c’est tout ce qu’il
peut faire que d’intercéder pour lui-même. Dieu reste avec Abraham pour lui communiquer ses pensées,
tandis qu’il n’envoie à Sodome que ses anges, et encore ceux-ci ne consentent-ils qu’avec peine à entrer dans
la maison de Lot et à accepter son hospitalité : « Non, disent-ils ; mais nous passerons la nuit sur la place ».
Quel reproche ! combien cette réponse est différente de celle que le Seigneur adresse à Abraham, en lui
disant : « Fais ainsi, comme tu l’as dit ! »



Recevoir  l’hospitalité  chez  quelqu’un  est  un  acte  très  significatif  et  l’expression  d’une  entière
communion avec celui duquel on la reçoit. « J’entrerai chez lui, et je souperai avec lui et lui avec moi ». « Si
vous jugez que je suis fidèle au Seigneur, entrez dans ma maison et demeurez-y » (Apoc. 3:20 et Actes
16:15). La réponse que les anges font à Lot renferme donc une condamnation positive de la position que
celui-ci occupait à Sodome : ils aiment mieux passer la nuit dans la rue que d’entrer sous le toit de quelqu’un
qui se trouve dans une fausse position. De fait, leur unique but en allant à Sodome était, semble-t-il, de
délivrer Lot, et cela à cause d’Abraham, ainsi qu’il est écrit. « Et il arriva, lorsque Dieu détruisit les villes de
la plaine, que Dieu se souvint d’Abraham et renvoya Lot hors de la destruction, quand il détruisit les villes
dans lesquelles Lot habitait » (v. 29). Cette déclaration prouve que ce fut pour l’amour d’Abraham que Lot
fut épargné. Le Seigneur ne sympathise pas avec un cœur mondain : et c’est cet amour du monde qui entraîna
Lot à s’établir au milieu de la corruption de la criminelle Sodome. Ce ne fut ni la foi, ni l’esprit du ciel, ni
« son âme juste », mais bien l’amour de ce présent siècle mauvais, qui entraîna Lot, d’abord à « choisir »,
ensuite à « dresser ses tentes jusqu’à Sodome », et finalement à s’asseoir « à la porte de Sodome ». Quel
choix, hélas ! Une « citerne crevassée », qui ne pouvait point contenir d’eau ; « un roseau cassé », qui lui
perça la main (Jér. 2:13 ; Ésa. 36:6). C’est une chose amère que de vouloir, en quelque manière, se gouverner
soi-même ; on ne peut ainsi que commettre les fautes les plus graves. Il vaut infiniment mieux laisser à Dieu
le soin de nous tracer notre route ; lui remettant, comme de petits enfants, tout ce qui nous concerne, parce
qu’il est celui qui peut et qui veut prendre soin de nous selon sa sagesse et son amour infinis.

Nul doute que Lot croyait bien faire ses affaires et celles de sa famille en allant à Sodome ; mais la suite
prouva combien il s’était trompé, et la fin de son histoire fait retentir à nos oreilles un avertissement solennel
de prendre garde aux premiers mouvements de l’esprit du monde en nous, pour ne pas lui céder. Soyez
« contents de ce que vous avez présentement » (Héb. 13:5). Pourquoi ? Est-ce parce que vous êtes à l’aise
dans le monde ; parce que les désirs vagabonds de vos cœurs sont satisfaits ; parce qu’il n’y a pas dans vos
circonstances  une  seule  brèche  qui  puisse  susciter  en  vous  un  désir ?  Serait-ce  là  ce  qui  doit  être  le
fondement de notre contentement ? Non, en aucune manière : mais ce que « lui-même a dit : je ne te laisserai
point et je ne t’abandonnerai point ». Bienheureuse part ! Si Lot s’en fût contenté, jamais il n’eût recherché
les plaines bien arrosées de Sodome.

Si  nous avions besoin encore d’autres motifs  pour nous engager à cultiver en nous le contentement
d’esprit,  nous  les  trouverions  dans  ce  chapitre.  Qu’est-ce  que  Lot  a  obtenu  en  fait  de  bonheur  et  de
satisfaction ? Bien peu de chose :  les hommes de Sodome environnent sa maison, menaçant  d’en forcer
l’entrée ; et il essaye en vain de les apaiser par la plus humiliante des propositions. Il faut que celui qui se
mêle avec le monde, dans des vues d’agrandissement, prenne son parti de subir les fâcheuses conséquences
de sa conduite. Nous ne pouvons nous servir du monde en vue de notre intérêt et, en même temps, témoigner
efficacement contre lui. « Cet individu est venu pour séjourner ici, et il veut faire le juge ! » (v. 9). Cela est
impossible. On ne peut exercer d’influence sur le monde qu’en se tenant séparé de lui, dans la puissance
morale de la grâce, bien entendu, non dans l’esprit hautain du pharisaïsme. Entreprendre de convaincre le
monde  de  péché,  tout  en  lui  restant  associé  dans  des  vues  d’intérêt,  est  vanité :  le  monde  attache  peu
d’importance à un pareil témoignage et à de semblables répréhensions. Il en fut de même du témoignage de
Lot auprès de ses gendres. « Et il sembla aux yeux de ses gendres qu’il se moquait » (v. 14). Il est inutile de
parler  d’un  jugement  qui  approche,  aussi  longtemps  que  nous  trouvons  notre  place,  notre  part  et  nos
jouissances au milieu même de la scène sur laquelle le jugement va tomber. Abraham était dans une position
bien meilleure pour parler du jugement, car il n’était pas descendu dans la plaine, et Sodome pouvait être en
flammes sans que les tentes de l’étranger de Mamré fussent en danger ! Puissent nos cœurs rechercher avec
plus d’ardeur les fruits bienheureux qui accompagnent la vie de ceux qui font profession d’être « étrangers et
voyageurs  sur  la  terre »,  afin  que,  au lieu d’avoir  besoin qu’on nous fasse  sortir  du monde,  comme le
malheureux Lot, qui fut emmené de force par les anges et mis par eux hors de la ville, nous courions avec un
saint zèle dans la lice, « regardant au but » (Phil. 3:14).

Lot, évidemment, regrettait le lieu que la main des anges le forçait à abandonner ; car non seulement il
fallut que ceux-ci le prissent par la main et le pressassent de fuir de devant le jugement suspendu, et prêt à
éclater, mais encore, quand l’un d’eux l’exhorta à sauver sa vie (la seule chose qu’il pût sauver du désastre),



et à s’enfuir sur la montagne, il répondit : « Non, Seigneur, je te prie ! Voici, ton serviteur a trouvé grâce à tes
yeux, et la bonté dont tu as usé à mon égard en conservant mon âme en vie a été grande ; et je ne puis me
sauver vers la montagne, de peur que le mal ne m’atteigne, et que je ne meure. Voici, je te prie,  cette ville-
là est proche pour y fuir, et elle est petite ; que je m’y sauve donc (n’est-elle pas petite ?) et mon âme vivra »
(v. 19-20). Quel tableau ! Ne dirait-on pas un homme qui se noie et qui tend la main vers une plume flottante
pour s’y cramponner ? Bien que l’ange lui ordonne de se sauver sur la montagne, il  refuse, et  s’attache
encore à une « petite ville », à un petit lambeau du monde. Il craint de rencontrer la mort dans un lieu que la
miséricorde de Dieu lui indique ; il appréhende toute sorte de mal et ne voit d’espérance de salut que dans
une « petite ville », dans un lieu de son propre choix. « Que je m’y sauve et mon âme vivra ! » Voilà ce que
fait Lot au lieu de s’abandonner entièrement à Dieu ! Ah ! c’est qu’il a marché trop longtemps loin de Dieu,
et  a  trop  longtemps  respiré  l’épaisse  atmosphère  d’une  « ville »,  pour  pouvoir  apprécier  l’air  pur  de  la
présence de Dieu, ou s’appuyer sur le bras du Tout-Puissant. Son âme est troublée ; le nid qu’il s’était fait sur
la terre a été brusquement détruit, et Lot n’a pas assez de foi pour se réfugier dans le sein de Dieu. Il n’a pas
vécu dans une communion habituelle avec le monde invisible, et maintenant, le monde visible lui échappe.
Le « feu et  le soufre du ciel » allaient  tomber sur toutes les choses sur lesquelles il  avait  concentré ses
espérances et ses affections. Le larron l’a surpris, et Lot semble avoir perdu toute énergie spirituelle et tout
empire sur lui-même. Il est à bout de ressources, et le monde, qui a pris dans son cœur de profondes racines,
le surmonte et le pousse à chercher un refuge dans « une petite ville ». Mais là même, il ne se sent pas à son
aise, et s’en va sur la montagne, faisant par crainte ce qu’il a refusé de faire d’après le commandement du
messager de Dieu. Aussi, quelle est sa fin ! Ses propres enfants l’enivrent ; et dans l’état affreux dans lequel
il  est  ainsi  plongé,  il  devient  l’instrument  par  lequel  sont  appelés  à  l’existence  les  Ammonites  et  les
Moabites, ces ennemis déclarés du peuple de Dieu. Que de solennelles instructions dans tout ceci  ! Quel
commentaire que cette histoire de Lot, à cet avertissement si court, mais d’une si grande portée : « N’aimez
pas le monde, ni les choses qui sont dans le monde » (1 Jean 2:15). Toutes les Sodome et les Tsoar de ce
monde se ressemblent ; le cœur ne trouve dans leur enceinte ni sécurité, ni paix, ni repos, ni satisfaction
durable.  Le  jugement  de  Dieu  est  suspendu sur  la  scène  tout  entière ;  et  Dieu  seul,  dans  sa  longue  et
miséricordieuse patience, retient encore l’épée du jugement, ne voulant pas qu’aucun périsse, mais que tous
viennent à la repentance (2 Pierre 3:9).

Efforçons-nous donc de poursuivre une voie sainte, en dehors du monde et de tout ce qui  s’y tient,
nourrissant et chérissant l’espérance du retour de notre Maître. Que les plaines bien arrosées de la terre
n’aient aucun attrait pour nos cœurs ; que nous envisagions ses honneurs, ses distinctions et ses richesses à la
lumière de la gloire à venir de Christ ; et que, comme Abraham, nous sachions nous élever dans la présence
du Seigneur et, d’auprès de lui, voir cette terre comme un vaste champ de ruines et de désolation, afin que,
par le regard de la foi, elle soit pour nous une ruine fumante ; car telle elle sera ! « La terre et les œuvres qui
sont en elle seront brûlées entièrement » (2 Pierre 3:10). Toutes les choses pour lesquelles les enfants de ce
monde se  tourmentent  et  qu’ils  recherchent  avec tant  d’ardeur,  pour  lesquelles  ils  combattent  avec tant
d’acharnement, toutes ces choses seront brûlées. Et qui peut dire dans combien peu de temps ? Où sont
Sodome et Gomorrhe ? Où sont les villes de la plaine jadis remplies de vie, d’animation et de mouvement  ?
Elles ont passé ! Elles ont été balayées par le jugement de Dieu, consumées par le feu et le soufre du ciel  ! Eh
bien, maintenant,  les jugements de Dieu sont suspendus sur ce monde coupable ; le jour est proche ; en
attendant, la bonne nouvelle de la grâce est annoncée à plusieurs. Heureux ceux qui entendent et qui croient
ce message ! Heureux ceux qui se sauvent sur le rocher inébranlable du salut de Dieu, qui se réfugient sous la
croix du Fils de Dieu et y trouvent le pardon et la paix !

Que le Seigneur donne à ceux qui liront ces lignes de faire l’expérience de ce que c’est que d’attendre le
Fils du ciel, avec une conscience purifiée du péché et des affections délivrées de l’influence corruptrice de ce
monde !



16 - Chapitre 20
Ce chapitre nous présente deux choses distinctes, savoir : la dégradation morale dans laquelle l’enfant de

Dieu se laisse tomber quelquefois devant le monde ; puis, la dignité morale dont il est toujours revêtu aux
yeux de Dieu. Abraham montre de nouveau cette crainte des circonstances, que le cœur comprend si bien. Il
séjourne à Guérar et craint les hommes du pays. Jugeant que Dieu n’est pas au milieu d’eux, il oublie que
Dieu est toujours avec lui. Il semble être plus occupé des habitants de Guérar que de Celui qui est plus
puissant qu’eux tous. Oubliant que Dieu a le pouvoir de protéger Sara, il a recours à la même ruse dont il
s’était déjà servi en Égypte, plusieurs années auparavant. Tout ceci renferme un sérieux avertissement. Le
père des croyants est entraîné dans le mal, parce qu’il a détourné de Dieu son regard. Il abandonne pour un
temps son état de dépendance de Dieu, et cède à la tentation ; tant il est vrai que nous ne sommes forts
qu’autant que nous nous tenons attachés à Dieu, dans le sentiment de notre entière faiblesse. Rien ne peut
nous nuire, aussi longtemps que nous marchons dans le sentier de ses commandements. Si Abraham se fût
simplement appuyé sur Dieu, les hommes de Guérar ne se fussent pas occupés de lui ; et il eût eu le privilège
de justifier la fidélité de Dieu, au milieu des circonstances les plus difficiles. De plus, il eût conservé sa
propre dignité, comme croyant.

C’est une source de tristesse pour le cœur que de voir combien les enfants de Dieu déshonorent leur Père,
et, conséquemment, s’abaissent eux-mêmes devant le monde, dans toutes les circonstances. Aussi longtemps
que nous réalisons dans notre conduite cette vérité, que « toutes nos sources » sont en Dieu (Ps. 87:7), nous
demeurons au-dessus du monde sous toutes ses formes. Rien n’élève l’être moral tout entier que la foi  ; elle
nous transporte au-delà des atteintes des pensées de ce monde ; car comment l’homme du monde, ou même
le chrétien mondain, comprendrait-il la vie de la foi ? La source à laquelle elle s’abreuve est inaccessible
pour leur intelligence. Vivant à la surface des choses présentes, ils sont pleins d’espoir et de confiance, aussi
longtemps qu’ils voient ce qu’ils estiment un fondement raisonnable d’espérance et de confiance ; mais ils
ignorent  ce  que  c’est  que  de  compter  uniquement  sur  la  présence  d’un  Dieu  invisible.  Le  croyant,  au
contraire, reste calme au milieu de circonstances et d’événements dans lesquels la nature ne voit rien sur quoi
elle puisse se reposer. C’est pourquoi la foi paraît, au jugement de la chair, insouciante, imprévoyante et
visionnaire. Ceux-là seuls qui connaissent Dieu peuvent approuver les actes de la foi, attendu qu’eux seuls
sont capables d’en comprendre les motifs solides et vraiment raisonnables.

Dans ce chapitre, nous voyons l’homme de Dieu, sous la puissance de l’incrédulité, s’exposer, par sa
manière d’agir, à la réprimande et aux reproches des gens du monde. Il ne peut pas en être autrement  ; car,
comme nous venons de le dire, il n’y a que la foi qui communique une vraie élévation au caractère et à la
conduite  d’un  homme.  On  rencontre,  il  est  vrai,  des  personnes  d’un  caractère  naturellement  bon  et
honorable ; mais on ne peut se fier à ces vertus naturelles ; elles reposent sur un mauvais fondement et sont
sujettes à céder, au premier moment, à la pression des circonstances. La foi seule unit l’âme en puissance
vivante, à Dieu, la source unique de tout ce qui est vraiment moral. De plus, et c’est un fait remarquable,
lorsque ceux que Dieu a miséricordieusement adoptés se détournent du chemin de la foi, ils tombent même
plus bas que les autres hommes. Nous trouvons dans ce fait l’explication de la conduite d’Abraham dans
cette partie de son histoire.

Mais nous faisons ici une autre découverte : Abraham avait, pendant des années, gardé de l’interdit dans
son cœur. Il semble, dès le début, avoir retenu par devers lui quelque chose par manque d’une confiance
entière et sans réserve en Dieu. S’il avait su se confier pleinement en Dieu à l’égard de Sara, il n’eût pas eu
besoin de recourir à un subterfuge et à des réserves mentales : l’Éternel aurait garanti Sara de tout mal ; et
qui pourrait nuire à ceux qui sont sous la garde de Celui qui ne sommeille jamais ? Toutefois, par la grâce,
Abraham est  appelé  à  découvrir  la  racine  de  tout  ce  mal,  à  le  confesser,  à  le  juger  à  fond  et  à  s’en
débarrasser ; et il ne peut y avoir en effet ni bénédiction, ni puissance, aussi longtemps que tout reste de
levain n’a pas été mis à découvert et foulé aux pieds dans la lumière. La patience de Dieu est infatigable ; il
attend, il supporte ; mais jamais il n’élève une âme au comble de la bénédiction et de la puissance, tant
qu’elle garde quelque reste de levain connu et non jugé.



Voilà ce qui concerne Abimélec et Abraham. Considérons, maintenant, la dignité morale de ce dernier
aux yeux de Dieu. On est souvent frappé, en étudiant l’histoire des enfants de Dieu, — qu’on les considère
comme un tout, ou individuellement, — de la différence immense qui existe entre ce qu’ils sont aux yeux de
Dieu, et ce qu’ils sont aux yeux des hommes. Dieu voit les siens en Christ ; il  les voit  au travers de la
personne de Christ ; en sorte qu’ils sont devant lui « sans tache, ni ride, ni rien de semblable ». Ils sont
devant Dieu tels que Christ est lui-même. Ils sont parfaits pour toujours, quant à leur position en lui. «  Vous
n’êtes pas dans la chair, mais dans l’Esprit » (Éph. 5:27 ; 1:4-6 ; 1 Jean 4:17 ; Rom. 8:9).

En  eux-mêmes,  ils  sont  des  êtres  pauvres,  faibles,  imparfaits,  sujets  à  l’erreur  et  à  toute  sorte
d’inconséquences, et c’est parce que le monde prend connaissance de ce qu’ils sont par eux-mêmes, et de
cela seul, que la différence paraît si grande entre la pensée de Dieu et celle du monde à leur sujet. Mais à
Dieu appartient le privilège de manifester la beauté, la dignité et la perfection de son peuple  ; lui seul a cette
prérogative, parce que c’est lui qui a dispensé aux siens toutes ces choses. Ils n’ont de beauté que celle qu’il
a mise sur eux ; il n’appartient donc qu’à lui de proclamer ce qu’est cette beauté, et il le fait d’une manière
qui  est  digne  de  lui-même,  et  d’autant  plus  glorieuse  que  l’ennemi  s’avance  pour  injurier,  accuser  ou
maudire. Ainsi, quand Balak cherche à maudire la semence d’Abraham, l’Éternel dit  : Je n’ai point aperçu
d’iniquité en Jacob, ni n’ai vu d’injustice en Israël. « Que tes tentes sont belles, ô Jacob ! et tes demeures, ô
Israël ! » (Nomb. 23:21 ; 24:5). Et encore, quand Satan se tient debout à la droite de Joshua pour s’opposer à
lui, l’Éternel lui dit : « Que l’Éternel te tance, Satan !… Celui-ci n’est-il pas un tison sauvé du feu ? » (Zac.
3:2).

Le Seigneur se place toujours entre les siens et toute bouche qui s’ouvre pour les accuser. Il ne répond
pas à l’accusation en tenant compte de ce qu’ils sont par eux-mêmes, ou de ce qu’ils sont aux yeux des
hommes du monde ; mais en tenant compte de ce qu’il les a fait être lui-même et de la position dans laquelle
il les a placés. Il en est ainsi d’Abraham : celui-ci s’abaisse aux yeux d’Abimélec, roi de Guérar, et Abimélec
le reprend mais quand Dieu se lève pour lui, Il dit à Abimélec : « Voici, tu es mort ! » — et d’Abraham, il
dit : « Il est prophète, et il priera pour toi » (v. 3, 7). Oui, malgré toute l’intégrité de son cœur et l’innocence
de ses mains,  le roi  de Guérar n’est « qu’un homme mort ».  De plus,  il  faut que ce soit  aux prières de
l’étranger égaré et inconséquent qu’il doive le rétablissement de sa santé et de celle de toute sa maison. C’est
ainsi  que Dieu  agit :  il  peut  avoir  en  secret  plus  d’un  démêlé  avec son  enfant  au sujet  de  sa  conduite
pratique ; mais dès qu’un ennemi soulève une action contre lui, l’Éternel plaide la cause de son serviteur.
« Ne touchez pas à mes oints,  et  ne faites pas de mal à mes prophètes ».  « Qui vous touche,  touche la
prunelle de mon œil ». « C’est Dieu qui justifie qui est celui qui condamne ? » (1 Chr. 16:22 ; Zac. 2:8 ;
Rom. 8:34). Nul trait de l’ennemi ne peut pénétrer le bouclier à l’abri duquel l’Éternel cache le plus faible
agneau du troupeau qu’il s’est acquis au prix du sang de Christ. Il tient les siens cachés dans le secret de son
tabernacle ;  il  met  leurs pieds sur le rocher des siècles ;  il  élève leur tête par-dessus leurs ennemis tout
alentour et remplit leur cœur de la joie éternelle de son salut (Ps. 27). Son nom soit à jamais loué !

17 - Chapitre 21
« Et l’Éternel visita Sara comme il avait dit, et l’Éternel fit à Sara comme il en avait parlé  » : c’est ici

l’accomplissement de la promesse, le fruit bienheureux de l’attente patiente. Nul ne s’est jamais attendu à
Dieu en vain. L’âme qui, par la foi, saisit la promesse de Dieu, est en possession d’une ferme réalité qui ne
lui fera jamais défaut. Il en fut ainsi d’Abraham et de tous les fidèles, de siècle en siècle ; et il en sera de
même de tous ceux qui, en quelque mesure, se confient au Dieu vivant. Quel bonheur que d’avoir Dieu lui-
même pour partage et pour lieu de repos, au milieu des ombres trompeuses et illusoires que nous traversons ;
quelle consolation,  quelle tranquillité  pour nos âmes que de pouvoir  nous appuyer sur cette « ancre qui
pénètre jusqu’au-dedans du voile »,  et  d’avoir  pour soutien ces deux choses immuables :  la  Parole et le
serment de Dieu !



Lorsque Abraham eut devant lui la promesse de Dieu accomplie, il put apprendre la futilité de ses propres
efforts pour en amener l’accomplissement. Ismaël était absolument inutile pour ce qui concernait la promesse
de Dieu. Il put être et fut en effet un objet d’attachement pour les affections naturelles du cœur d’Abraham,
rendant la tâche de celui-ci d’autant plus difficile, par la suite ; mais il ne servit en rien à l’accomplissement
du dessein de Dieu ou à l’affermissement de la foi d’Abraham, bien au contraire. La nature ne peut faire quoi
que ce soit pour Dieu. Il faut que Dieu « visite », que Dieu « fasse » ; et il faut que la foi attende et que la
nature se tienne tranquille ;  bien plus, qu’elle soit  mise entièrement de côté comme une chose morte et
inutile :  alors la gloire divine peut  resplendir,  et  la  foi  peut  trouver dans cette manifestation sa riche et
excellente récompense. « Sara conçut, et enfanta à Abraham un fils dans sa vieillesse, au temps fixé dont
Dieu lui avait parlé ». Il existe un « temps fixé » de Dieu, un « temps convenable » de Dieu, et il faut que le
fidèle sache l’attendre patiemment. Le temps peut paraître long, et l’espoir différé faire languir le cœur  ; mais
l’homme spirituel sera toujours soulagé par l’assurance que tout a pour but la manifestation finale de la
gloire de Dieu. « Car la vision est encore pour un temps déterminé, et elle parle de la fin, et ne mentira pas.
Si elle tarde, attends-la, car elle viendra sûrement, elle ne sera pas différée… mais le juste vivra par sa foi »
(Hab. 2:3, 4). C’est une chose merveilleuse que la foi ! Elle introduit dans notre présent toute la puissance de
l’avenir de Dieu, et se nourrit des promesses de Dieu comme d’une réalité présente. Par sa puissance, l’âme
reste attachée à Dieu, alors que tout ce qui est extérieur semble être contre elle, et « au temps fixé » Dieu
remplit sa bouche de rire. « Et Abraham était âgé de cent ans lorsque Isaac, son fils, lui naquit ». La nature
n’avait donc rien là pour se glorifier. Quand l’homme était absolument sans ressources, le temps de Dieu
était venu ; et Sara dit : « Dieu m’a donné lieu de rire ». Tout est joie, joie triomphante, quand Dieu peut se
montrer.

Mais  si  la  naissance d’Isaac remplit  de  joie  la  bouche de Sara,  elle  introduit  aussi  un élément  tout
nouveau dans la maison d’Abraham. Le fils de la femme libre accéléra le développement du vrai caractère du
fils de l’esclave. De fait, Isaac fut en principe, pour la maison d’Abraham, ce qu’est l’implantation de la
nouvelle nature dans l’âme d’un pécheur. Ismaël n’était pas changé, mais Isaac était né. Le fils de l’esclave
ne pouvait jamais être autre chose que ce qu’il était. Qu’il devienne une grande nation  ; qu’il demeure au
désert ; qu’il soit tireur d’arc ; qu’il devienne le père de douze princes, il n’en reste pas moins toujours le fils
de l’esclave. D’un autre côté, quelque faible et méprisé que pût être Isaac, il était le fils de la femme libre  ; il
tenait tout du Seigneur, sa position, son rang, ses privilèges et ses espérances. «  Ce qui est né de la chair est
chair ; et ce qui est né de l’Esprit est esprit » (Jean 3:6).

La régénération n’est pas un changement de la vieille nature, mais l’introduction d’une nouvelle nature ;
c’est l’implantation de la nature ou de la vie du second Adam, par l’opération du Saint Esprit, fondée sur la
rédemption accomplie  de Christ  en parfait  accord avec la volonté  et  le  conseil  souverains  de Dieu.  Du
moment qu’un pécheur croit de cœur au Seigneur Jésus et le confesse de ses lèvres, il entre en possession
d’une vie nouvelle ; et cette vie, c’est Christ : il est né de Dieu ; il est enfant de Dieu ; il est fils de la femme
libre (voyez Rom. 10:9 ; Col. 3:4 ; 1 Jean 3:1-2 ; Gal. 3:26 ; 4:31).

L’introduction de cette nouvelle nature ne change pas en quoi que ce soit le caractère essentiel de la
vieille nature. Celle-ci demeure ce qu’elle était, sans amélioration à aucun égard : bien plus, son mauvais
caractère se manifeste pleinement en opposition avec l’élément nouveau. « La chair convoite contre l’Esprit,
et l’Esprit contre la chair, et ces choses sont opposées l’une à l’autre » (Gal. 5:17). Ces deux éléments sont
parfaitement distincts, et l’un n’est que mis en relief par l’autre.

La doctrine de l’existence des deux natures dans le croyant est généralement peu comprise  ; et aussi
longtemps qu’elle  est  ignorée,  l’esprit  ne  peut  qu’errer  dans le  vague quant  à  ce  qui  concerne la  vraie
position  et  les  privilèges  de  l’enfant  de  Dieu.  Les  uns  croient  que  la  régénération  est  un  changement
graduellement  opéré  dans  la  vieille  nature,  jusqu’à  ce  que  l’homme  tout  entier  ait  subi  une  complète
transformation. Il est facile de démontrer, par divers passages du Nouveau Testament, que cette opinion est
erronée. Ainsi nous lisons : « La pensée de la chair est inimitié contre Dieu » (Rom. 8:7). Ce qui est ainsi
« inimitié contre Dieu » serait-il susceptible d’amélioration ? C’est pourquoi l’apôtre continue en disant :
« Car elle ne se soumet pas à la loi de Dieu, car aussi elle ne le peut pas ». Si elle ne peut pas se soumettre à



la loi de Dieu, comment pourrait-elle être améliorée ? Et ailleurs il est écrit : « Ce qui est né de la chair est
chair » (Jean 3:6). Traitez la chair comme vous voudrez, elle n’en reste pas moins toujours chair. « Quand tu
broierais le fou dans un mortier, au milieu du grain, avec un pilon, sa folie ne se retirerait pas de lui  », dit
Salomon (Proverbes 27:22). On travaille en vain à rendre sage la folie : il faut introduire la sagesse d’en haut
dans le cœur qui n’a jusqu’ici été gouverné que par la folie. Et puis ceci : « Ayant dépouillé le vieil homme »
(Col. 3:9). L’apôtre ne dit pas : vous avez amélioré, ou vous cherchez à améliorer le « vieil homme » ; mais
vous  l’avez  dépouillé ;  et  c’est  là  une  chose  toute  différente,  aussi  différente  que  le  sont  l’acte  de
raccommoder un habit, et celui de mettre de côté un vieux vêtement. Dans la pensée de l’apôtre, il s’agit en
effet de dépouiller un vieil habit et d’en revêtir un nouveau. On pourrait multiplier les citations pour prouver
que la théorie de l’amélioration graduelle de la vieille nature est fausse et erronée, pour prouver que cette
vieille nature est morte dans le péché et absolument incorrigible ; et de plus, que la seule chose que nous
puissions faire d’elle,  c’est  de la tenir  sous nos pieds dans la puissance de cette vie nouvelle que nous
possédons par notre union avec notre Chef ressuscité dans les cieux.

La naissance d’Isaac n’améliora pas Ismaël,  elle ne fit  que mettre en évidence son opposition réelle
contre l’enfant de la promesse. Il avait pu avoir une conduite très paisible et réglée jusqu’à l’arrivée d’Isaac  ;
mais, alors, il montra ce qu’il était en se moquant de l’enfant de la résurrection, et en le persécutant. Où était
le  remède  à  ce  mal ?  Était-il  peut-être  dans  l’amélioration  d’Ismaël ?  Non,  en  aucune  manière ;  mais :
« Chasse cette servante et son fils ; car le fils de cette servante n’héritera pas avec mon fils, avec Isaac » (v.
8-10). Tel est l’unique remède. « Ce qui est tordu ne peut être redressé » (Eccl. 1:15), et par conséquent il
faut se débarrasser de ce qui est tordu pour s’occuper de ce qui est divinement droit. Tout effort, tendant à
améliorer la nature, est vain pour ce qui regarde Dieu. Les hommes peuvent trouver un avantage à cultiver et
à améliorer ce qui leur est utile à eux-mêmes ; mais Dieu a donné à ses enfants quelque chose d’infiniment
meilleur à faire, à savoir de cultiver ce qui est sa propre création ; et les fruits de cette création, — tandis
qu’ils n’élèvent jamais la chair, — sont entièrement à la louange et à la gloire de Dieu.

L’erreur dans laquelle les églises de Galatie tombèrent était de vouloir faire dépendre le salut de quelque
chose que l’homme pouvait être, ou faire, ou garder : « Si vous n’avez pas été circoncis selon l’usage de
Moïse, vous ne pouvez être sauvés » (Actes 15:1). On renversait ainsi le glorieux édifice de la rédemption,
qui repose exclusivement sur ce que Christ est et sur ce qu’il a fait ; car faire dépendre le salut, dans la plus
petite mesure, de quoi que ce soit dans l’homme ou qui soit fait par l’homme, c’est anéantir le salut. En
d’autres termes : il faut qu’Ismaël soit chassé et que les espérances d’Abraham reposent sur ce que Dieu a
fait et donné dans la personne d’Isaac. Ce salut, il va sans dire, ne laisse rien à l’homme de quoi il puisse se
glorifier. Si le bonheur présent ou futur dépendait d’un changement, même divin, opéré dans la nature, la
chair, — le moi pourrait se glorifier, et Dieu n’aurait pas toute la gloire. Mais si je suis introduit dans une
nouvelle création, je vois que tout est de Dieu, le dessein, l’œuvre et son accomplissement. C’est Dieu qui
agit, et moi j’adore ; c’est lui qui bénit, et moi je suis béni ; il est « le plus excellent », et moi « le moindre »
(Héb. 7:7). Il est le donateur, et moi celui qui reçoit. Voilà ce qui fait du christianisme ce qu’il est, et ce qui,
en  même  temps,  le  distingue  de  tout  système  religieux  humain,  existant  sous  le  soleil,  romanisme,
puseyisme, etc. La religion de l’homme donne toujours, plus ou moins, une place à la créature ; elle garde
dans la maison l’esclave et son fils, et laisse à l’homme de quoi se glorifier. Le christianisme, au contraire,
exclut la vieille nature et ne lui accorde aucune part dans l’œuvre du salut  ; il chasse l’esclave et son fils, et
rend toute gloire à Celui seul auquel elle appartient.

Voyons maintenant ce que sont, en réalité, cette esclave et son fils, et ce qu’ils préfigurent. Le chapitre 4
de l’épître aux Galates nous en instruit amplement, et le lecteur trouvera du profit à l’étudier avec soin.
L’esclave représente l’alliance de la loi ;  et  son fils,  tous ceux qui sont « des œuvres de loi » ou sur ce
principe de loi (ex ergôn nomou). L’esclave n’enfante que pour la servitude, et ne peut mettre au monde un
homme libre. La loi n’a jamais pu donner la liberté, car elle avait autorité sur l’homme aussi longtemps qu’il
était en vie (Rom. 7:1). Tant que je suis sous la domination d’un autre, quel qu’il soit, je ne suis pas libre  ; or,
pendant que je suis en vie, la loi a domination sur moi, et la mort seule peut me soustraire à son empire,
comme nous le savons par la bienheureuse doctrine du chapitre 7 de l’épître aux Romains. « C’est pourquoi,
mes frères, vous aussi, vous avez été mis à mort à la loi par le corps du Christ, pour être à un autre, à celui
qui est ressuscité d’entre les morts, afin que nous portions du fruit pour Dieu ». Voilà la liberté, car « si donc



le  Fils  vous affranchit,  vous serez réellement  libres » (Jean 8:36).  « Ainsi,  frères,  nous ne sommes  pas
enfants de la servante, mais de la femme libre » (Gal. 4:31).

Or, c’est  dans la puissance de cette liberté que nous pouvons obéir  au commandement  :  « Chasse la
servante et son fils ». Si je ne sais pas que je suis libre, je chercherai à parvenir à la liberté par la voie la plus
étrange, savoir en conservant l’esclave dans la maison ; en d’autres termes, je m’efforcerai d’obtenir la vie en
gardant  la  loi,  en  cherchant  à  établir  ainsi  ma  propre  justice.  Sans  doute,  pour  rejeter  cet  élément  de
servitude, il faudra une lutte, car le légalisme est naturel au cœur de l’homme : « Et cela fut très mauvais aux
yeux d’Abraham, à cause de son fils » (v. 11). Cependant, quelque douloureux que puisse être cet acte, dont
nous parlons, il est selon la volonté de Dieu que nous nous tenions fermes dans la liberté dans laquelle Christ
nous a placés en nous affranchissant, et que nous ne soyons pas de nouveau retenus sous un joug de servitude
(Gal. 5:1).

Puissions-nous, cher lecteur, entrer expérimentalement dans la pleine possession des bénédictions que
Dieu a renfermées pour nous en Christ, afin que nous en ayons fini avec la chair et tout ce qu’elle peut être,
opérer ou produire. Il y a en Christ une plénitude qui rend absolument superflu et vain tout appel à la nature.

18 - Chapitre 22
Abraham se présente maintenant à nous dans un état moral qui permet que son cœur soit mis à une

épreuve des plus douloureuses. Il a, au chapitre 20, confessé et jugé la réserve qu’il avait longtemps nourrie
dans son cœur ; au chapitre 21, il a mis hors de la maison la servante et son fils ; et maintenant il se présente
à nous dans la position la plus favorisée dans laquelle une âme puisse être placée : nous le voyons dans
l’épreuve sous la main de Dieu lui-même. Il  y a divers genres d’épreuves :  l’épreuve dont  le diable est
l’auteur ; l’épreuve qui vient des circonstances extérieures ; mais la plus grande de toutes, dans son caractère,
c’est l’épreuve qui vient directement de Dieu, lorsqu’il place son enfant bien-aimé dans la fournaise pour
éprouver la réalité de sa foi. Dieu le fait, parce qu’il veut de la réalité. Il ne suffit pas de dire  : « Seigneur,
Seigneur », ou : « J’y vais, Seigneur » ; il faut que le cœur soit éprouvé jusqu’au fond, afin qu’aucun élément
d’hypocrisie ou de fausse protection ne s’y abrite. Dieu dit : « Mon fils, donne-moi ton cœur » (Prov. 23:26) ;
non pas :  « donne-moi  ta  tête,  ou ton intelligence,  ou tes  talents,  ou ta  langue,  ou ton argent  » ;  mais :
« donne-moi ton cœur » ; et afin d’éprouver la sincérité de notre réponse aux ordres de sa grâce, il met la
main sur ce qui touche le plus directement notre cœur. Il dit à Abraham : « Prends ton fils, ton unique, celui
que tu aimes, Isaac, et va-t-en au pays de Morija, et là offre-le en holocauste, sur une des montagnes que je te
dirai » (v. 2). C’était visiter de bien près le cœur d’Abraham ; c’était le faire passer au creuset jusqu’au fond.
Dieu « aime la vérité dans l’homme intérieur » (Ps. 51:6). Il peut y avoir beaucoup de vérité sur les lèvres et
dans l’intelligence ; mais Dieu la cherche dans le cœur. Des preuves ordinaires d’amour ne le satisfont pas  ;
lui-même ne s’est pas contenté de nous donner une preuve ordinaire de son amour envers nous ; il a donné
son Fils ! Et nous, ne devrions-nous pas aspirer à donner des preuves marquantes de notre amour pour Celui
qui nous a ainsi aimés, alors même que nous étions morts dans nos fautes et dans nos péchés ?

Il  est  bon,  toutefois,  que nous nous rendions compte qu’en nous éprouvant  ainsi,  Dieu nous honore
hautement. Nous ne lisons pas que « Dieu éprouva Lot » ; — non, mais Sodome éprouva Lot. Il ne parvint
jamais assez haut pour pouvoir être éprouvé par la main de l’Éternel : l’état de son âme était trop évident,
pour  que  la  fournaise  fût  nécessaire  pour  le  mettre  au  jour.  Sodome  n’eût  présenté  aucune  tentation  à
Abraham ; son entrevue avec le roi de Sodome, au chapitre 14, en est une preuve manifeste. Dieu savait bien
qu’Abraham l’aimait  infiniment  plus  que Sodome,  mais  il  voulut  mettre  en évidence  que son serviteur
l’aimait par-dessus tout, en portant la main sur l’objet qui lui était le plus cher. « Prends ton fils, ton unique,
Isaac ».  Oui,  Isaac,  l’enfant  de la promesse ;  Isaac,  l’objet  de l’espérance longtemps différée,  l’objet  de
l’amour du père, et celui en qui toutes les familles de la terre devaient être bénies. Il faut que cet Isaac soit
offert  en holocauste ! C’était  là,  assurément, mettre la foi  à l’épreuve, afin que cette épreuve,  bien plus
précieuse que celle de l’or qui périt et qui, toutefois, est éprouvé par le feu, soit trouvée tourner à louange, à
honneur et à gloire (1 Pierre 1:7). Si Abraham ne se fût pas appuyé, simplement et de tout son cœur, sur
l’Éternel, il n’eût pas pu obéir, sans hésiter, à un commandement qui le mettait à l’épreuve si profondément.



Mais Dieu lui-même était le soutien vivant et permanent de son cœur ; c’est pourquoi Abraham était prêt à
tout abandonner pour Lui.

L’âme, qui a trouvé en Dieu « toutes ses sources » (Ps. 87:7), peut, sans hésiter, abandonner toutes les
citernes  humaines.  Nous  pouvons  renoncer  à  la  créature  en  proportion  de  la  connaissance  que  nous
acquérons du Créateur, et nous ne pouvons pas au delà : et vouloir abandonner les choses visibles, autrement
que dans l’énergie de la foi qui saisit les choses invisibles, est le travail le plus stérile qui se puisse imaginer.
L’âme retiendra son Isaac jusqu’à ce qu’elle ait trouvé son tout en Dieu ; mais quand nous pouvons dire par
la foi : « Dieu est notre refuge et notre force, un secours dans les détresses », nous pouvons ajouter aussi :
« C’est pourquoi nous ne craindrons point, quand la terre serait transportée de sa place, et que les montagnes
seraient remuées et jetées au cœur des mers » (Ps. 46:1, 2).

« Et Abraham se leva de bon matin, etc ». Abraham ne tarde pas ; il obéit promptement. « Je me suis
hâté, et je n’ai point différé de garder tes commandements » (Ps. 119:60). La foi ne s’arrête jamais pour
considérer les circonstances, ou pour réfléchir au résultat ; elle ne regarde qu’à Dieu et dit : « Mais quand il
plut à Dieu, qui m’a mis à part dès le ventre de ma mère et qui m’a appelé par sa grâce, de révéler son Fils en
moi, afin que je l’annonçasse parmi les nations, aussitôt, je ne pris pas conseil de la chair ni du sang » (Gal.
1:15, 16). Dès que nous prenons conseil de la chair et du sang, nous portons préjudice à notre témoignage et
à notre service, car la chair et le sang ne peuvent pas obéir. Pour être heureux et pour que Dieu soit glorifié, il
faut nous lever matin et, par la grâce, accomplir le commandement de Dieu. Si la parole de Dieu est la source
de notre activité,  elle nous donnera de la force et de la fermeté pour agir ; tandis que, si  nous agissons
seulement par impulsion, dès que l’impulsion tombe, l’action tombe avec elle.

Deux choses  sont  nécessaires  à  une vie  active,  conséquente  et  ferme,  savoir  le  Saint  Esprit  comme
puissance,  et l’Écriture comme guide.  Or Abraham possédait  ces deux choses ;  il  avait  reçu de Dieu la
puissance pour  agir ;  et  de  Dieu aussi  le  commandement  d’agir.  Son obéissance avait  un caractère  très
explicite, et ceci est très important. On rencontre souvent ce qui ressemble à du dévouement, mais n’est, en
réalité, que l’activité inconstante d’une volonté non soumise à la puissante action de la parole de Dieu. Tout
dévouement  de  ce  genre  n’a  que  l’apparence  et  point  de  valeur ;  et  l’esprit  qui  le  produit  se  dissipe
promptement. On peut établir en principe, que toutes les fois que le dévouement dépasse les limites tracées
par Dieu, il est suspect ; s’il n’atteint pas ces limites, il est imparfait ; et s’il va au delà, il erre. Il y a, sans
doute, des opérations et des voies extraordinaires de l’Esprit de Dieu, dans lesquelles il proclame sa propre
souveraineté et s’élève au-dessus des limites ordinaires ; mais, en pareil cas, l’évidence de l’action divine est
assez puissante pour convaincre tout homme spirituel. Ces cas exceptionnels ne contredisent non plus, en
aucune manière, cette vérité, que la fidélité et le vrai dévouement sont toujours fondés sur un principe divin
et  gouvernés  par  un  principe  divin.  On  peut  trouver  que  sacrifier  un  fils  est  un  acte  de  dévouement
extraordinaire : mais il faut se souvenir que ce qui donna à cet acte toute sa valeur aux yeux de Dieu, c’est le
simple fait qu’il était fondé sur le commandement de Dieu.

Il y a encore une autre chose qui s’unit au vrai dévouement : c’est l’esprit d’adoration. « Moi et l’enfant
nous irons jusque-là, et nous adorerons » (v. 5). Un serviteur vraiment dévoué tient ses yeux, non sur son
service,  quelque  considérable  qu’il  puisse  être,  mais  sur  le  Maître ;  et  c’est  ce  qui  produit  l’esprit
d’adoration. Si j’aime mon maître selon la chair, il m’importera peu d’être appelé à nettoyer ses souliers ou à
conduire sa voiture ; mais si je pense à moi-même plus qu’à lui, je préférerai être chauffeur que décrotteur. Il
en est exactement de même dans le service de notre divin Maître  : si je ne pense qu’à lui, il n’y aura pas de
différence pour moi entre fonder des assemblées ou faire des tentes. Nous pouvons faire la même observation
quant au ministère des anges. Il importe peu à un ange d’être envoyé pour détruire une armée, ou pour
protéger la personne de quelqu’un des héritiers du salut ; c’est le Maître qui occupe ses pensées. Si, comme
l’a très bien dit quelqu’un, deux anges étaient envoyés du ciel, l’un pour gouverner un empire, l’autre pour
balayer les rues, ils ne se querelleraient pas au sujet de leurs emplois respectifs. Et si cela est vrai des anges,
ne  devrait-il  pas  en  être  de  même  pour  nous ?  Le  caractère  de  serviteur  et  celui  d’adorateur  devraient



toujours être unis, comme aussi l’œuvre de nos mains devrait respirer toujours la bonne odeur des fervents
soupirs de nos esprits.  En d’autres termes,  nous devrions mettre la main à l’œuvre dans l’esprit  de ces
paroles : « Moi et l’enfant nous irons jusque-là et nous adorerons ». Nous serions ainsi gardés de ce service
purement machinal dans lequel nous sommes si enclins à tomber, travaillant pour l’amour du travail et étant
plus occupés de notre œuvre que de notre Maître. Il faut que tout découle d’une foi simple en Dieu et de
l’obéissance à sa parole.

« Par la foi, Abraham, étant éprouvé, a offert Isaac ; et celui qui avait reçu les promesses offrit son fils
unique » (Héb.  11:17).  Ce n’est  qu’autant  que nous marchons par la foi  que nous pouvons commencer,
poursuivre et achever nos œuvres selon Dieu. Abraham ne se mit pas seulement en route, pour offrir son fils,
mais  il  poursuivit  sa  route  jusqu’à  l’endroit  que  Dieu  lui  avait  désigné.  « Et  Abraham prit  le  bois  de
l’holocauste, et le mit sur Isaac, son fils ; et il prit dans sa main le feu et le couteau ; et ils allaient les deux
ensemble » ; et plus loin, nous lisons : « Et Abraham bâtit là l’autel, et arrangea le bois, et lia Isaac, son fils,
et le mit sur l’autel, sur le bois. Et Abraham étendit sa main et prit le couteau pour égorger son fils  » (v. 6-
10). Il y avait là une œuvre réelle, une « œuvre de foi » et un « travail d’amour », dans le sens le plus élevé,
non pas une fausse apparence seulement. Abraham ne s’approchait pas de Dieu avec ses lèvres, tandis que
son cœur était bien éloigné de lui ; il ne disait pas : « J’y vais, Seigneur »,  et  n’y allait point.  Tout était
profonde réalité, une de ces réalités que la foi se plaît toujours à produire et que Dieu se plaît à accepter. Il
est facile de faire parade de dévouement, quand on n’est pas appelé à en montrer ; il est facile de dire : « Si
tous étaient scandalisés en toi, moi, je ne serai jamais scandalisé en toi… ; quand même il me faudrait mourir
avec toi, je ne te renierai point » (Matt. 26:33, 35) ; mais la question dont il s’agit, c’est de demeurer ferme et
de surmonter la tentation. Quand Pierre fut mis à l’épreuve, il fut terrassé. La foi ne parle jamais de ce
qu’elle veut faire ; mais elle fait ce qu’elle peut par la force du Seigneur. Rien n’est plus misérable que
l’orgueil et les prétentions ; ils sont aussi vils que la base sur laquelle ils reposent ; mais la foi agit quand elle
est éprouvée ; et jusqu’alors, elle est heureuse de demeurer dans le silence et l’obscurité.

Or Dieu est glorifié par cette sainte activité de la foi ; c’est lui qui en est l’objet, comme lui aussi est la
source dont elle émane. De tous les actes de la vie d’Abraham, il n’en est aucun par lequel Dieu soit glorifié
davantage que par la scène du mont Morija. Là, Abraham put rendre le témoignage que «  toutes ses sources »
étaient  en Dieu,  — qu’il  les y avait  trouvées,  non seulement avant,  mais après la naissance d’Isaac.  Se
reposer sur les bénédictions de Dieu est autre chose que de se reposer sur Dieu lui-même ; se confier en
Dieu, quand on a sous les yeux les canaux par lesquels la bénédiction doit couler, est tout autre chose que de
se confier en lui alors que ces canaux sont arrêtés. Abraham démontra l’excellence de sa foi en faisant voir
qu’il savait compter sur Dieu et la promesse d’une innombrable postérité, non seulement pendant qu’Isaac
était devant lui plein de santé et de force, mais encore tout autant, quand il voyait Isaac, comme victime sur
l’autel. Glorieuse confiance ! — confiance sans mélange, non pas appuyée en partie sur le Créateur et en
partie sur la créature, mais fondée sur un fondement solide, sur Dieu lui-même. Il estima que Dieu pouvait ;
et  ne pensa jamais qu’Isaac pût.  Isaac,  sans Dieu, n’était  rien ;  Dieu,  sans Isaac,  était  tout.  Il  y a là un
principe de la plus haute importance et  une pierre de touche pour éprouver le cœur jusqu’au fond.  Ma
confiance diminue-t-elle quand je vois le canal apparent de mes bénédictions se dessécher ? Est-ce que je
demeure assez près de la source, — là où elle jaillit, pour qu’il me soit possible de voir, dans un esprit
d’adoration, tous les ruisseaux humains tarir ? Est-ce que je crois, avec assez de simplicité, que Dieu suffit à
tout,  pour pouvoir, en quelque sorte, « étendre ma main et prendre le couteau pour égorger mon fils ? »
Abraham en fut  rendu capable,  parce qu’il  regardait  au Dieu de résurrection  :  « Ayant  estimé que Dieu
pouvait le ressusciter même d’entre les morts » (Héb. 11:17-19).

En un mot, c’est à Dieu qu’il avait affaire, et cela suffisait. Dieu ne permit pas qu’il portât le coup de
mort. Il était allé jusqu’aux dernières limites : le Dieu de grâce ne pouvait le laisser aller au-delà : il épargna
au cœur du père l’angoisse qu’il ne s’est point épargnée à lui-même, la douleur de frapper son fils. Lui, il est
allé jusqu’au bout, que son nom en soit béni ! « Celui même qui n’a pas épargné son propre Fils, mais qui l’a
livré pour nous tous ». « Mais il plut à l’Éternel de le meurtrir ; il l’a soumis à la souffrance » (Rom. 8:32 ;
Ésa. 53:10). Aucune voix ne se fit entendre du ciel, alors que, sur le Calvaire, le Père offrait son Fils unique.
Non, le sacrifice fut parfaitement accompli, et dans son accomplissement notre éternelle paix a été scellée.



Néanmoins,  le  dévouement  d’Abraham  fut  entièrement  démontré  et  pleinement  accepté.  « Car
maintenant je sais que tu crains Dieu, et que tu ne m’as pas refusé ton fils, ton unique  » (v. 12). Prêtez
attention à ces paroles : « Maintenant je sais ». Jusqu’alors la preuve n’avait pas été donnée ; la foi existait,
et Dieu le savait ; mais le point important ici, c’est que Dieu fait dépendre la connaissance qu’il a de cette
foi, de la preuve palpable qu’Abraham en a donnée lui-même devant l’autel sur le mont Morija. La foi se
montre toujours par ses œuvres, et la crainte de Dieu par les fruits qui en découlent. « Abraham, notre père,
n’a-t-il pas été justifié par des œuvres, ayant offert son fils Isaac sur l’autel ? » (Jacques 2:21). Qui songerait
à mettre sa foi en question ? Dépouillez Abraham de sa foi, et il n’apparaît sur le mont Morija que comme un
meurtrier et un insensé. Tenez compte de sa foi, et il apparaît comme un adorateur fidèle et dévoué, comme
un homme craignant  Dieu et  justifié par des œuvres,  ayant son fils.  «  Mes frères,  quel profit  y a-t-il  si
quelqu’un dit qu’il a la foi, et qu’il n’ait pas d’œuvres ? » (Jacques 2:14). Une profession sans puissance et
sans fruits ne satisfait ni Dieu, ni les hommes. Dieu cherche de la réalité et l’honore partout où il la trouve  ;
et quant aux hommes, ils ne comprennent que l’expression vivante et intelligible d’une foi qui se montre par
des œuvres. Nous vivons dans une atmosphère de piété de nom ; le langage de la foi est sur toutes les lèvres ;
mais la foi elle-même est une perle aussi rare que possible ; cette foi qui rend capable de quitter le rivage des
circonstances présentes et d’aller affronter les vagues et les vents, et non seulement de les affronter, mais de
leur tenir tête, alors même que le Maître semblerait dormir.

Il ne sera pas superflu de dire ici un mot de l’harmonie admirable qui existe entre l’enseignement de
Jacques  et  celui  de  Paul  sur  la  justification.  Le  lecteur  intelligent  et  spirituel,  qui  s’incline  devant
l’inspiration plénière des Saintes Écritures, sait fort bien que ce n’est pas à Jacques ou à Paul, mais à l’Esprit
Saint, que nous avons affaire dans cette importante question. Le Saint Esprit s’est miséricordieusement servi
de chacun de ces hommes honorés de Dieu, comme d’une plume pour écrire ses pensées ; tout comme nous
pourrions nous-mêmes nous servir d’une plume d’oie ou d’une plume d’acier pour écrire nos pensées, sans
que pour cela on pût,  à moins de tomber dans l’absurde, parler de contradiction entre ces deux plumes,
puisque l’écrivain serait un. Il est aussi impossible que deux hommes divinement inspirés se contredisent,
qu’il  est  impossible que deux corps célestes,  se mouvant  chacun dans l’orbite que Dieu leur a tracé, se
rencontrent et se heurtent. Il y a en réalité, et on pouvait s’y attendre, la plus complète et la plus parfaite
harmonie entre ces deux apôtres ; pour ce qui regarde la question de la justification, l’un est la contrepartie,
l’interprète de l’autre. L’apôtre Paul nous donne le principe intérieur ; Jacques, le développement extérieur
du principe. Le premier nous occupe de la vie cachée ; le dernier, de la vie manifestée ; le premier envisage
l’homme en connexion avec Dieu ; le dernier le considère dans ses rapports avec ses semblables. Nous avons
besoin de l’un aussi bien que de l’autre, car le principe intérieur ne va pas sans la vie extérieure  ; tout comme
celle-ci n’aurait ni valeur, ni puissance, sans le principe intérieur. « Abraham fut justifié » alors « qu’il crut
Dieu », et « Abraham fut justifié » alors « qu’il offrit son fils Isaac ». Le premier de ces deux cas nous dit le
secret de la position d’Abraham ; le second nous montre Abraham publiquement reconnu du ciel et de la
terre. Il est bon de comprendre cette différence. Il n’y eut point de voix du ciel alors qu’«  Abraham crut
Dieu », quoique Dieu l’ait vu là, alors, et l’ait tenu ainsi pour juste ; mais « quand il eut offert son fils Isaac
sur l’autel », Dieu put lui dire : « Maintenant j’ai connu », et le monde entier eut la puissante et irrécusable
preuve du fait qu’Abraham était un homme justifié. Il en sera toujours de même. Là où le principe intérieur
existe, là aussi il  y aura l’action extérieure, et toute la valeur de celle-ci découle de son rapport avec le
premier.  Séparez,  pour  un  moment,  l’œuvre  d’Abraham,  telle  que  Jacques  nous  la  présente,  de  la  foi
d’Abraham, telle que Paul  l’expose,  et  demandez-vous quelle vertu justifiante elle posséderait  ?  Aucune
quelconque ! Toute sa valeur, toute son efficacité découlent du fait qu’elle est la manifestation extérieure de
cette foi, en vertu de laquelle Abraham a déjà été tenu pour juste devant Dieu.

Telle est l’harmonie parfaite qui existe entre Jacques et Paul ; ou telle est, plutôt, l’unité de la voix du
Saint Esprit, soit qu’il se fasse entendre par l’instrumentalité de Paul ou par celle de Jacques.

Nous  en  revenons  maintenant  au  sujet  du  chapitre  qui  nous  occupe.  Il  est  fort  intéressant  de  voir
comment, par l’épreuve de sa foi, Abraham est conduit à une connaissance plus profonde du caractère de
Dieu. Quand il nous est donné de supporter l’épreuve que Dieu lui-même nous dispense, nous sommes sûrs



de faire de nouvelles expériences relativement au caractère de Dieu, et d’apprendre ainsi à apprécier la valeur
de  l’épreuve.  Si  Abraham n’eût  pas  étendu sa  main  pour  égorger  son  fils,  jamais  il  n’eût  connu toute
l’excellente grandeur des richesses exquises du nom qu’il donne ici à Dieu : « Jéhovah-Jiré » ou « l’Éternel y
pourvoira ». Ce n’est que quand nous sommes véritablement mis à l’épreuve, que nous découvrons ce que
Dieu est. Sans épreuves nous ne pouvons jamais être que des théoriciens ; mais Dieu ne veut pas que nous ne
soyons que cela ; il veut que nous pénétrions dans les profondeurs de la vie qui est en lui-même, dans les
réalités  d’une  communion  personnelle  avec  lui.  Avec  quelles  convictions  et  quels  sentiments  différents
Abraham ne dut-il pas retourner sur ses pas, de Morija à Beër-Shéba ! Combien ses pensées à l’égard de
Dieu, à l’égard d’Isaac, à l’égard de toutes choses, devaient être différentes !

Nous pouvons dire,  en vérité :  « Bienheureux est  l’homme qui  endure la  tentation » (Jacques 1:12).
L’épreuve est un honneur conféré par l’Éternel lui-même, et il serait difficile d’apprécier tout le bonheur qui
résulte de l’expérience qu’elle produit. C’est quand les hommes sont amenés à parler le langage du Psaume
107 (voyez v. 27) : « Toute leur sagesse est venue à néant », qu’ils font la découverte de ce que Dieu est.

Que Dieu nous donne d’endurer l’épreuve, afin que son œuvre paraisse et que son nom soit glorifié en
nous !

Avant  de terminer  ce  chapitre,  arrêtons encore  un moment  notre  attention sur  la  bienveillance avec
laquelle l’Éternel rend témoignage à Abraham d’avoir accompli l’acte qu’il s’était montré si bien préparé à
accomplir. « J’ai juré par moi-même, dit l’Éternel : parce que tu as fait cette chose-là, et que tu n’as pas
refusé ton fils, ton unique, certainement je te bénirai, et je multiplierai abondamment ta semence comme les
étoiles des cieux et comme le sable qui est sur le bord de la mer ; et ta semence possédera la porte de ses
ennemis. Et toutes les nations de la terre se béniront en ta semence, parce que tu as écouté ma voix  » (v. 16-
18).  Ceci  correspond  d’une  manière  admirable  avec  la  manière  dont  le  Saint  Esprit  rapporte  l’œuvre
d’Abraham, au chapitre 11 de l’épître aux Hébreux, et dans l’épître de Jacques au chapitre 2. Dans l’une et
l’autre de ces portions de l’Écriture, Abraham est considéré comme ayant offert son fils sur l’autel. Le grand
principe qui ressort de tous ces témoignages, c’est qu’Abraham démontra qu’il était prêt à  tout abandonner,
excepté Dieu ; et c’est ce même principe qui, à la fois, le constitua homme juste et prouva qu’il était juste. La
foi peut se passer de tout, excepté de Dieu ; elle a la pleine conscience que Dieu suffit à tout. C’est pourquoi
Abraham  pouvait  apprécier  à  leur  juste  valeur  ces  paroles :  « J’ai  juré par  moi-même ».  Oui,  cette
merveilleuse parole : « moi-même », était tout pour l’homme de foi. « Car lorsque Dieu fit la promesse à
Abraham, puisqu’il n’avait personne de plus grand par qui jurer, il jura par lui-même… Car les hommes
jurent par quelqu’un qui est plus grand qu’eux, et le serment est pour eux un terme à toute dispute, pour
rendre ferme ce qui est convenu. Et Dieu, voulant en cela montrer plus abondamment aux héritiers de la
promesse l’immutabilité de son conseil, est intervenu par un serment » (Héb. 6:13, 16, 17). La parole et le
serment du Dieu vivant devraient mettre fin à toutes les contestations et à toutes les opérations de la volonté
de l’homme, et être l’ancre immuable de l’âme au milieu de la houle et du tumulte de ce monde orageux.

Nous avons à nous juger sans cesse, à cause du peu de puissance que la promesse de Dieu exerce sur nos
cœurs. La promesse est là, et nous faisons profession d’y croire, mais, hélas ! elle n’est pas pour nous cette
immuable  et  puissante  réalité  qu’elle  devrait  être  toujours !  aussi,  n’en  retirons-nous  pas  cette  « ferme
consolation » qu’elle  a  pour but  de communiquer.  Combien peu nous sommes prêts  à  sacrifier,  dans la
puissance de la  foi,  notre  Isaac !  Demandons à  Dieu qu’il  daigne nous accorder  une connaissance plus
profonde de la bienheureuse réalité d’une vie de foi en lui, afin que nous comprenions ainsi mieux la portée
de ces paroles de Jean : « C’est ici la victoire qui a vaincu le monde, savoir notre foi ». Ce n’est que par la foi
que nous pouvons surmonter le monde. L’incrédulité nous place sous la puissance des choses présentes, ou,
en d’autres termes, donne au monde la victoire sur nous ; tandis que l’âme qui, par l’enseignement du Saint
Esprit, a appris à connaître que Dieu suffit parfaitement, est entièrement indépendante des choses d’ici-bas.



Puissions-nous, cher lecteur, en faire l’expérience pour notre paix et notre joie en Dieu, et pour qu’il soit
glorifié en nous !

19 - Chapitre 23
Ce court chapitre de l’Écriture renferme plus d’un enseignement utile pour l’âme. Le Saint Esprit nous y

trace un beau tableau de la manière dont le croyant devrait toujours se conduire envers ceux de dehors. S’il
est vrai que la foi rend celui qui la possède indépendant des hommes du monde, il n’est pas moins vrai
qu’elle lui enseigne toujours à marcher honnêtement envers eux. Nous sommes exhortés, dans la première
épître  aux Thessaloniciens,  chapitre  4:12,  à  « marcher honorablement  envers ceux du dehors » ;  dans la
seconde aux Corinthiens, chapitre 8:21, à « veiller à ce qui est honnête, non seulement devant le Seigneur,
mais aussi devant les hommes » ; et dans celle aux Romains, chapitre 13:8: « à ne rien devoir à personne ».
Ce sont là d’importants préceptes, des préceptes qu’ont dûment observés, dans tous les âges, tous les fidèles
serviteurs de Christ, avant même que ces préceptes eussent été clairement énoncés  ; mais, hélas ! on n’y
prête que peu d’attention dans les temps modernes.

Le chapitre 23 de la Genèse mérite donc une attention spéciale. Ce chapitre, ouvert par la mort de Sara,
nous  fait  voir  Abraham  sous  un  caractère  nouveau,  sous  le  caractère  de  quelqu’un  qui  mène  deuil  :
« Abraham vint pour mener deuil sur Sara, et pour la pleurer ». L’enfant de Dieu est appelé à passer par le
deuil ;  mais non pas comme les autres. Le grand fait  de la résurrection le console et communique à sa
douleur un caractère tout particulier (1 Thes. 4:13-14). Le croyant peut se trouver devant la tombe d’un frère
ou d’une sœur, dans l’heureuse assurance que cette tombe ne retiendra pas longtemps son captif, «  car si
nous croyons que Jésus mourut et qu’il est ressuscité, de même aussi, avec lui, Dieu amènera ceux qui se
sont  endormis  par  Jésus ».  La rédemption de l’âme  assure  la  rédemption du corps ;  nous  possédons la
première et nous attendons la seconde (Rom. 8:23).

En  achetant  Macpéla  pour  en  faire  un  sépulcre,  Abraham  exprime,  ce  nous  semble,  sa  foi  en  la
résurrection. « Il se leva de devant son mort ». La foi ne reste pas longtemps à contempler la mort ; elle
possède un objet plus élevé, grâce au « Dieu vivant » qui le lui a donné ! La foi contemple la résurrection, sa
vue en est absorbée ; et, dans la puissance de la résurrection, elle peut se lever de devant son mort. Cet acte
d’Abraham est très significatif et nous avons besoin d’en mieux comprendre la portée, attendu que nous ne
sommes que trop enclins à nous occuper de la mort et de ses conséquences. La mort est la limite de la
puissance de Satan ; mais où Satan finit, Dieu commence. Abraham l’avait compris lorsqu’il se leva et acheta
la caverne de Macpéla afin d’en faire un lieu de repos pour Sara. Cet acte était l’expression de la pensée
d’Abraham à l’égard de l’avenir. Il savait que, dans les siècles à venir, la promesse de Dieu relativement à la
terre de Canaan s’accomplirait ; ainsi il put déposer le corps de Sara dans la tombe, « dans l’espérance sûre et
certaine d’une glorieuse résurrection ».

Les fils incirconcis de Heth ignoraient ces choses. Les pensées qui remplissaient l’âme du patriarche leur
étaient étrangères. Pour eux, c’était une affaire de peu d’importance qu’Abraham ensevelît son mort dans un
endroit plutôt que dans un autre ; mais pour Abraham il en était autrement. « Je suis étranger, habitant parmi
vous ; donnez-moi la possession d’un sépulcre parmi vous, et j’enterrerai mon mort de devant moi ». Les
Héthiens devaient trouver, et trouvèrent évidemment étrange, qu’Abraham fît autant de difficultés pour un
tombeau ; « mais le monde ne nous connaît pas, parce qu’il ne l’a pas connu ». Les traits les plus beaux et les
plus caractéristiques de la foi sont ceux que le monde comprend le moins. Les Cananéens n’avaient aucune
idée des espérances qui caractérisaient  les actes d’Abraham dans cette occasion.  Ils  ne se doutaient  pas
qu’Abraham, en cherchant un coin de terre dans lequel il pût, comme Sara morte, attendre le temps précis de
Dieu, c’est-à-dire le Matin de la Résurrection, avait en vue la possession future du pays. Abraham sentait
que lui n’avait rien à démêler avec les enfants de Heth, en sorte qu’il était prêt à se coucher comme Sara dans
la tombe, laissant à Dieu le soin d’agir pour lui, sur lui et par lui.



« Tous ceux-ci sont morts dans la foi (katà pistin), n’ayant pas reçu les choses promises, mais les ayant
vues de loin et saluées, ayant confessé qu’ils étaient étrangers et forains sur la terre  » (Héb. 11:13). C’est là
un trait  de la vie divine d’une exquise beauté. Ces « témoins » dont parle l’épître aux Hébreux, dans le
chapitre 11, non seulement vécurent par la foi, mais encore témoignèrent que les promesses de Dieu étaient
aussi  réelles  et  satisfaisantes  pour  leurs  âmes,  à  la  fin  de  leur  carrière,  qu’elles  l’avaient  été  au
commencement. L’acquisition d’un sépulcre dans le pays était,  ce nous semble, une démonstration de la
puissance  de  la  foi,  non  seulement  pour  vivre,  mais  aussi  pour  la  mort.  Pourquoi  Abraham était-il  si
scrupuleux dans cette transaction de l’achat d’un sépulcre ? Pourquoi désirait-il si vivement fonder ses droits
au champ et à la caverne d’Éphron sur des principes de justice ? Pourquoi était-il si décidé à payer le poids
entier du prix « ayant cours entre les marchands » ? La réponse est renfermée dans ce mot : la « foi ». C’est
par la foi qu’il fit tout cela. Il savait que le pays lui appartenait dans l’avenir et que, dans la gloire de la
résurrection, sa postérité le posséderait encore ; et, jusqu’alors, il ne voulait pas être le débiteur de ceux qui
devaient de toute manière être dépossédés.

Ce chapitre peut donc être considéré sous un double point de vue d’abord, comme nous présentant un
principe  simple  et  pratique  de  conduite  envers  les  gens  du  monde  ensuite,  comme  nous  exposant  la
bienheureuse espérance dont le croyant devrait toujours être animé. L’espérance qui nous est proposée dans
l’Évangile est une immortalité glorieuse qui, tout en élevant le cœur au-dessus des influences de la nature et
du monde, nous fournit un saint et noble principe qui doit régler toute notre conduite envers ceux du dehors.
« Nous savons que quand il sera manifesté, nous lui serons semblables, car nous le verrons comme il est  ».
Voilà notre espérance. Quel en est l’effet moral ? « Et quiconque a cette espérance en lui, se purifie, comme
lui  est  pur » (1 Jean 3:2-3).  Si  bientôt  je dois être semblable à Christ,  je  m’efforcerai  de lui  être aussi
semblable que possible dès maintenant. Le chrétien devrait donc s’exercer à marcher toujours dans la pureté,
l’intégrité et la grâce morale devant tous ceux qui l’entourent. C’est ce que fit Abraham dans les rapports
qu’il eut avec les fils de Heth ; il montra dans toute sa conduite, telle qu’elle nous est présentée dans ce
chapitre, une grande noblesse et un vrai désintéressement. Il était parmi eux « un prince de Dieu », et ils
eussent été heureux de lui faire une faveur ; mais Abraham avait appris à ne recevoir des faveurs que du Dieu
de résurrection ;  et  tandis qu’il  payait  les Héthiens pour Macpéla,  il  s’attendait  à Dieu pour la terre de
Canaan. Les fils de Heth connaissaient fort bien la valeur de « l’argent ayant cours entre les marchands », et
Abraham savait aussi ce que valait la caverne de Macpéla ; elle avait pour lui une valeur bien plus grande
que pour eux qui la lui cédaient. Si la terre valait pour eux « quatre cents sicles d’argent », pour Abraham elle
était sans prix ; car elle était les arrhes d’un héritage éternel qui, parce qu’il était éternel, ne pouvait être
possédé que dans la puissance de la résurrection. La foi transporte l’âme par avance dans l’avenir de Dieu ;
elle  voit  les  choses  comme Dieu les  voit,  elle  les  estime selon le  sicle  du sanctuaire.  C’est  donc dans
l’intelligence de la foi, qu’Abraham se leva de devant son mort et acheta un sépulcre, montrant ainsi son
espérance de la résurrection et de l’héritage qui en dépend.

20 - Chapitre 24
La liaison qui existe entre ce chapitre et les deux précédents est digne de remarque. Au chapitre 22, le fils

est offert sur l’autel ; au chapitre 23, Sara est mise de côté ; et au chapitre 24, le serviteur reçoit la charge de
chercher une femme pour celui qui avait été, en figure, recouvré d’entre les morts. La succession de ces
événements coïncide d’une manière frappante avec l’ordre des faits relatifs à l’appel de l’Église. On peut
mettre en question si ce rapprochement vient de Dieu ; mais, quoi qu’il en soit, la coïncidence est tout au
moins frappante.

Les grands faits que nous rencontrons dans le Nouveau Testament sont, en premier lieu : la réjection et la
mort  de  Christ ;  ensuite,  la  réjection d’Israël  selon la chair ;  et  enfin,  l’appel  de l’Église à la  glorieuse
position d’Épouse de l’Agneau. Or, tout cela correspond exactement avec le contenu de ce chapitre et des
deux  chapitres  précédents.  Il  fallait  que  la  mort  de  Christ  fût  un  fait  accompli,  avant  que  l’Église,  à
proprement parler, pût être appelée. Il fallait que le « mur mitoyen de clôture » fût aboli, avant que le « seul
homme nouveau » pût être formé. Il est important que nous comprenions bien ceci, afin que nous sachions
quelle  est  la  place  que  l’Église  occupe  dans  les  voies  de  Dieu.  Aussi  longtemps  que  l’économie  juive
subsistait, Dieu avait établi et voulait maintenir la plus stricte séparation entre les Juifs et les Gentils  ; c’est



pourquoi l’idée d’une union des Juifs et des Gentils en un seul homme n’entrait pas dans l’esprit d’un Juif. Il
était  porté  à  se considérer  comme occupant  une position supérieure en tous points à celle  du Gentil,  à
envisager ce dernier comme entièrement impur et comme un homme avec lequel toute relation était interdite
(Actes 10:28).

Si Israël avait marché avec Dieu dans l’intégrité des rapports dans lesquels Dieu l’avait placé par sa
grâce, il aurait été maintenu dans cette position spéciale de séparation et de supériorité qui lui avait été faite ;
mais  Israël  suivit  une  autre  voie ;  c’est  pourquoi,  lorsqu’il  eut  comblé  la  mesure  de  ses  iniquités,  en
crucifiant le Prince de la vie, le Seigneur de gloire, et en rejetant le témoignage du Saint Esprit, Paul fut
suscité pour être l’administrateur d’un nouvel ordre de choses qui avait été caché de tout temps en Dieu,
pendant que le témoignage d’Israël se poursuivait : « C’est pour cela que moi, Paul, le prisonnier du Christ
Jésus pour vous, les nations — si du moins vous avez entendu parler de l’administration de la grâce de Dieu
qui m’a été donnée envers vous : comment, par révélation, le mystère m’a été donné a connaître… lequel, en
d’autres générations, n’a pas été donné à connaître aux fils des hommes, comme il a été maintenant révélé à
ses saints apôtres et prophètes, par l’Esprit », c’est-à-dire les prophètes du Nouveau Testament (tois hagiois
apostolois autou kai prophêtais) « que les nations seraient cohéritières et d’un même corps et coparticipantes
de sa promesse dans le christ Jésus, par l’Évangile » (Éph. 3:1-6). Voilà qui est concluant. Le mystère de
l’Église, composée de Juifs et de Gentils baptisés en un seul corps par un même Esprit, unie au Chef glorieux
dans les cieux, n’avait point été révélé jusqu’aux jours de Paul. « Duquel mystère, continue l’apôtre, je suis
devenu serviteur, selon le don de la grâce de Dieu qui m’a été donné selon l’opération de sa puissance » (v.
7). Les apôtres et prophètes du Nouveau Testament furent, pour ainsi dire, la première assise de ce glorieux
édifice  (voyez Éphésiens  2:20).  Cela  étant,  il  est  clair  que le  bâtiment  ne pouvait  avoir  été  commencé
auparavant (comp. aussi Matt. 16:18 ; « je bâtirai »). Si le bâtiment eut daté des jours d’Abel, l’apôtre eût
dit :  « édifié  sur  le  fondement  des  saints  de  l’Ancien  Testament »,  mais  il  a  dit  autrement ;  d’où  nous
concluons que, quelle que soit la position assignée aux saints de l’Ancien Testament, il est impossible qu’ils
puissent appartenir à un corps qui, jusqu’à la mort et à la résurrection de Christ et à la descente du Saint
Esprit, résultat de cette résurrection, n’avait d’existence que dans les desseins de Dieu. Ces saints étaient
sauvés, que Dieu en soit béni ! sauvés par le sang de Christ, et destinés à jouir de la gloire céleste avec
l’Église ; mais ils ne pouvaient faire partie d’un corps qui, plusieurs siècles après eux, n’existait pas encore.

Nous le répétons, on peut mettre en doute, s’il faut voir dans cette intéressante portion de l’Écriture
comme  un  type  de  l’appel  de  l’Église.  Pour  notre  part,  nous  aimons  mieux  la  considérer  comme
une image de cette œuvre glorieuse. Nous ne pouvons admettre que le Saint Esprit ait voulu nous occuper,
dans un chapitre d’une longueur peu ordinaire, des seuls détails d’un pacte de famille, si ce pacte n’était
typique ou figuratif de quelque grande vérité : « Car toutes les choses qui ont été écrites auparavant ont été
écrites pour notre instruction » (Rom. 15:4). Ce passage a une portée très étendue. Ainsi, bien que l’Ancien
Testament ne contienne aucune révélation directe du grand mystère de l’Église, il est important d’observer
qu’il  renferme néanmoins des scènes et des circonstances qui le préfigurent d’une manière remarquable,
témoin celles que nous présente le chapitre qui va nous occuper. Le fils, comme nous l’avons déjà dit, ayant,
en figure, été offert en sacrifice et rendu à la vie, et le tronc duquel le fils était issu étant en quelque sorte mis
de côté, le père envoie le serviteur à la recherche d’une épouse pour le fils.

Pour donner une intelligence claire et complète du contenu de ce chapitre, nous considérerons les points
suivants : le serment, le témoignage et le résultat de la mission d’Éliézer.

Il est beau de voir que l’appel et l’élévation de Rebecca étaient fondés sur le serment qui scellait l’accord
du serviteur et d’Abraham. Rebecca ignorait ces choses, bien que dans les desseins de Dieu elle fût l’objet de
cet accord. Il en est ainsi de l’Église de Dieu, considérée comme un tout, ou dans chacune de ses parties
constitutives. « Mes os ne t’ont point été cachés… et dans ton livre mes membres étaient tous écrits  ; de jour
en jour ils se formaient, lorsqu’il n’y en avait encore aucun » (Ps. 139:15-16). « Béni soit le Dieu et Père de
notre Seigneur  Jésus  Christ,  qui  nous a  bénis de toute bénédiction spirituelle dans les lieux célestes  en
Christ ;  selon  qu’il  nous  a  élus  en  lui  avant  la  fondation  du  monde,  pour  que  nous  fussions  saints  et
irréprochables devant lui en amour » (Éph. 1:3-4). « Car ceux qu’il a préconnus, il les a aussi prédestinés à
être  conformes  à  l’image  de son Fils,  pour  qu’il  soit  premier-né entre  plusieurs  frères.  Et  ceux qu’il  a
prédestinés, il les a aussi appelés ; et ceux qu’il a appelés, il les a aussi justifiés ; et ceux qu’il a justifiés, il



les a aussi glorifiés » (Romains 8:29-30). Il y a une harmonie admirable entre ces passages et le sujet qui
nous occupe. L’appel, la justification et la gloire de l’Église, tout est fondé sur le dessein éternel de Dieu, sur
sa parole et son serment, ratifiés par la mort, la résurrection et l’exaltation du Fils. C’est dans les profondeurs
de l’éternelle pensée de Dieu, au-delà des limites les plus reculées du temps, que reposait ce merveilleux
dessein, qui avait l’Église pour objet, et qui est indissolublement lié à la pensée de Dieu à l’égard de la gloire
du Fils. Le serment du serviteur d’Abraham avait pour objet l’acquisition d’une compagne pour le fils. Ce fut
au désir d’Abraham pour son fils que Rebecca dut la haute position qu’elle occupa dans la suite. Heureux qui
comprend ces choses ; heureux qui voit que la sécurité et le bonheur de l’Église sont inséparablement liés à
Christ et à sa gloire ! « Car l’homme ne procède pas de la femme, mais la femme de l’homme ; car aussi
l’homme n’a pas été créé à cause de la femme, mais la femme à cause de l’homme » (1 Cor. 11:8-9). Et
encore : « Le royaume des cieux a été fait semblable à un roi qui fit des noces pour son fils  » (Matt. 22:2). Le
Fils est l’objet principal de toutes les pensées et de tous les conseils de Dieu ; et si quelqu’un est amené au
bonheur, ou à la gloire, ou à une dignité, ce ne peut être qu’en rapport avec le Fils. Par le péché, l’homme a
perdu tout droit à ces choses et à la vie elle-même ; mais Christ prit sur lui le châtiment dû au péché ; il se
rendit responsable de tout pour les siens ; il fut cloué à la croix comme leur représentant ; il porta leurs
péchés en son propre corps sur le bois, et descendit dans la tombe chargé de ce pesant fardeau. Rien donc ne
peut être plus complet que la délivrance dont les saints sont l’objet, quant à tout ce qui était contre eux.
L’Église sort vivifiée de la tombe de Christ, dans laquelle tous les péchés de ceux qui la composent ont été
déposés ; la vie qu’elle possède est le triomphe sur la mort et sur tout ce qui pouvait faire obstacle ; en sorte
que cette vie est liée à la justice divine et fondée sur cette justice, les droits de Christ lui-même à la vie étant
fondés sur ce qu’il a complètement anéanti la puissance de la mort ; et lui est la vie de l’Église. Ainsi l’Église
jouit de la vie divine ; elle est revêtue de la justice divine ; et l’espérance qui l’anime est l’espérance de la
justice (voyez entre autres les passages suivants : Jean 3:16, 36 ; 5:39-40 ; 6:27, 40, 47, 68 ; 11:25 ; 17:2 ;
Rom. 5:21 ; 6:23 ; 1 Tim. 1:16 ; 1 Jean 2:25 ; 5:20 ; Jude 21 ; Éph. 2:1-6, 14-15 ; Col. 1:12-22 ; 2:10-15 ;
Rom. 1:17 ; 3:21-26 ; 4:5, 23-25 ; 2 Cor. 5:21 ; Gal. 5:5).

Ces  passages  établissent  parfaitement  les  trois  points  suivants  la  vie,  la  justice  et  l’espérance  de
l’assemblée ; et toutes, elles découlent du fait que l’assemblée est une avec Celui qui a été ressuscité d’entre
les morts. Or, rien n’est propre à affermir le cœur comme la conviction que l’existence de l’assemblée est
essentielle  à la  gloire de Christ.  « La femme est  la gloire de l’homme » (1 Cor.  11:7).  L’assemblée est
appelée  « la  plénitude  de  Celui  qui  remplit  tout  en  tous »  (Éph.  1:23).  Cette  dernière  expression  est
remarquable ! le mot traduit par « plénitude » signifie le complément, ce qui, étant ajouté à une autre chose,
compose un seul tout avec elle. C’est ainsi que Christ la tête, et l’assemblée le corps, composent le «  seul
homme nouveau » (Éph. 2:15). Si nous considérons le sujet à ce point de vue, nous ne serons pas étonnés que
l’assemblée ait été l’objet des conseils éternels de Dieu : il y avait, par grâce, de merveilleuses raisons pour
que le corps, l’épouse, la compagne de son Fils unique, occupât les pensées de Dieu dès avant la fondation
du monde. Rebecca était nécessaire à Isaac, c’est pourquoi elle était l’objet d’un conseil secret, lorsque elle-
même était  encore  dans l’ignorance la  plus profonde de sa  future  et  haute destinée.  Toutes les pensées
d’Abraham se rapportaient à Isaac : « Je te ferai jurer par l’Éternel, le Dieu des cieux et le Dieu de la terre,
que tu ne prendras pas de femme pour mon fils d’entre les filles des Cananéens, parmi lesquels j’habite ».
« Une femme pour mon fils » est ici, comme nous le voyons, le point important. « Il  n’est pas bon que
l’homme  soit  seul ».  Nous  apprenons  ainsi  ce  qu’est  l’assemblée :  dans  les  conseils  de  Dieu,  elle  est
nécessaire à Christ ; et, dans l’œuvre accomplie de Christ, il a été divinement pourvu à tout, pour qu’elle pût
être appelée à l’existence. Une fois qu’on envisage la vérité à ce point de vue, ce n’est plus la puissance de
Dieu pour sauver de pauvres pécheurs qui est en question ; mais Dieu veut « faire des noces pour son Fils »,
et l’assemblée est l’épouse qui lui est destinée ; elle est l’objet des desseins du Père, l’objet de l’amour du
Fils et du témoignage du Saint Esprit. Elle est destinée à partager la dignité et toute la gloire du Fils, comme
elle a part à tout l’amour dont il a été l’éternel objet. Écoutez les propres paroles du Fils : « Et la gloire que tu
m’as donnée, moi, je la leur ai donnée, afin qu’ils soient un, comme nous, nous sommes un  ; moi en eux, et
toi en moi ; afin qu’ils soient consommés en un, et que le monde connaisse que toi tu m’as envoyé, et que tu
les as aimés comme tu m’as aimé » (Jean 17:22, 23). Ces paroles nous font connaître les pensées du cœur de
Christ à l’égard de l’assemblée. Elle est non seulement destinée à être telle qu’il est lui-même, mais elle est
déjà dès à présent, comme lui est, ainsi qu’il est écrit : « En ceci est consommé l’amour avec nous, afin que
nous ayons toute assurance au jour du jugement, c’est que, comme il est, lui, nous sommes, nous aussi,  dans
ce monde » (1 Jean 4:17). Cette précieuse vérité donne à l’âme une pleine confiance. « Nous sommes dans le
Véritable, savoir dans son Fils Jésus Christ » (1 Jean 5:20). Toute incertitude est bannie, car tout est assuré à
l’Épouse dans l’Époux. Tout ce qui appartenait à Isaac devint la propriété de Rebecca, parce qu’Isaac était à



elle ; de même aussi, tout ce qui appartient à Christ est la part de l’Église : « Toutes choses sont à vous, soit
Paul, soit Apollos, soit Céphas, soit monde, soit vie, soit mort, soit choses présentes, soit choses à venir :
toutes choses sont à vous, et vous à Christ, et Christ à Dieu » (1 Cor. 3:21, 22). Christ est « chef sur toutes
choses à l’assemblée » (Éph. 1:22). Ce sera la joie de Christ pendant toute l’éternité de manifester l’Église
dans la gloire et la beauté dont il l’aura revêtue, car la gloire et la beauté de l’Église ne seront que le reflet de
sa gloire et de sa beauté à lui. Les anges et les principautés contempleront dans l’assemblée le merveilleux
déploiement de la sagesse, de la puissance et de la grâce de Dieu en Christ.

Examinons  maintenant  le  second  point  dont  nous  avons  parlé  plus  haut,  savoir  le témoignage. Le
serviteur d’Abraham était porteur d’un témoignage clair et précis. « Et il dit : Je suis serviteur d’Abraham.
Or l’Éternel a béni abondamment mon seigneur, et il est devenu grand ; et il lui a donné du menu bétail, et du
gros bétail, et de l’argent, et de l’or, et des serviteurs, et des servantes, et des chameaux, et des ânes. Et Sara,
femme de mon seigneur, a dans sa vieillesse enfanté un fils à mon seigneur ; et il lui a donné tout ce qu’il a »
(v. 34-36). Il révèle le père et le fils ; tel est son témoignage. Il parle des immenses richesses du père, et
raconte que celui-ci a donné tous ses biens au fils, en vertu de ce qu’il est « le fils unique » et l’objet de
l’amour du père. Au moyen de ce témoignage, le serviteur cherche à obtenir une épouse pour le fils.

Il est presque superflu de dire que l’Écriture nous représente ici, en figure et d’une manière frappante, le
témoignage du Saint Esprit envoyé du ciel sur la terre, le jour de la Pentecôte. « Quand le Consolateur sera
venu, lequel, moi je vous enverrai d’auprès du Père, l’Esprit de vérité, qui procède du Père, celui-là rendra
témoignage de moi » (Jean 15:26). Et encore : « Mais quand celui-là, l’Esprit de vérité, sera venu, il vous
conduira dans toute la vérité : car il ne parlera pas de par lui-même ; mais il dira tout ce qu’il aura entendu, et
il vous annoncera les choses qui vont arriver. Celui-là me glorifiera ; car il prendra de ce qui est à moi, et
vous l’annoncera. Tout ce qu’a le Père est à moi ; c’est pourquoi j’ai dit qu’il prend du mien, et qu’il vous
l’annoncera » (Jean 16:13-15). La coïncidence entre ces paroles et le témoignage du serviteur d’Abraham est
aussi  instructive qu’intéressante :  c’est  en parlant  d’Isaac  que  le  serviteur  cherche  à  gagner  le  cœur  de
Rebecca ; et c’est en leur parlant de Jésus que le Saint Esprit cherche à détourner les pauvres pécheurs d’un
monde de péché et de folie, pour les faire entrer dans la bienheureuse et sainte unité du corps de Christ. «  Il
prendra du mien, et vous l’annoncera ». Le Saint Esprit ne porte jamais une âme à regarder à lui-même ou à
son œuvre, mais toujours et uniquement à Christ. Aussi, plus une âme est réellement spirituelle, plus elle sera
exclusivement occupée de Christ.

Contempler sans cesse son propre cœur et s’appesantir sur ce qu’on peut y découvrir, encore que ce soit
l’œuvre de l’Esprit, paraît à certaines personnes une grande preuve de spiritualité. C’est là une grave erreur ;
et  loin  qu’on  trouve  une  preuve  de  spiritualité  dans  cette  préoccupation  de  soi,  elle  démontre  tout  le
contraire, car Jésus a expressément déclaré, en parlant de l’Esprit  : « Il ne parlera pas de lui-même », mais
« Il  prendra du mien et vous l’annoncera ».  C’est  pourquoi,  toutes les fois qu’une personne regarde au-
dedans d’elle-même et bâtit sur les évidences de l’œuvre de l’Esprit, qu’elle y découvre, elle peut compter
qu’en cela elle n’est pas conduite par l’Esprit de Dieu. L’Esprit attire les âmes à Dieu en leur présentant
Christ.  Connaître Christ  est la vie éternelle ;  et  la révélation que le Père fait  du Fils par le Saint  Esprit
constitue le fondement de l’Église. Lorsque Pierre confesse que Christ est le Fils du Dieu vivant, Christ lui
répond : « Tu es bienheureux, Simon Barjonas, car la chair et le sang ne t’ont pas révélé cela, mais mon Père
qui est dans les cieux. Et moi aussi, je te dis que tu es Pierre ; et sur ce roc je bâtirai mon assemblée, et les
portes du hadès ne prévaudront pas contre elle » (Matt. 16:17, 18). Quel rocher ? — Pierre ? À Dieu ne
plaise ! « Ce rocher » (tautê tê petra) est simplement la révélation de Christ, par le Père, comme « le Fils du
Dieu vivant », et cette révélation est le seul moyen par lequel une âme puisse être introduite dans l’assemblée
de Christ.  Nous apprenons ici  quel  est  le  vrai  caractère de l’Évangile.  L’Évangile est,  avant  tout  et  par
excellence, une révélation, non seulement d’une doctrine, mais d’une personne, de la personne du Fils  ; et
cette révélation reçue par la foi attire le cœur à Christ et devient la source de la vie et de la puissance, le
fondement de notre union avec Christ comme membres de son corps, comme elle est aussi la puissance de la
communion.  « Quand il  a  plu à Dieu… de révéler  son Fils  en moi »,  dit  Paul.  — Le vrai  principe qui
constitue « le rocher », c’est donc : « Dieu révélant son Fils ». C’est ainsi que l’édifice est élevé ; c’est sur ce
fondement solide qu’il repose, selon le dessein éternel de Dieu.



Il est donc particulièrement intéressant pour nous que nous trouvions, dans ce chapitre 24 de la Genèse,
une image aussi belle de la mission et du témoignage spécial du Saint Esprit. En cherchant à procurer une
épouse à Isaac, le serviteur d’Abraham développe toute la gloire et toutes les richesses qui ont été conférées à
Isaac par son père ; l’amour dont celui-ci est l’objet, et tout ce qui était propre à toucher le cœur de Rebecca
et à le détacher des choses au milieu desquelles elle avait vécu. Il montre à Rebecca un objet éloigné, et lui
révèle le bonheur qu’il y avait pour elle à devenir une avec cet objet bien-aimé et si hautement favorisé. Tout
ce qui appartient à Isaac appartiendrait à Rebecca aussi, dès qu’elle serait une avec lui  ; tel est le témoignage
du serviteur. Tel est aussi le témoignage du Saint Esprit. Il parle de Christ, de la gloire de Christ, de la beauté,
de la plénitude, de la grâce, des « richesses insondables de Christ », de la dignité de sa personne et de la
perfection de son œuvre.  De plus,  il  révèle le bonheur indicible qu’il  y a à être un avec un tel  Christ,
« membre de son corps, de sa chair et de ses os ».

Tel est toujours le témoignage de l’Esprit ; il nous fournit une excellente pierre de touche pour éprouver
toute espèce d’enseignement et de prédication. L’enseignement le plus spirituel sera toujours caractérisé par
une pleine et constante présentation de Christ. L’Esprit ne peut s’arrêter que sur Jésus ; parler de Christ fait
ses délices ; il  prend plaisir à publier ses perfections, ses vertus, sa beauté. Si donc quelqu’un sert dans
l’Évangile par la puissance de l’Esprit de Dieu, il y aura toujours plus de Christ que de tout autre chose dans
son ministère. Les raisonnements de la logique humaine n’y trouveront guère de place  ; ils ne conviennent
que là où l’homme désire se mettre en avant lui-même ; mais tous ceux qui servent dans l’Évangile ont à se
souvenir que l’unique objet de l’Esprit sera toujours de présenter Christ.

En dernier lieu, nous avons à nous occuper du résultat du témoignage. La vérité, et l’application pratique
de la vérité sont deux choses fort différentes. C’est une chose que de parler des gloires particulières de
l’Église, et une autre chose que d’être dirigé d’une manière pratique par ces gloires. Pour ce qui concerne
Rebecca, le résultat du témoignage, rendu par le serviteur, est des plus prononcés et des plus positifs. Elle
entend de ses oreilles, elle croit du cœur le témoignage, et ainsi elle est détachée de tout ce qui l’entoure. Elle
est prête à tout quitter et à poursuivre le but, afin de saisir ce pour quoi elle a été saisie (comp. Phil. 3:12-13).
Il était impossible qu’elle se crût l’objet d’une aussi glorieuse destinée, et qu’elle continuât, cependant, à
demeurer au milieu des circonstances dans lesquelles la nature l’avait placée. Si le témoignage concernant
son avenir était  vrai,  rester attachée au présent eût été pour elle la pire des folies.  Si l’espérance d’être
l’épouse d’Isaac, et cohéritière avec lui de toute sa gloire, était pour elle une réalité, continuer à garder les
brebis de Laban eût été, de la part de Rebecca, mépriser en pratique tout ce que Dieu, dans sa grâce, avait
placé devant elle.

Mais  non,  l’espérance  qu’elle  a  en  vue  est  trop  glorieuse  pour  que  Rebecca  l’abandonne  aussi
légèrement. Elle n’a pas encore vu Isaac, il est vrai, non plus que l’héritage  ; mais elle a cru le témoignage
qui lui a été rendu d’Isaac et elle a, en quelque sorte, reçu les arrhes de l’héritage  : cela suffit à son cœur.
C’est pourquoi, sans hésiter, elle se lève et déclare qu’elle est prête à partir : « J’irai », dit-elle (v. 58). Elle
est prête à entrer dans un chemin inconnu en compagnie de celui qui lui a révélé un objet éloigné et une
gloire unie à cet objet, gloire à laquelle elle va être élevée. « J’irai » ; et, oubliant les choses qui sont derrière
et  tendant  avec effort  vers celles qui  sont  devant,  elle court,  regardant  au but,  vers le prix de sa haute
vocation (voyez Phil. 3:14). Belle et touchante image de l’assemblée qui, sous la conduite du Saint Esprit,
s’avance à la rencontre de son céleste Époux. C’est là du moins ce que l’Église devrait être ; mais, hélas !
elle en est bien loin. On voit en elle bien peu de cette sainte joie qui rejette tout fardeau et tout obstacle, dans
la puissance de la communion avec son céleste guide et compagnon de voyage, dont l’office et le plaisir sont
de prendre ce qui est à Jésus et de nous l’annoncer, tout comme le serviteur d’Abraham prenait des choses
qui étaient à Isaac et les montrait à Rebecca, prenant plaisir aussi, sans aucun doute, à lui faire entendre de
nouveaux témoignages au sujet du fils, à mesure qu’ils avançaient vers la consommation de la joie et de la
gloire qui attendaient l’épouse. Notre guide céleste, lui au moins, prend plaisir à parler de Jésus. « Il prendra
du mien et il vous l’annoncera », et encore : « Il vous annoncera les choses qui vont arriver ». Nous avons un
besoin réel de ce ministère de l’Esprit qui révèle Christ à nos âmes, nous faisant ardemment désirer de le voir
tel qu’il est et de lui être faits semblables pour toujours : lui seul a le pouvoir de détacher nos cœurs de la
terre et de tout ce qui appartient à la nature. Quoi, si ce n’est l’espérance d’être unie à Isaac, eût jamais pu



engager Rebecca à dire : « j’irai », quand son frère et sa mère disaient : « Que la jeune fille reste avec nous
quelques jours, dix au moins » ? De même quant à nous, il n’y a que l’espérance de voir Jésus tel qu’il est et
de lui être semblables qui puisse nous rendre capables de nous purifier, et nous engager à le faire, afin d’être
purs comme lui est pur (1 Jean 3:3).

21 - Chapitre 25
Ce  chapitre  s’ouvre  par  le  second  mariage  d’Abraham,  événement  qui  n’est  pas  sans  intérêt  pour

l’homme spirituel, si on le considère dans ses rapports avec le contenu du chapitre précédent. Les écrits
prophétiques du Nouveau Testament nous apprennent que la semence d’Abraham reparaîtra sur la scène
après la consommation et l’enlèvement de l’Épouse élue de Christ. De même, après le mariage d’Isaac, le
Saint Esprit nous occupe de l’histoire de la postérité d’Abraham, en connexion avec un nouveau mariage  ;
puis de quelques incidents particuliers de la vie de ce patriarche, ainsi que de l’histoire de sa postérité, selon
la chair. Sans vouloir imposer une interprétation particulière de tout le contenu de ce chapitre, je n’estime pas
cependant qu’il soit sans intérêt pour un lecteur attentif.

Le livre de la Genèse, ainsi que nous l’avons déjà dit, renferme, comme en germe, les grands principes
élémentaires  de  l’histoire  des  relations  de  Dieu  avec  l’homme,  dont  les  livres  suivants,  et  le  Nouveau
Testament,  en particulier,  contiennent  le  développement.  Dans la  Genèse,  il  est  vrai,  ces  principes  sont
présentés en figure, tandis que dans le Nouveau Testament ils sont développés d’une manière didactique  ; les
figures, néanmoins, sont fort intéressantes et bien propres à faire pénétrer puissamment la vérité dans le
cœur.

La fin de ce chapitre 25 nous révèle quelques principes importants et d’un caractère très pratique. Le
caractère et la vie de Jacob passeront, Dieu voulant, bientôt sous nos yeux ; mais avant d’aller plus loin,
donnons quelque attention à la conduite d’Ésaü, quant à ce qui concerne le droit d’aînesse, et tout ce qu’il
impliquait. Le cœur naturel n’attribue aucune valeur aux choses de Dieu ; comme il ne connaît pas Dieu, les
promesses de Dieu sont pour lui quelque chose de vague, qui est sans valeur et sans puissance. De là vient
que les choses présentes ont tant de poids dans l’estimation des hommes, et qu’elles exercent sur eux une si
grande influence. L’homme apprécie ce qu’il voit, parce qu’il est conduit par la vue et non par la foi. Pour
lui,  le  présent  est  tout ;  le  futur comme une chose de rien,  incertaine et sans influence.  Ainsi  est  Ésaü.
Écoutons son insidieux raisonnement : « Voici, je m’en vais mourir ; et de quoi me sert le droit d’aînesse ? »
Étrange  raisonnement,  en  effet ! Le  présent va  m’échapper,  c’est  pourquoi  je  méprise  et  j’abandonne
entièrement l’avenir ! Le temps disparaît à ma vue, donc je renonce à toute part dans l’éternité ! « Ainsi Ésaü
méprisa son droit d’aînesse » ; — ainsi les Israélites « méprisèrent le pays désirable » ; ainsi ils méprisèrent
Christ ; ainsi encore ceux qui avaient été conviés aux noces méprisèrent l’invitation (Ps. 106:24 ; Zac. 11:13 ;
Matt. 22:5). L’homme n’a pas de goût pour les choses de Dieu ; un « potage de lentilles » vaut plus pour lui
qu’un droit au pays de Canaan. La raison pour laquelle Ésaü ne se soucia pas de son droit d’aînesse, était
précisément celle qui aurait dû l’engager à y attacher un grand prix. Plus je vois l’incertitude et la vanité du
présent de l’homme, plus je m’attacherai à l’avenir de Dieu. Ainsi raisonne la foi. « Toutes ces choses devant
donc se dissoudre, quelles gens devriez-vous être en sainte conduite et en piété, attendant et hâtant la venue
du jour  de Dieu,  à  cause duquel  les  cieux en feu seront  dissous et  les  éléments  embrasés  se  fondront.
Mais, selon sa promesse, nous attendons de nouveaux cieux et une nouvelle terre, dans lesquels la justice
habite » (2 Pierre 3:11-13). Voilà les pensées de Dieu, et, partant, les pensées de la foi. Les choses présentes
seront dissoutes : mépriserons-nous donc celles qui ne se voient pas ? Non assurément. Le jour présent est
comme une ombre qui passe. Quelle est notre ressource ? L’Écriture nous le dit : « Attendant et hâtant la
venue — du jour de Dieu ». Tout autre raisonnement n’est que celui d’un « profane comme Ésaü, qui pour un
seul mets vendit son droit de, premier-né » (Héb. 12:16).

Que le Seigneur nous donne de juger de toutes choses comme lui-même en juge ; et la foi seule nous en
rend capables.



22 - Chapitre 26
Le premier verset de ce chapitre se rattache au chapitre 12. « Il y eut une famine dans le pays, outre la

première famine qui avait eu lieu aux jours d’Abraham ». Les épreuves, que les enfants de Dieu rencontrent
pendant leur course ici-bas, sont toutes à peu près de même nature et tendent toujours à manifester jusqu’à
quel point leur cœur a trouvé son tout en Dieu. C’est une chose difficile et à laquelle on parvient rarement,
que de marcher avec Dieu dans une intimité de communion telle que l’âme soit entièrement indépendante et
des hommes et des choses. Les Égypte et les Guérar, qui sont à notre droite et à notre gauche, nous offrent de
puissantes tentations, soit pour nous détourner du droit chemin, soit pour nous faire demeurer au-dessous de
notre véritable position comme serviteurs du Dieu vivant et vrai.

« Et Isaac s’en alla vers Abimélec, roi des Philistins, à Guérar ». Il y a entre l’Égypte et Guérar une
différence manifeste. L’Égypte est l’expression du monde avec ses ressources naturelles et son indépendance
de Dieu. « Ma rivière est à moi », disait un Égyptien qui ne connaissait pas l’Éternel, et ne songeait pas à
regarder à lui pour quoi que ce fût. Par sa situation, l’Égypte était plus éloignée de Canaan que Guérar, et
moralement, elle exprimait un état d’âme plus éloigné de Dieu. Il est fait mention de Guérar au chapitre 10,
en ces termes :  « Et les limites des Cananéens furent depuis Sidon, quand tu viens vers Guérar,  jusqu’à
Gaza ;  quand  tu  viens  vers  Sodome  et  Gomorrhe  et  Adma  et  Tseboïm,  jusqu’à  Lésha »  (v.  19).  Nous
apprenons  aussi  que  « de  Guérar  à  Jérusalem,  il  y  avait  le  chemin  de  trois  jours ».  Guérar  était  donc
rapprochée, comparativement à l’Égypte ; mais elle était dans les limites de bien dangereuses influences.
Abraham y rencontra des difficultés et du travail ; il en est de même pour Isaac. Abraham renia sa femme,
Isaac en fait autant. C’est quelque chose de solennel que de voir le père et le fils tomber l’un après l’autre
dans le même péché, et y tomber au même lieu ; ce fait prouve que l’influence de ce lieu n’était pas bonne.
Si Isaac n’était pas allé vers Abimélec, roi de Guérar, il ne se serait pas trouvé dans le cas de renier sa
femme ; mais la plus petite déviation dans la voie droite est accompagnée de faiblesse spirituelle. Ce fut
pendant que Pierre se chauffait près du feu, dans le palais du souverain sacrificateur, qu’il renia son Maître.
Quant à Isaac, il est évident qu’il n’était pas réellement heureux à Guérar. L’Éternel lui dit  : « Demeure dans
le  pays »,  c’est  vrai ;  mais  combien  n’arrive-t-il  pas  souvent  que  l’Éternel  donne  aux  siens  des  ordres
moralement adaptés à l’état dans lequel il les voit, et propres à les amener à un juste sentiment de cet état  ?
L’Éternel ordonna à Moïse (Nomb. 13) d’envoyer des hommes pour reconnaître le pays de Canaan ; mais si
l’état moral du peuple n’eût pas été bien bas, cette démarche n’eût pas été nécessaire. Nous savons que la foi
n’a pas besoin « de reconnaître » ce que la promesse de Dieu lui assure. De même l’Éternel ordonne à Moïse
(Nomb. 11:16) de choisir et d’assembler soixante et dix hommes d’entre les anciens d’Israël, pour qu’ils
portent avec lui la charge du peuple ; mais si Moïse avait pleinement compris sa haute position et le bonheur
qui y était attaché, ce commandement n’eût pas été nécessaire. Il en est de même de l’ordre que l’Éternel
donne à Samuel d’établir un roi sur le peuple d’Israël (1 Sam. 8). Le peuple n’aurait pas dû être dans le cas
d’avoir besoin d’un roi. Il est donc nécessaire, pour bien juger d’un ordre donné, soit à un individu, soit à un
peuple, de prendre en considération l’état de cet individu ou de ce peuple.

Mais, dira-t-on peut-être, si  Isaac était  dans une fausse position à Guérar,  pourquoi lisons-nous qu’il
« sema dans cette terre ; et  il  recueillit  cette année-là le centuple ;  et  l’Éternel le bénit » ? (v. 12). Nous
répondrons que la prospérité extérieure ne prouve pas que l’on soit dans la position voulue de Dieu. Ainsi
que nous avons déjà eu l’occasion de le dire, il y a une grande différence entre la bénédiction du Seigneur et
sa présence. Bon nombre de personnes jouissent de la première sans jouir de la dernière  ; néanmoins, le cœur
est porté à prendre l’une pour l’autre, à confondre la bénédiction avec la présence de Dieu, ou tout au moins
à se persuader que l’une doit nécessairement accompagner l’autre. C’est là une grande erreur. Combien ne
voyons-nous pas  de personnes qui,  bien qu’entourées  des  bénédictions  de Dieu,  ne  jouissent  pas  de sa
présence et ne la désirent même pas ? Il est important de discerner ceci. Un homme peut grandir et aller
grandissant de plus en plus, jusqu’à ce qu’il soit fort grand ; et qu’il ait des troupeaux de menu bétail, et des
troupeaux de gros bétail et beaucoup de serviteurs (v. 13, 15), sans que pour tout cela il jouisse pleinement et
librement de la présence de Dieu. Du gros et du menu bétail ne sont pas le Seigneur : ces biens pouvaient
exciter  l’envie des  Philistins,  ce  que n’eût  pas fait  la  présence du Seigneur.  Isaac aurait  pu jouir  de  la
communion la plus heureuse avec Dieu sans que les Philistins y eussent pris garde, par la raison toute simple
qu’ils étaient incapables d’en comprendre et d’en apprécier la valeur.



Cependant, à la fin, Isaac s’éloigna des Philistins et monta à Beër-Shéba. « Et l’Éternel lui apparut cette
nuit-là et dit : Je suis le Dieu d’Abraham ton père ; ne crains pas, car je suis avec toi ; et je te bénirai » (v.
24). Ce n’était pas seulement la bénédiction du Seigneur, mais le Seigneur lui-même, qui était avec lui. Et
pourquoi ? Parce qu’Isaac s’en était allé, laissant derrière lui les Philistins avec toute leur envie, et leurs
démêlés,  et  leurs  contestations,  pour  se  rendre  à  Beër-Shéba.  Là,  l’Éternel  pouvait  se  manifester  à  son
serviteur, tandis qu’il ne pouvait l’accompagner de sa présence à Guérar, bien que, d’une main libérale, il eût
répandu sur lui ses bénédictions pendant qu’il était en ce lieu. Pour jouir de la présence de Dieu, il faut être là
où  il  est,  et  ce  n’est  pas  au  milieu  des  querelles  et  des  contestations  d’un  monde  impie  que  nous  le
trouverons ;  aussi,  plus  l’enfant  de Dieu se hâtera  de quitter  ces  choses,  mieux il  s’en trouvera.  Ce fut
l’expérience que fit Isaac. Aussi longtemps qu’il séjourna parmi les Philistins, il n’exerça aucune influence
salutaire sur eux et n’eut pas de repos dans son âme.

Le  véritable  moyen  d’être  utile  aux  hommes  de  ce  monde,  c’est  de  se  tenir  séparé  d’eux,  dans  la
puissance de la communion avec Dieu, leur montrant ainsi le modèle d’un « chemin plus excellent ».

Le progrès spirituel qu’a fait Isaac se manifeste ici avec l’effet moral produit par sa marche. De là, il
monta à Beër-Shéba. Et l’Éternel lui apparut, et il bâtit là un autel ; il invoqua l’Éternel, il y dressa ses tentes,
et ses serviteurs y creusèrent un puits. Il y a là un heureux progrès. Dès qu’Isaac eut fait le premier pas dans
la voie droite, il marcha de force en force ; il entra dans la joie de la présence de Dieu et goûta les douceurs
d’un vrai culte ; il montra qu’il était étranger et voyageur, et trouva paix et repos, et un puits incontesté que
les Philistins ne pouvaient lui boucher, car ils n’étaient pas là. Ces résultats, heureux pour Isaac lui-même,
produisirent aussi un salutaire effet sur les autres : « Et Abimélec alla de Guérar vers lui, avec Akhuzzath,
son ami, et Picol, chef de son armée. Et Isaac leur dit : Pourquoi venez-vous vers moi, puisque vous me
haïssez et que vous m’avez renvoyé d’auprès de vous ? Et ils dirent : Nous avons vu clairement que l’Éternel
est avec toi, et nous avons dit : qu’il y ait donc un serment entre nous », etc. Pour pouvoir agir sur le cœur et
la conscience des gens du monde, il faut vivre dans une séparation complète d’avec eux, tout en usant d’une
parfaite grâce.  Aussi  longtemps qu’Isaac demeura à Guérar,  il  n’y eut  entre  lui  et  eux que querelles et
contestations ; Isaac recueillit du chagrin pour lui et ne fit aucun bien à ceux qui l’entouraient. Mais dès qu’il
les eut quittés, leurs cœurs furent touchés, ils le suivirent et voulurent conclure une alliance avec lui.

L’histoire des enfants de Dieu offre de nombreux exemples du même genre. Ce qui doit nous importer
avant  tout,  c’est  de savoir  que nous sommes dans la position dans laquelle Dieu nous veut, et que nous
sommes en règle avec lui non seulement dans notre position, mais dans la condition morale de notre âme. Si
nous sommes en règle avec Dieu, nous pouvons espérer d’agir sur les autres d’une manière salutaire. Dès
qu’Isaac fut monté à Beër-Shéba, dès qu’il eut pris la position d’adorateur, son âme fut restaurée et Dieu se
servit  de  lui  pour  agir  sur  ceux  qui  l’entouraient.  La  pauvreté  spirituelle  nous  prive  de  beaucoup  de
bénédictions et nous fait faillir à notre témoignage et à notre service. Nous ne devons pas non plus, quand
nous nous trouvons dans une fausse position, nous arrêter, comme il arrive souvent, pour nous demander :
Où trouverons-nous quelque chose de meilleur ? Le commandement de Dieu est : « Cessez de mal faire » ;
puis, quand nous avons obéi à ce saint commandement, Dieu nous en fait entendre un autre : « Apprenez à
bien faire » (Ésa. 1:16). Nous sommes dans une complète erreur si nous comptons « apprendre à bien faire »,
avant  que de « cesser de mal  faire ».  « Réveille-toi,  toi  qui  dors,  et  relève-toi  d’entre les morts (ek tôn
nekrôn), et le Christ luira sur toi » (Éph. 5:14).

Lecteur, si vous faites ce que vous savez être mal, ou si vous participez en quelque manière que ce soit à
ce que vous savez être contraire à l’Écriture, écoutez (avec attention) la parole du Seigneur  : « Cessez de mal
faire » ; et soyez sûr que si vous obéissez à cette parole, vous ne serez pas longtemps dans l’ignorance quant
à la route que vous avez à suivre. L’incrédulité seule nous conduit à penser que nous ne pouvons pas cesser
de mal faire avant d’avoir trouvé quelque chose de mieux à faire.

Que le Seigneur nous donne un œil simple et un esprit docile.



23 - Chapitres 27 à 35
Ces chapitres nous font connaître l’histoire de Jacob, ou tout au moins les principaux événements de sa

vie ; l’Esprit de Dieu nous y donne un enseignement profond sur les conseils de la grâce de Dieu, ainsi que
sur l’entière incapacité et la corruption absolue de la nature humaine.

Au chapitre 25, j’ai, avec intention, laissé de côté un passage qui se rapporte à Jacob, et qui sera mieux à
sa place ici où nous allons nous occuper de lui : « Et Isaac pria instamment l’Éternel au sujet de sa femme,
car elle était stérile ; et l’Éternel se rendit à ses prières, et Rebecca sa femme conçut. Et les enfants s’entre-
poussaient dans son sein ; et elle dit : S’il en est ainsi, pourquoi suis-je là ? Et elle alla consulter l’Éternel. Et
l’Éternel  lui  dit :  Deux  nations  sont  dans  ton  ventre,  et  deux  peuples  se  sépareront  en  sortant  de  tes
entrailles ; et un peuple sera plus fort que l’autre peuple, et le plus grand sera asservi au plus petit  » (voyez
les vers. 19 et suiv). Malachie fait allusion à ce passage : « Je vous ai aimés, dit l’Éternel ; et vous dites : En
quoi nous as-tu aimés ? Ésaü n’était-il pas frère de Jacob ? dit l’Éternel et j’ai aimé Jacob ; et j’ai haï Ésaü »
(Mal. 1:2, 3) ; et ces paroles du prophète sont citées par l’apôtre Paul (Rom. 9:11-12) : « Car avant que les
enfants fussent  nés et  qu’ils  eussent  rien fait  de bon ou de mauvais,  afin que le propos de Dieu selon
l’élection demeurât, non point sur le principe des œuvres, mais de celui qui appelle, il lui fut dit  : Le plus
grand sera asservi au plus petit », ainsi qu’il est écrit : « J’ai aimé Jacob, et j’ai haï Ésaü ».

Le  conseil  éternel  de  Dieu,  selon l’élection  de  la  grâce, nous  est  ainsi  clairement  présenté.  Cette
expression : l’élection de la grâce a une immense portée. Elle anéantit toutes les prétentions de l’homme et
proclame le droit de Dieu à agir comme il lui plaît. Ceci est de la plus haute importance. L’homme ne peut
jouir  d’aucun  bonheur  réel  aussi  longtemps  qu’il  n’a  pas  été  amené  à  courber  sa  tête  devant  la  grâce
souveraine. Il lui convient de faire ainsi, attendu qu’il est pécheur et que, comme tel, il est absolument sans
titre pour agir, ou pour prescrire à Dieu quelque chose. Le grand avantage qui résulte pour nous de cette
position, c’est que quand nous sommes sur ce terrain, il ne s’agit plus pour nous de ce que nous méritons,
mais de ce qu’il plaît à Dieu de nous donner. Le fils prodigue petit vouloir, comme par humilité, se faire
serviteur ; mais du moment qu’il est question de mérite, il n’est, de fait, pas digne d’occuper une place de
serviteur, et il ne lui reste qu’à accepter ce que le père trouve bon de lui donner, savoir la position la plus
élevée, celle de la communion avec lui-même. Il ne peut pas en être autrement, car la grâce couronnera toute
l’œuvre dans tous les siècles des siècles. Heureux sommes-nous qu’il  en soit  ainsi  ! À mesure que nous
avançons, faisant jour après jour de nouvelles découvertes au sujet de ce que nous sommes, nous avons
besoin, pour être soutenus, de l’inébranlable fondement de la grâce. La ruine de l’homme est sans espoir  ; il
faut, par conséquent, que la grâce soit infinie ; or elle est infinie ; Dieu lui-même en est la source, Christ le
canal et le Saint Esprit la puissance qui l’applique à l’âme et en communique la jouissance. La Trinité est
manifestée dans la grâce et par la grâce qui sauve un pauvre pécheur. « La grâce règne par la justice pour la
vie éternelle, par Jésus Christ, notre Seigneur » (Rom. 5:21). La grâce ne pouvait régner qu’en rédemption.
Dans la création, nous pouvons contempler la sagesse et la puissance ; dans la providence, la bonté et la
longanimité ; mais ce n’est que dans la rédemption que nous voyons le règne de la grâce, et ce règne fondé
sur le règne de la justice.

Or, nous voyons en Jacob la puissance de la grâce divine, parce que nous trouvons en lui un exemple
remarquable de la puissance de la nature humaine. La nature apparaît en Jacob dans toute l’obliquité de ses
voies, et ainsi la grâce se montre dans toute sa puissance et sa beauté morales. Il semble, d’après les faits qui
nous sont rapportés que, déjà avant sa naissance, au moment de sa naissance et après sa naissance, l’énergie
extraordinaire  de  sa  nature  se  soit  montrée.  Avant  sa  naissance,  nous  lisons  que  « les  enfants  s’entre-
poussaient  dans son ventre » ;  — à sa  naissance :  « et  sa main tenait  le  talon d’Ésaü » ;  — et  après sa
naissance, nous ne voyons d’un bout à l’autre de sa carrière, sans en excepter la phase du chapitre 32, que
des manifestations de la nature la moins aimable ; mais tout cela, comme un fond noir, ne sert qu’à faire
ressortir la grâce de celui qui condescend à s’appeler du nom de « Dieu de Jacob », de ce nom qui est la
touchante expression de la grâce.

Nous avons à nous occuper maintenant de l’examen des chapitres 27 à 35.



24 - Chapitre 27
Au chapitre 27, nous trouvons le plus humiliant tableau de sensualité, de perfidie et de ruse : et combien

ces choses apparaissent sous un jour plus triste et plus affreux quand on les trouve, comme ici, chez un
enfant de Dieu. Cependant, le Saint Esprit est toujours vrai et fidèle  ! Il faut qu’il dévoile tout : quand il
raconte l’histoire d’un homme, il ne peut pas nous en faire un tableau incomplet ; il le peint tel qu’il est, et
non pas tel qu’il n’est pas. Pareillement, quand il révèle le caractère et les voies de Dieu, il nous montre Dieu
tel qu’il est, et c’est précisément ce dont nous avons besoin. Il nous faut cette révélation d’un Dieu parfait en
sainteté, et en même temps parfait en grâce et en miséricorde, qui a pu descendre dans toute la profondeur de
la misère et de la dégradation de l’homme, et là même entrer en relation avec lui, et le faire sortir de sa triste
condition pour l’élever jusqu’à la libre et pleine communion avec lui-même, dans toute la réalité de ce qu’il
est. Voilà ce que l’Écriture nous révèle. Dieu savait de quoi nous avions besoin, et il nous l’a donné  ; que son
nom en soit béni !

Souvenons-nous que, en mettant sous nos yeux, dans la fidélité de son amour, tous les traits du caractère
de l’homme, le Saint Esprit a simplement en vue de magnifier les richesses de la grâce de Dieu, et de nous
instruire en nous avertissant. Son but n’est pas de perpétuer le souvenir du péché, à jamais effacé aux yeux
de Dieu. Les souillures, les fautes, les erreurs d’Abraham, d’Isaac et de Jacob ont été parfaitement lavées et
effacées, et ces hommes ont pris place au milieu « des esprits des justes consommés » (Héb. 12:23) ; mais
leur  histoire  reste  dans  les  pages  du  livre  inspiré  pour  manifester  la  grâce  de  Dieu  et  pour  servir
d’avertissement à ses enfants dans tous les âges, comme aussi pour nous faire voir clairement que ce n’est
pas avec des hommes parfaits que Dieu a eu affaire dans les temps qui ont précédé ; mais avec des hommes
« ayant les mêmes passions que nous », et chez lesquels il a eu à supporter les mêmes fautes, les mêmes
infirmités, les mêmes erreurs dont nous gémissons chaque jour.

Tout cela est  bien propre à fortifier  le  cœur.  Les  biographies écrites par  le Saint  Esprit  forment  un
contraste frappant avec celles qu’écrivent la majorité des biographes humains, qui racontent non l’histoire
d’hommes tels que nous, mais celle d’êtres exempts d’erreurs et d’infirmités. Les biographies de ce genre
sont plus nuisibles qu’elles ne sont utiles ; plus propres à décourager qu’à édifier ceux qui les lisent ; elles
racontent  plutôt  ce  que  l’homme  devrait  être  que  ce  qu’il  est  en  réalité.  Rien  ne  peut  édifier  que  la
manifestation des voies de Dieu envers l’homme tel qu’il  est réellement, et  c’est ce que l’Écriture nous
donne.

Nous trouvons ici le vieux patriarche Isaac sur le seuil de l’éternité : la terre et tout ce qui appartient à la
nature s’évanouissait rapidement de devant lui, et cependant il était occupé de « mets savoureux » et était sur
le point d’agir en opposition directe avec le conseil de Dieu en bénissant l’aîné au lieu du plus jeune. Voilà
bien la nature, et la nature avec les yeux déjà affaiblis. Si Ésaü a vendu son droit d’aînesse pour un potage
aux lentilles, nous voyons Isaac prêt à donner la bénédiction pour une pièce de venaison. Combien cela est
humiliant ! Toutefois, il faut que le dessein de Dieu demeure et Dieu accomplira toute sa volonté. La foi le
sait et, dans l’énergie de cette connaissance, elle peut attendre le temps arrêté de Dieu  ; tandis que la nature,
incapable d’attendre, en est réduite à chercher à arriver à ses fins par les moyens de sa propre invention.

Les deux grands points que fait ressortir l’histoire de Jacob sont : d’un côté, le dessein de Dieu en grâce,
et, d’un autre, la nature faisant des plans et des projets pour amener ce que, sans plans ni projets, le conseil
de Dieu aurait infailliblement fait arriver. Cette observation vient simplifier singulièrement toute l’histoire de
ce patriarche et en augmenter l’intérêt. Aucune grâce ne nous manque peut-être autant que celle de l’attente
patiente  et  de  la  dépendance  entière  de  Dieu.  La  nature  agit  toujours  d’une  manière  ou  d’une  autre,
empêchant ainsi, autant qu’il est en elle, la manifestation de la grâce et de la puissance divines. Dieu, pour
accomplir ses desseins, n’avait pas besoin d’éléments tels que la ruse de Rebecca et la grossière fourberie de
Jacob. Il avait dit : « Le plus grand sera asservi au plus petit », et cela était suffisant, suffisant pour la foi, non
pas pour la nature qui, ne sachant ce que c’est que de dépendre de Dieu, en est toujours réduite à ses propres
moyens.



Or, il n’y a pas de position plus bénie que celle d’une âme qui, avec la simplicité d’un petit enfant, vit
dans une dépendance entière de Dieu, parfaitement satisfaite d’attendre son temps. Cette position apporte des
épreuves avec elle, cela est vrai ; mais l’âme renouvelée apprend les leçons les plus profondes, et fait les
expériences  les  plus  douces,  pendant  qu’elle  s’attend  ainsi  au  Seigneur ;  et  plus  la  tentation  de  nous
soustraire au gouvernement de Dieu sera puissante, plus sera abondante aussi la bénédiction si nous savons
demeurer  dans  cette  position bienheureuse.  C’est  quelque chose d’infiniment  doux que de  dépendre de
quelqu’un pour qui bénir est une joie. Ceux qui, en quelque mesure, ont goûté la réalité de cette merveilleuse
position, peuvent seuls l’apprécier, et le seul qui l’ait jamais occupée parfaitement et sans interruption, c’est
le Seigneur Jésus. Il fut toujours dépendant de Dieu et rejeta absolument toute proposition de l’ennemi à
sortir de cette dépendance. Son langage était « Je me confie en toi ; — C’est à toi que je fus remis dès la
matrice » (Ps. 16:1 ; 22:10). Et quand le diable le tenta et voulut l’amener à user d’un moyen extraordinaire
pour satisfaire sa faim, il répondit : « Il est écrit : l’homme ne vivra pas de pain seulement, mais de toute
parole qui sort de la bouche de Dieu ». Quand Satan le tenta, voulant qu’il se précipitât du faîte du temple, sa
réponse fut : « Il est encore écrit : tu ne tenteras pas le Seigneur ton Dieu ». Quand Satan voulut lui faire
recevoir les royaumes du monde de la main d’un autre que de Dieu et rendre hommage à un autre qu’à Dieu
il répond encore : « Il est écrit : tu rendras hommage au Seigneur ton Dieu et tu le serviras lui seul ». En un
mot, rien ne peut le séduire, lui, l’Homme parfait, ni le porter à se soustraire à la dépendance absolue de
Dieu. Assurément, il était dans les desseins de Dieu de nourrir et de soutenir son Fils ! il  était dans ses
desseins qu’il vînt « soudain à son temple » (Mal. 3:1) ; comme aussi il lui destinait les royaumes du monde ;
mais c’était là précisément la raison pour laquelle le Seigneur Jésus voulut, simplement et avec persévérance,
se confier en Dieu, pour l’accomplissement de ses desseins, au temps et en la manière voulus par lui. Il ne
cherche pas à accomplir sa propre volonté ; il s’abandonne entièrement à Dieu. Il ne mangera que lorsque
Dieu lui donnera du pain ; il n’entrera dans le temple que quand Dieu l’y enverra, et il ne montera sur le
trône que lorsque Dieu le voudra. « Assieds-toi à ma droite, jusqu’à ce que je mette tes ennemis pour le
marchepied de tes pieds » (Ps. 110:1).

Ce  complet  assujettissement  du  Fils  au  Père  est  admirable  au-delà  de  toute  expression.  Bien  que
parfaitement égal à Dieu, il prit, comme homme, la position de la dépendance ; il trouvait toujours son plaisir
dans la volonté du Père ; rendant grâces, alors même que les choses semblaient tourner contre lui  ; faisant
toujours ce qui était agréable au Père ; ayant toujours pour grand et invariable but de glorifier le Père. Et
quand, finalement, tout fut accompli, quand il eut parfaitement achevé l’œuvre que le Père lui avait donnée à
faire, il remit son esprit entre les mains du Père, tandis que sa chair reposait dans l’espérance de la gloire et
de l’exaltation promises. C’est donc à bon droit que l’apôtre nous dit : « Qu’il y ait donc en vous cette pensée
qui a été aussi dans le Christ Jésus, lequel, étant en forme de Dieu, n’a pas regardé comme un objet à ravir
d’être égal à Dieu, mais s’est anéanti lui-même, prenant la forme d’esclave, étant fait à la ressemblance des
hommes ; et, étant trouvé en figure comme un homme, il s’est abaissé lui-même, étant devenu obéissant
jusqu’à la mort, et à la mort de la croix. C’est pourquoi aussi Dieu l’a haut élevé et lui a donné un nom au-
dessus de tout nom, afin qu’au nom de Jésus se ploie tout genou des êtres célestes, et terrestres, et infernaux,
et que toute langue confesse que Jésus Christ est Seigneur, à la gloire de Dieu le Père » (Phil. 2:5-11).

Combien peu, au début de sa carrière, Jacob connaissait ce sentiment béni ! Combien peu il était disposé
à s’en remettre à Dieu pour le temps et le choix des moyens. Il aimait mieux parvenir à la bénédiction et à
l’héritage par toutes sortes de ruses et de fraudes, que par la simple dépendance de Dieu et la soumission à ce
Dieu qui, par sa grâce l’avait élu, pour le faire héritier des promesses, et qui, par sa sagesse et sa force toute-
puissante, accomplirait infailliblement en sa faveur toutes les choses qu’il lui avait promises.

Mais,  hélas !  nous  ne  savons  que  trop  combien  le  cœur  est  opposé  à  cette  dépendance  et  à  cette
soumission ! Il préfère tout à cette position de l’attente patiente. L’homme naturel, qui n’aurait que Dieu pour
ressource, tomberait infailliblement dans le désespoir. Ce fait suffit pour nous apprendre le vrai caractère de
la nature humaine ;  et  il  n’est  pas nécessaire pour connaître cette nature,  de pénétrer  dans ces lieux où
règnent librement le vice et le crime. Non, il n’est besoin que de l’éprouver en la plaçant pour un temps dans
une position de dépendance : on verra bien vite comment elle s’y comporte ! Ne connaissant pas Dieu, elle



ne peut pas se confier en lui ; c’est en cela que gît le secret de sa misère et de sa dégradation morale. Elle
ignore  totalement  le  vrai  Dieu,  et  ne  peut  être,  par  conséquent,  qu’une  chose  misérable  et  inutile.  La
connaissance de Dieu est la source de la vie ; bien plus, c’est la vie elle-même ; et qu’est-ce que l’homme est
ou qu’est-ce qu’il peut être, jusqu’à ce qu’il ait la vie ?

Nous voyons, dans Rebecca et dans Jacob, la nature prendre avantage de la nature en Isaac et en Ésaü. La
conduite de Rebecca et de Jacob n’est pas autre chose : il n’y a chez eux aucune dépendance de Dieu, ni
confiance en Dieu.  Il  était  facile de tromper Isaac,  car  ses  yeux étaient  ternis  :  et  Rebecca et  Jacob se
proposent de faire ainsi, au lieu de regarder à Dieu qui aurait rendu complètement vain le dessein qu’Isaac
avait formé de bénir celui que Dieu ne voulait pas bénir, ce dessein d’Isaac qui avait sa source dans la nature
et dans la nature la moins aimable, car « Isaac aimait Ésaü », non parce qu’il était l’aîné, mais « car le gibier
était sa viande ». Combien tout cela est humiliant !

Mais quand nous voulons soustraire à Dieu nos personnes, nos circonstances ou notre destinée, nous
n’attirons jamais sur nous que le tourment (*). C’est ce qui arriva à Jacob, comme nous le verrons par la
suite. Quelqu’un a fait la remarque que « si l’on considère la vie de Jacob, depuis qu’il eut frauduleusement
obtenu la bénédiction de son père, on verra qu’il n’eut dès lors que très peu de bonheur dans ce monde ». Son
frère forma le dessein de le tuer et l’obligea ainsi à fuir la maison de son père ; Laban, son oncle, le trompa,
comme il avait lui-même trompé son père, et le traita avec rigueur ; après vingt et un ans de servitude, il fut
obligé de quitter clandestinement son oncle, non sans courir le risque d’être ramené au lieu qu’il avait quitté,
ou d’être tué par son frère irrité ; il ne fut pas plutôt délivré de ces craintes, qu’il fut rempli d’amertume par
la conduite honteuse et criminelle de son fils Ruben ; après cela, il eut à déplorer la trahison et la cruauté de
Siméon et de Lévi envers les habitants de Sichem, et eut le chagrin de perdre sa femme bien-aimée ; puis ses
propres fils lui mentent, et il se voit réduit à mener deuil sur la prétendue mort de Joseph ; et enfin, pour
mettre le comble à toutes ces misères, la famine l’oblige à descendre en Égypte, où il meurt dans la terre
étrangère. Telles sont les voies de la providence, toujours justes, merveilleuses et pleines d’instruction.

(*) Quand nous sommes dans l’épreuve, n’oublions jamais que ce dont nous avons besoin, c’est non pas
de voir changer nos circonstances, mais de remporter la victoire sur nous-mêmes.

Tel est Jacob ! Mais ce n’est ici qu’un côté de sa vie, et le côté sombre ; il y en a un autre, que Dieu en
soit béni, car Dieu avait affaire avec Jacob ; et, comme nous le verrons, dans chacun des événements de la
vie du patriarche, dans lesquels il eut à recueillir les fruits de ses propres machinations et de sa fausseté, le
Dieu de Jacob tira le bien du mal et fit  abonder sa grâce par-dessus le péché et la folie de son pauvre
serviteur.

Il est très intéressant de voir, au commencement de ce chapitre, comment, malgré l’excessive faiblesse de
sa chair, Isaac conserve, par la foi, la dignité dont Dieu l’a revêtu. Il prononce la bénédiction dans tout le
sentiment du pouvoir qui lui a été conféré pour bénir, et il dit : « Je l’ai béni : aussi il sera béni… voici, je l’ai
établi ton maître, et je lui ai donné tous ses frères pour serviteurs, et je l’ai sustenté avec du froment et du
moût ; que ferai-je donc pour toi, mon fils ? » Il parle comme un homme qui, par la foi, a tous les trésors de
la terre à sa disposition. Il n’y a point chez lui de fausse humilité ; il ne descend pas de la place élevée qu’il
occupe, à cause des manifestations de la nature. Il est sur le point de commettre une fâcheuse erreur et d’agir
en opposition directe avec le conseil de Dieu, cela est vrai ; toutefois, il connaît Dieu et prend la place qui lui
appartient en conséquence, dispensant des bénédictions dans toute la dignité et l’énergie de la foi. «  Je l’ai
béni : aussi il sera béni… Je l’ai sustenté avec du froment et du moût ». C’est le propre de la foi de nous
élever au-dessus de toutes nos fautes et de leurs conséquences, pour nous faire prendre la place que la grâce
de Dieu nous a faite.



Quand à Rebecca, elle eut à endurer les tristes résultats de ses artifices. Elle s’imaginait, sans doute,
conduire toutes choses fort adroitement ; mais, hélas ! elle ne revit plus Jacob ! Combien le résultat eût été
différent, si elle eût tout laissé dans les mains de Dieu ! « Qui d’entre vous, par le souci qu’il se donne, peut
ajouter une coudée à sa taille ? » (Luc 12:25). Nous ne gagnons rien à nous inquiéter et à former des projets ;
nous ne faisons qu’exclure Dieu, ce qui, certes, n’est pas un gain. Et lorsque nous recueillons les fruits de nos
propres conseils, rien de plus triste à voir qu’un enfant de Dieu, oubliant sa position et ses privilèges, au
point de vouloir prendre dans ses propres mains la direction de ses affaires. Les « oiseaux des cieux et les lis
des champs » peuvent nous instruire, quand nous oublions à ce point notre position de dépendance entière de
Dieu.

Enfin, pour ce qui touche Ésaü, l’apôtre appelle celui-ci : « un profane… qui pour un seul mets vendit
son droit de premier-né » (Héb. 12:15-17), et qui « plus tard, désirant hériter de la bénédiction, fut rejeté (car
il ne trouva pas lieu à la repentance), quoiqu’il l’eût recherchée avec larmes ». Nous apprenons par là qu’un
« profane » est l’homme qui voudrait posséder à la fois la terre et le ciel, jouir du présent sans perdre son
droit à l’avenir : tout professant mondain, dont la conscience n’a jamais ressenti les effets de la vérité et dont
le cœur est toujours resté étranger à l’influence de la grâce, est dans ce cas, et le nombre en est grand.

25 - Chapitre 28
Nous allons maintenant suivre Jacob loin du toit paternel, lorsqu’il erre solitairement et sans asile sur la

terre. Dieu commence ici à s’occuper de lui d’une manière spéciale, et Jacob commence à recueillir, en
quelque mesure, les fruits amers de sa conduite à l’égard d’Ésaü ; tandis que nous voyons en même temps
Dieu passer par-dessus toute la faiblesse et la folie de son serviteur et déployer sa grâce souveraine et sa
sagesse  infinie  dans  ses  voies  envers  lui.  Dieu  accomplira  ses  desseins,  quels  que  soient  d’ailleurs  les
moyens qu’il emploiera ; mais si, dans son impatience et son incrédulité, l’enfant de Dieu veut se soustraire
au gouvernement de son Dieu, il doit s’attendre à faire de tristes expériences et à passer par une douloureuse
discipline. C’est ce qui arriva à Jacob : il n’aurait pas eu besoin de s’enfuir à Charan, s’il eût laissé à Dieu le
soin d’agir pour lui. Dieu se serait certainement occupé d’Ésaü pour lui faire trouver la place et la portion qui
lui étaient destinées ; et  Jacob aurait  pu jouir de cette douce paix qui ne se trouve que dans une entière
soumission  à  Dieu  et  à  ses  conseils,  en  toutes  choses.  Mais  c’est  ici  que  se  manifeste  constamment
l’excessive faiblesse de nos cœurs. Au lieu de nous tenir passivement sous la main de Dieu, nous voulons
agir ; et en agissant, nous empêchons que Dieu ne déploie sa grâce et sa puissance en notre faveur. «  Tenez-
vous tranquilles, et sachez que je suis Dieu » (Ps. 46:10), est un précepte auquel nul ne saurait obéir que par
la  puissance  de  la  grâce.  « Que  votre  douceur  soit  connue  de  tous  les  hommes ;  le  Seigneur  est
proche (eggus) ;  ne vous inquiétez de rien, mais, en toutes choses, exposez vos requêtes à Dieu par des
prières et des supplications avec des actions de grâces ». Et quel en sera le résultat ? — « Et la paix de Dieu,
laquelle surpasse toute intelligence, gardera (phrourêsei) vos cœurs et vos pensées dans le Christ  Jésus »
(Phil. 4:5-7).

Toutefois, tandis que nous recueillons les fruits de nos voies, de notre impatience et de notre incrédulité,
Dieu, dans sa grâce, se sert de notre faiblesse et de notre folie pour nous faire mieux connaître sa tendre
grâce et sa parfaite sagesse. Ceci, sans autoriser en aucune manière l’incrédulité et l’impatience, fait ressortir
d’une  manière  admirable  la  bonté  de notre  Dieu,  tout  en  réjouissant  notre  cœur,  alors  même  que nous
passons peut-être par les circonstances pénibles qu’ont amenées nos égarements. Dieu est au-dessus de tout,
et de plus, c’est la prérogative exclusive de Dieu de faire sortir le bien du mal ; « de celui qui mange est sorti
le manger, et du fort est sortie la douceur » (Jug. 14:14) ; et ainsi, s’il est parfaitement vrai que Jacob fut
obligé de vivre dans l’exil, en conséquence de son impatience et de sa supercherie, d’un autre côté il est
également vrai que si Jacob fût paisiblement resté sous le toit paternel, il n’eût jamais appris ce que signifiait
« Béthel ». Les deux côtés du tableau sont ainsi fortement dessinés dans chacune des scènes de l’histoire de
Jacob. Ce fut quand sa propre folie l’eut chassé de la maison de son père, qu’il  fut amené à goûter,  en
quelque mesure, la félicité et la solennité de la « maison de Dieu ».



« Et Jacob sortit de Beër-Shéba, et s’en alla à Charan ; et il se rencontra en un lieu où il passa la nuit, car
le soleil était couché ; et il prit des pierres du lieu, et s’en fit un chevet, et se coucha en ce lieu-là » (v. 10-11).
Ici, Jacob, errant et fugitif, se trouve précisément dans la position dans laquelle Dieu peut se rencontrer avec
lui et déployer envers lui ses conseils de grâce et de gloire. Rien n’exprime mieux le néant et l’impuissance
de l’homme que la condition à laquelle Jacob se trouve ici réduit : dans la faiblesse du sommeil, sous la
voûte des cieux, n’ayant qu’une pierre pour oreiller. « Et il songea : et voici une échelle dressée sur la terre,
et son sommet touchait aux cieux ; et voici, les anges de Dieu montaient et descendaient sur elle. Et voici,
l’Éternel se tenait sur elle, et il dit : Je suis l’Éternel, le Dieu d’Abraham, ton père, et le Dieu d’Isaac ; la
terre, sur laquelle tu es couché, je te la donnerai, et à ta semence ; et ta semence sera comme la poussière de
la terre et tu t’étendras à l’occident, et à l’orient, et au nord, et au midi  ; et toutes les familles de la terre
seront bénies en toi et en ta semence. Et voici, je suis avec toi ; et je te garderai partout où tu iras, et je te
ramènerai dans cette terre-ci, car je ne t’abandonnerai pas jusqu’à ce que j’aie fait ce que je t’ai dit  » (v. 12-
15).

Voilà comment le Dieu de Béthel révèle à Jacob ses desseins envers lui et envers sa postérité. C’est bien
réellement  « la  grâce et  la  gloire ».  Cette  échelle  « dressée sur  la  terre »  porte  naturellement  le  cœur  à
méditer sur la manifestation de la grâce de Dieu, dans la personne et l’œuvre du Fils. C’est sur la terre que
fut accomplie l’œuvre merveilleuse qui forme la base, le solide et éternel fondement de tous les conseils de
Dieu à l’égard d’Israël, de l’Église et du monde. Ce fut sur la terre que Jésus vécut, travailla et mourut, afin
que,  par  sa  mort,  il  ôtât  tout  ce  qui  mettait  obstacle  à l’accomplissement  des  desseins de Dieu pour  la
bénédiction de l’homme.

Mais « le sommet de l’échelle touchait aux cieux ». Elle formait le moyen de communication entre le ciel
et la terre ; et « voici, les anges de Dieu montaient et descendaient sur elle », belle et frappante image de
Celui par lequel Dieu descendit dans toute la profondeur de la misère de l’homme, et par lequel aussi il a
élevé l’homme et l’a établi en sa présence pour jamais, dans la puissance de la justice divine ! Dieu a pourvu
à tout  ce  qui  était  nécessaire pour  l’accomplissement  de ses plans,  en dépit  de la  folie  et  du péché de
l’homme, et c’est pour la joie éternelle de toute âme, quand, par l’enseignement du Saint Esprit, elle peut se
voir ainsi enserrée dans les limites des desseins de la grâce de Dieu.

Le prophète Osée nous transporte au temps où les choses, représentées par l’échelle de Jacob, auront leur
accomplissement. « Et je ferai pour eux, en ce jour-là, une alliance avec les bêtes des champs, et avec les
oiseaux des cieux, et avec les reptiles du sol ; et j’ôterai du pays, en les brisant, l’arc et l’épée et la guerre ; et
je les ferai reposer en sécurité. Et je te fiancerai à moi pour toujours ; et je te fiancerai à moi en justice, et en
jugement, et en bonté, et en miséricorde ; et je te fiancerai à moi en vérité ; et tu connaîtras l’Éternel. Et il
arrivera, en ce jour-là, que j’exaucerai, dit l’Éternel, j’exaucerai les cieux, et eux exauceront la terre, et la
terre exaucera le froment et le moût et l’huile, et eux exauceront Jizreël. Et je la sèmerai pour moi dans le
pays, et je ferai miséricorde à Lo-Rukhama, et je dirai à Lo-Ammi : tu es mon peuple, et il me dira : Mon
Dieu ! » (Os. 2:18-23). Les paroles du Seigneur lui-même (Jean 1:52) renferment une allusion à la vision de
Jacob : « En vérité, en vérité, je vous dis : Désormais vous verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu montant
et descendant sur le Fils de l’homme ».

Or cette vision de Jacob est une merveilleuse révélation de la grâce de Dieu envers Israël. Nous avons vu
quels étaient le vrai caractère et l’état réel de Jacob, et l’un et l’autre prouvent jusqu’à l’évidence que tout
devait être grâce envers lui, s’il devait être béni. Ni son caractère, ni sa naissance ne lui donnaient droit à
quoi que ce soit. Ésaü aurait pu, en vertu de sa naissance et de son caractère, prétendre à quelque chose, à la
condition, toutefois, que le droit souverain de Dieu serait mis de côté ; mais Jacob n’avait droit à rien. Ainsi,
si Ésaü ne pouvait revendiquer ses droits qu’aux dépens de la souveraineté de Dieu, Jacob ne pouvait en
avoir d’autres que ceux qu’il pouvait tenir de cette souveraineté même ; et, pécheur comme il l’était, il ne
pouvait  se reposer sur autre chose que sur la seule souveraine et  pure grâce de Dieu.  La révélation du



Seigneur au serviteur qu’il s’est choisi, rappelle ou annonce simplement à Jacob ce que lui-même, l’Éternel,
accomplirait  encore :  « Je suis  l’Éternel… ; je te  donnerai  la  terre… ; je te  garderai… ; je te
ramènerai… ; je ne t’abandonnerai pas jusqu’à ce que j’aie fait ce que je t’ai dit » (v. 13-15). Tout est de
Dieu lui-même, sans condition quelconque. Quand c’est la grâce qui agit, il n’y a, il ne peut y avoir ni «  si »,
ni « mais » ! La grâce ne règne pas où il y a un « si » ; non pas que Dieu ne puisse placer l’homme dans une
position de responsabilité, dans laquelle il faut nécessairement qu’il s’adresse à lui avec un « si » ; mais
Jacob, dormant sur un oreiller de pierre, loin d’être dans une position de responsabilité, se trouve au contraire
dans le dénuement et la faiblesse la plus complète ; et c’est pourquoi Jacob se trouvait précisément dans une
position  où  il  pouvait  recevoir  une  révélation  de  la  grâce  la  plus  entière,  la  plus  riche  et  la  plus
inconditionnelle.

Nous ne pouvons qu’apprécier le bonheur infini qu’il y a pour nous à être dans une position telle que
nous n’avons rien sur quoi nous puissions nous appuyer que Dieu lui-même, et que, de plus, toute vraie
bénédiction et toute joie véritable reposent pour nous sur les droits souverains de Dieu et sa fidélité à son
propre caractère. D’après ce principe, ce serait donc pour nous une perte irréparable que d’avoir quelque
chose par devers nous sur quoi nous puissions nous reposer, attendu que nous aurions alors affaire avec Dieu
sur  le  pied  de  la  responsabilité  et  tout  serait  inévitablement  perdu  pour  nous.  Jacob  était  si  mauvais,
que Dieu seul pouvait suffire à ce que son état réclamait. Et, prenons-y garde, ce fut faute de reconnaître
habituellement cette vérité que Jacob se plongea dans tant de chagrins et de calamités.

La révélation que l’Éternel fait de lui-même est une chose ; et s’en tenir à cette révélation en est une
autre. L’Éternel se révèle à Jacob, dans sa grâce infinie ; mais Jacob n’est pas plutôt réveillé de son sommeil
que nous le voyons mettre en évidence son vrai caractère, montrant combien peu il connaissait, en pratique,
le Dieu béni qui venait de se révéler à lui d’une manière aussi merveilleuse. « Et il eut peur, et dit : Que ce
lieu-ci est terrible ! Ce n’est autre chose que la maison de Dieu, et c’est ici la porte des cieux ! » (v. 17).
Jacob n’avait pas le cœur à l’aise dans la présence de Dieu ; car ce n’est que quand le cœur est entièrement
brisé et l’homme dépouillé de lui-même, qu’on peut être à l’aise avec Dieu. Dieu se plaît auprès d’un cœur
brisé, son nom en soit béni ; et le cœur brisé est heureux près de Dieu. Mais le cœur de Jacob n’était pas
encore dans cette position ; et Jacob n’avait pas encore appris à se reposer comme un petit enfant sur l’amour
parfait de Celui qui a pu dire : « J’ai aimé Jacob ! » (voyez Mal. 1:2 ; Rom. 9:13). « L’amour parfait chasse
la crainte ». Là où cet amour n’est pas pleinement connu et réalisé, il y a toujours du trouble et du malaise, et
il ne peut en être autrement. La maison et la présence de Dieu n’inspirent aucune frayeur à l’âme qui connaît
l’amour de Dieu tel qu’il s’est montré dans le parfait sacrifice de Christ. Cette âme est plutôt portée à dire  :
« Éternel ! j’ai aimé l’habitation de ta maison, et le lieu de la demeure de ta gloire  » (Ps. 26:8). Et encore :
« Combien sont aimables tes demeures, ô Éternel des armées ! Mon âme désire, et même elle languit après
les parvis de l’Éternel » (Ps. 84:1). Quand le cœur est affermi dans la connaissance de Dieu, on aime la
maison de Dieu, quel qu’en soit d’ailleurs le caractère, que ce soit Béthel, ou le temple de Jérusalem, ou
l’Église, qui est formée maintenant de tous les vrais croyants, « édifiés ensemble, pour être une habitation de
Dieu par l’Esprit » (Éph. 2:22). Quoi qu’il en soit, la connaissance que Jacob avait de Dieu et de sa maison
était bien bornée, à cette époque de son histoire ; et nous en avons une nouvelle preuve dans le marché qu’il
veut faire avec Dieu, aux derniers versets de ce chapitre 28.

« Et Jacob fit un vœu, en disant : Si Dieu est avec moi et me garde dans ce chemin où je marche, et qu’il
me donne du pain à manger et un vêtement pour me vêtir, et que je retourne en paix à la maison de mon père,
l’Éternel sera mon Dieu. Et cette pierre que j’ai dressée en stèle sera la maison de Dieu ; et de tout ce que tu
me donneras, je t’en donnerai la dîme ». Jacob dit : « Si Dieu est avec moi », quand le Seigneur venait de lui
dire expressément : Je suis avec toi, et je te garderai partout où tu iras, et je te ramènerai en ce pays, etc. En
dépit de ce témoignage, le pauvre cœur de Jacob est incapable de s’élever au-delà d’un « si », ou d’avoir, de
la bonté de Dieu, des pensées plus élevées que celles qui se rapportent à « du pain à manger » et à « des
habits pour se vêtir ».  Telles étaient les pensées d’un homme qui venait  de voir la vision magnifique de
l’échelle  touchant  à  la  terre  et  au  ciel,  et  au-dessus  de  laquelle  l’Éternel  se  tenait,  lui  promettant  une
innombrable postérité et un éternel héritage. Jacob était évidemment incapable d’entrer dans la réalité et la
plénitude des pensées de Dieu ; il mesurait Dieu à sa mesure, et se trompait ainsi complètement dans l’idée
qu’il  se  faisait  de  Dieu.  En  un  mot,  Jacob  n’en  avait  pas  encore  fini  avec  lui-même,  et  n’avait,  par
conséquent, pas encore commencé avec Dieu.



26 - Chapitres 29 à 31
« Et Jacob se mit en marche, et s’en alla au pays des fils de l’orient ». Ainsi que nous venons de le voir

au chapitre 28, Jacob ne sait pas saisir le vrai caractère de Dieu, et reçoit l’abondance de la grâce de Béthel
avec un « si », accompagné d’un misérable marché pour du pain et des vêtements ; et nous avons à suivre
Jacob maintenant dans une succession non interrompue de marchés. « Ce qu’un homme sème, cela aussi il le
moissonnera » (Gal. 6:7). Il est impossible d’échapper à cette conséquence. Jacob n’avait pas encore trouvé
son niveau devant Dieu, et il faut que Dieu emploie des circonstances pour le châtier et l’humilier. Là est le
secret de beaucoup de nos chagrins et de nos épreuves dans ce monde. Nos cœurs n’ont jamais été réellement
brisés devant Dieu, nous ne nous sommes jamais jugés et n’avons jamais été dépouillés de nous-mêmes  ; et
de là vient que nous sommes toujours de nouveau comme des gens qui se heurteraient la tête contre un mur.
Nul ne peut jouir réellement de Dieu avant que d’en avoir fini avec le « moi », par la raison bien simple que
Dieu commence à se manifester là, précisément, où la chair a son terme. Si donc je n’en ai pas fini avec ma
chair par une profonde et positive expérience, il est moralement impossible que j’aie une intelligence tant
soit peu exacte du caractère de Dieu. Mais il faut que, d’une manière ou d’une autre, j’apprenne à connaître
ce que vaut la nature ; et pour m’amener à cette connaissance, le Seigneur emploie différents moyens qui,
quels qu’ils soient, ne sont efficaces qu’autant que c’est lui qui les emploie pour révéler à nos yeux le vrai
caractère de tout ce qu’il y a dans nos cœurs. Combien souvent n’arrive-t-il pas que, comme dans le cas de
Jacob, le Seigneur vient tout près de nous et nous parle à l’oreille sans que nous discernions sa voix, et sans
que nous sachions prendre notre vraie place devant lui. « L’Éternel est dans ce lieu, et moi je ne le savais
pas… que ce lieu-ci est terrible ! » Jacob ne reçut aucune instruction de tout cela, en sorte qu’il lui fallut une
discipline de trente années à une dure école, qui ne suffit même pas pour le dompter.

Cependant, il est remarquable de voir comment il rentre dans une atmosphère si parfaitement adaptée à sa
constitution morale. Le faiseur de marchés, Jacob, rencontre le faiseur de marchés, Laban, et on les voit
faisant assaut de ruse et d’adresse pour se tromper l’un l’autre. De la part de Laban, ceci ne doit pas nous
étonner, car Laban n’avait pas été à Béthel ; il n’avait pas vu le ciel ouvert, ni l’échelle qui touchait la terre et
le ciel ; il n’avait point entendu les promesses glorieuses de la bouche de l’Éternel, lui assurant la possession
de la terre de Canaan et une innombrable postérité. Laban, l’homme du monde, n’a d’autre ressource que son
esprit bas et cupide ; et il en use. Comment tirerait-on le pur de l’impur ? Mais rien n’est plus humiliant que
de voir Jacob, après tout ce qu’il a vu et entendu à Béthel, lutter avec un homme du monde, et s’efforcer
d’accumuler des biens par des moyens semblables à ceux qu’il emploie,

Hélas ! ce n’est point une chose rare que de voir des enfants de Dieu oublier leur haute destinée et leur
héritage céleste au point de descendre dans l’arène avec les enfants de ce monde, et, là, lutter avec ceux-ci
pour les richesses et les honneurs d’une terre frappée de la malédiction du péché. Cela est si vrai que, chez
un grand nombre de personnes, il est difficile de découvrir quelques traces de ce principe, dont l’apôtre Jean
dit qu’il est « victorieux du monde » (1 Jean 5:5). En considérant et en jugeant Jacob et Laban au point de
vue des principes de la nature, il serait difficile de découvrir la moindre différence entre eux. Il faudrait être
derrière la scène, et entrer dans les pensées de Dieu à l’égard de chacun d’eux, pour voir à quel degré ils
différaient. Mais c’est Dieu qui a mis de la différence entre eux, ce n’est pas Jacob  ; et il en est de même
maintenant. Bien qu’il puisse être difficile de la découvrir, il existe une immense différence entre les enfants
de lumière et les enfants de ténèbres ; une différence fondée sur le fait solennel que les premiers sont des
« vases de miséricorde que Dieu a préparés d’avance pour la gloire », tandis que les derniers sont des vases
de colère tout préparés (non par Dieu, mais par le péché) pour la destruction (Rom. 9:22-23) (*). Les Jacob et
les Laban diffèrent essentiellement, et différeront toujours, bien que les premiers puissent manquer d’une
manière effrayante à réaliser et à manifester leur vrai et glorieux caractère.

(*) Tout homme spirituel remarquera, non sans un profond intérêt, avec quel soin l’Esprit de Dieu, en
Rom. 9 et ailleurs, dans l’Écriture, nous met en garde contre l’affreuse induction que l’esprit humain a trop
souvent tirée de la doctrine de l’élection de Dieu. Quand il parle des « vases de colère », il se borne à dire
qu’ils  étaient  ou  sont  « tout  préparés  pour  la  destruction ».  Il  ne  dit  pas  que  c’est  Dieu  qui  les  « y  a
préparés ».



En revanche, quand il fait allusion aux « vases de miséricorde », il dit : « qu’il les a préparés d’avance
pour la gloire ». Cette distinction est fort remarquable.

Si mon lecteur lit Matthieu 25:34-41, il y trouvera un autre exemple aussi frappant et aussi beau de la
même doctrine. — Quand le Roi s’adresse à ceux qui sont à sa droite, il dit : « Venez, les bénis de mon Père,
héritez du royaume qui vous est préparé dès la fondation du monde » (vers. 34). — Mais quand il parle à
ceux qui sont à sa gauche, il dit : « Allez-vous-en loin de moi, maudits ». Il ne dit pas : « Maudits par mon
Père ». Puis il ajoute : « Dans le feu éternel qui est préparé — non pour vous, mais — pour le diable et ses
anges » (vers. 41). En un mot donc, il est évident que Dieu a « préparé » un royaume de gloire, et des « vases
de miséricorde » pour hériter de ce royaume ; mais qu’il n’a pas préparé « le feu éternel » pour des hommes,
mais « pour le diable et ses anges » ; et que ce n’est pas lui qui a préparé les « vases de colère », mais qu’ils
se sont préparés eux-mêmes.

Si donc la parole de Dieu établit  clairement « l’élection »,  elle repousse tout  aussi  soigneusement la
« réprobation ».  En se voyant  au ciel,  chacun des bienheureux aura à en rendre grâces à Dieu seul  ;  et
quiconque se trouvera en enfer ne pourra en accuser que lui-même.

Quant à Jacob, toute sa peine et tout son travail, ainsi que son misérable marché du chapitre précédent, ne
sont  que le résultat  de  son ignorance de la  grâce et  de  son incapacité  à  se confier  implicitement  en la
promesse de Dieu. Celui qui, après avoir reçu de Dieu la promesse sans réserve qu’il lui donnerait la terre de
Canaan, pouvait dire : « Si Dieu me donne du pain à manger et un vêtement pour me vêtir », ne devait avoir
qu’une bien faible idée de Dieu et de ce qu’était sa promesse. Aussi le voyons-nous s’efforcer de faire ses
propres affaires de la manière la plus avantageuse pour lui. Il en est toujours ainsi quand la grâce n’est pas
comprise. La profession que nous pouvons faire des principes de la grâce n’est pas la mesure de l’expérience
que nous avons de la puissance de la grâce. Qui n’aurait cru que la vision aurait révélé à Jacob ce qu’était la
grâce ?  Mais  la  révélation  de  Dieu  à  Béthel  et  la  conduite  de  Jacob  à  Charan  sont  bien  différentes !
Cependant celle-ci n’était  que l’expression de l’intelligence qu’il  avait de la première. Le caractère et la
conduite  d’un  homme  sont  la  mesure  réelle  de  l’expérience  et  de  la  conviction  de  son  âme,  quelque
profession qu’il fasse d’ailleurs. Jacob n’avait pas encore été amené à se voir tel qu’il était devant Dieu, par
conséquent, il ignorait ce que c’était que la grâce ; et il montra son ignorance en se mesurant avec Laban, et
en adoptant ses maximes et ses voies.

On ne peut qu’être frappé du fait que ce fut parce qu’il n’avait pas appris à connaître et à juger devant
Dieu le caractère inhérent à sa chair, que Jacob fut conduit par la providence de Dieu au milieu d’une sphère
spécialement propre à manifester  ce caractère en plein dans ses traits  les plus saillants.  Il  fut  conduit  à
Charan, le pays de Laban et de Rebecca, à l’école même d’où les principes qu’il mettait si habilement en
pratique étaient sortis, et où ils étaient enseignés, appliqués et maintenus. Pour savoir ce que Dieu est, il
fallait aller à Béthel ; pour savoir ce qu’était l’homme, il fallait aller à Charan : or Jacob n’ayant pas pu saisir
la révélation que Dieu lui fit de lui-même à Béthel, il dut aller à Charan pour que ce qu’il était fût manifesté  ;
et là, hélas ! que d’efforts pour réussir ! que de subterfuges ! que de ruses ! que d’artifices ! Point de sainte et
glorieuse confiance en Dieu ! point de simplicité, ni de patience de foi ! Dieu était avec Jacob, cela est vrai,
car  rien  ne  peut  empêcher  la  grâce  de  resplendir.  De  plus,  Jacob,  en  quelque  mesure,  reconnaissait  la
présence et la fidélité de Dieu ; cependant, il ne sait rien faire sans plan et sans projet. Il ne peut pas laisser à
Dieu le soin de décider pour lui ce qui regarde ses femmes et ses gages ; il essaie de tout arranger par sa ruse
et ses artifices. En un mot, du commencement à la fin, Jacob est « celui qui supplante ».  Où trouver un
exemple de ruse plus consommée que celui qui nous est rapporté au chapitre 30:37-42 ? C’est un portrait
parfait de Jacob. Au lieu de laisser à Dieu le soin de multiplier les brebis marquetées et tachetées et les
agneaux foncés, ainsi que Dieu l’eût certainement fait si Jacob se fût confié en lui, Jacob, pour arriver à ses
fins, se sert d’un moyen que l’esprit seul d’un Jacob aurait pu imaginer. Il agit de la même manière pendant
les  vingt  années  de  son  séjour  chez  Laban ;  et,  à  la  fin,  « il  s’enfuit »,  restant  ainsi  en  toutes  choses
conséquent avec lui-même.

Or,  c’est  en  suivant  Jacob  et  en  observant  son  caractère,  d’une  période  à  l’autre  de  son  histoire
extraordinaire, que nous pouvons contempler les merveilles de la grâce de Dieu. Nul autre que Dieu n’aurait



pu supporter un Jacob, comme aussi nul autre que Dieu n’eût voulu s’intéresser à lui. La grâce vient à nous
dans notre plus bas état. Elle prend l’homme tel qu’il est, et agit envers lui dans la pleine intelligence de ce
qu’il est. Il est de la plus haute importance de bien comprendre, dès le début, ce caractère de la grâce, afin
d’être en état de supporter d’un cœur ferme les découvertes subséquentes que nous faisons de notre propre
indignité, ces découvertes qui, si souvent, ébranlent la confiance et troublent la paix des enfants de Dieu.

Bon nombre de personnes ne comprennent  pas d’abord la ruine complète de la  nature,  telle qu’elle
apparaît à la lumière de la présence de Dieu, bien que leurs cœurs aient été réellement attirés par la grâce et
que leurs consciences aient été tranquillisées en quelque degré par l’application du sang de Christ. Il en
résulte  que,  à  mesure  qu’elles  avancent  dans  la  vie  chrétienne,  et  qu’elles  font  des  découvertes  plus
profondes du mal qui est en elles, cette connaissance de la grâce de Dieu et de la valeur du sang de Christ
leur faisant défaut, elles doutent qu’elles soient réellement des enfants de Dieu. Elles sont ainsi détachées de
Christ et rejetées sur elles-mêmes ; alors elles ont recours aux ordonnances pour maintenir le ton de leur
piété ; ou bien elles retombent dans un état complet de mondanité. Tel est le sort de celui dont le cœur n’a
pas été « affermi par la grâce » (Héb. 13:9).

Ce même fait donne à l’étude de l’histoire de Jacob un intérêt profond et une grande utilité. Nul ne peut
lire les trois chapitres que nous méditons, sans être frappé de la grâce merveilleuse qui a pu s’intéresser à un
être tel que Jacob, et qui a pu dire encore, après avoir découvert tout ce qui était en lui : « Il n’a pas aperçu
d’iniquité en Jacob, ni n’a vu d’injustice en Israël » (comp. Nombres 23:21). Dieu ne dit pas qu’il n’y a pas
en Jacob d’iniquité, ni d’injustice en Israël ; une pareille assertion ne serait pas vraie et ne donnerait pas au
cœur cette assurance que Dieu a par-dessus tout en vue de communiquer. Dire à un pauvre pécheur qu’il n’y
a point de péché en lui, ne lui donnera jamais d’assurance il sait, hélas ! trop bien qu’il y a en lui du péché
mais si Dieu lui dit qu’il ne voit pas de péché en lui, à cause du parfait sacrifice de Christ, la paix entrera
infailliblement dans son cœur et sa conscience. Si Dieu eût pris à lui Ésaü, nous n’aurions pas vu le même
déploiement de la grâce, par la raison qu’Ésaü ne nous apparaît pas sous un jour aussi défavorable que Jacob.
Plus l’homme descend à ses propres yeux, plus la grâce de Dieu s’élève et est magnifiée. À mesure que, dans
mon appréciation, ma dette s’accroît de cinquante à cinq cents deniers, mon appréciation de la grâce s’élève
en proportion,  ainsi  que l’expérience que j’ai  de  cet  amour  qui,  alors  que nous « n’avions pas de quoi
payer », nous « quitta notre dette » (Luc 7:42). C’est donc avec raison que l’apôtre dit : « Il est bon que le
cœur soit affermi par la grâce, non par les viandes, lesquelles n’ont pas profité à ceux qui y ont marché  »
(Héb. 13:9).

27 - Chapitre 32
« Et Jacob alla son chemin. Et les anges de Dieu le rencontrèrent ». En dépit de tout, la grâce de Dieu

accompagne Jacob. Rien ne saurait changer l’amour de Dieu ; il aime d’un amour invariable. Celui qu’il
aime,  il  l’aime  jusqu’à  la  fin ;  son  amour  est  semblable  à  lui-même,  « le  même  hier,  aujourd’hui  et
éternellement » (Héb. 13:8).  Mais combien peu d’effet « l’armée de Dieu » eut sur Jacob, nous pouvons
l’apprendre par ce que ce chapitre nous rapporte ici de lui. « Et Jacob envoya devant lui des messagers à
Ésaü, son frère, au pays de Séhir, dans la campagne d’Édom ». Jacob, évidemment, se sent mal à l’aise en
pensant à sa rencontre avec Ésaü, et il y avait de quoi : il avait très mal agi envers son frère et sa conscience
n’était pas tranquille ; mais, au lieu de se jeter dans les bras de Dieu, sans réserve, il a de nouveau recours,
pour détourner la colère d’Ésaü, à ses moyens habituels. Il essaie de faire façon d’Ésaü, au lieu de s’appuyer
sur Dieu.

« Il leur commanda, disant : Vous parlerez ainsi à mon seigneur Ésaü : Ainsi a dit ton serviteur Jacob :
j’ai séjourné chez Laban, et je m’y suis arrêté jusqu’à présent » (v. 4). Tout ceci annonce une âme éloignée de
son centre en Dieu. « Mon seigneur » et « ton serviteur » n’est pas le langage d’un frère à son frère, ni de
quelqu’un qui a le sentiment de la dignité que donne la présence de Dieu. C’est le langage de Jacob, et de
Jacob avec une mauvaise conscience.



« Et les messagers revinrent vers Jacob, disant : Nous sommes allés vers ton frère, vers Ésaü, et même il
vient à ta rencontre, et  quatre cents hommes avec lui.  Et Jacob craignit beaucoup » (v. 6-7). Que va-t-il
faire ? S’abandonnera-t-il à Dieu ? — Non, il commence par combiner des arrangements. « Et il partagea le
peuple qui était avec lui, et le menu bétail et le gros bétail, et les chameaux, en deux bandes  ; et il dit : Si
Ésaü vient à l’une des bandes et la frappe, la bande qui restera pourra échapper ». La première pensée de
Jacob est toujours un plan, et en cela il n’est que la trop véritable image du pauvre cœur humain. Il est vrai
qu’après avoir formé son plan, il se tourne vers l’Éternel et crie à lui pour qu’il le délivre, mais il n’a pas plus
tôt cessé de prier qu’il revient à ses arrangements. Or, prier et faire des plans sont deux choses qui ne vont
pas ensemble : quand je fais des combinaisons, je me repose plus ou moins sur elles  ; quand je prie, je dois
me reposer exclusivement sur Dieu. Quand mon regard est absorbé par mes propres opérations, je ne suis pas
préparé à voir Dieu intervenir en ma faveur ; et alors, la prière n’est pas l’expression du besoin dans lequel je
me trouve, mais l’aveugle accomplissement de quelque chose que je crois devoir être fait, ou, peut-être, la
demande à Dieu de sanctifier mes propres desseins. Mais Dieu ne veut pas que je lui demande de sanctifier et
de bénir mes plans et mes moyens, mais que je remette tout entre ses mains, afin que lui intervienne en ma
faveur (*).

(*) Sans doute, quand la foi laisse Dieu agir, Dieu emploiera ses propres moyens ; mais c’est là tout autre
chose que de reconnaître et de bénir les plans et les dispositions de l’incrédulité et de l’impatience. On ne
comprend pas assez cette différence.

Quoique Jacob ait  demandé à Dieu de le délivrer  de son frère Ésaü,  il  est  évident  qu’il  n’avait  pas
confiance en son intervention, car il essaie d’« apaiser Ésaü par un présent ». Sa confiance repose dans « son
présent » et non en Dieu seul. « Le cœur est trompeur par-dessus tout, et incurable » (Jér. 17:9). Il est souvent
difficile de découvrir quel est le vrai fondement de notre confiance. Nous nous imaginons, ou nous voudrions
nous persuader à nous-mêmes, que nous nous appuyons sur Dieu, alors que, de fait, nous avons placé notre
confiance en quelque arrangement de notre invention.  Celui  qui  aurait  entendu Jacob faire à Dieu cette
prière : « Délivre-moi, je te prie, de la main de mon frère, de la main d’Ésaü, car je le crains, de peur qu’il ne
vienne et ne me frappe — la mère avec les fils », aurait-il imaginé que Jacob pût dire encore : « Je l’apaiserai
avec un présent » ? Jacob avait-il oublié sa prière ? Se faisait-il un dieu de son présent ? Mettait-il plus de
confiance en ses bestiaux, qu’en ce Dieu entre les mains duquel il venait de remettre son sort ?

Ces questions découlent naturellement de tout ce qui nous est rapporté ici de Jacob, et nous pouvons en
lire les réponses dans le miroir de notre propre cœur. Ce cœur nous apprend, aussi bien que l’histoire de
Jacob, combien nous sommes plus disposés à nous appuyer sur les combinaisons de notre propre sagesse que
sur Dieu ; mais on n’arrive ainsi à rien de bon. Nous sommes souvent très contents de nous-mêmes, lorsque
nos arrangements ont été accompagnés de prière, ou que nous avons employé tous les moyens permis et
demandé à Dieu de les bénir ; mais, en pareil cas, nos prières ne valent guère mieux que nos plans, attendu
que nous nous reposons sur elles, plutôt que sur Dieu. Il faut que nous soyons, de fait, amenés au terme de
tout ce qui est le produit du moi, avant que Dieu puisse se montrer ; et, pour que nous en finissions avec nos
plans, il faut que nous en ayons fini avec nous-mêmes ; il faut que nous apprenions à reconnaître que « toute
chair est de l’herbe, et toute sa beauté comme la fleur des champs » (Ésa. 40:6).

Jacob  est  amené  là,  dans  le  chapitre  qui  nous  occupe.  Après  qu’il  eut  pris  toutes  ses  prudentes
dispositions,  la  Parole  nous  dit :  « Et  Jacob  resta  seul ;  et  un  homme  lutta  avec  lui  jusqu’au  lever  de
l’aurore » (v. 24). Ici commence une nouvelle phase de l’histoire de cet homme remarquable. Il faut que nous
nous soyons trouvés seuls avec Dieu, pour que nous arrivions à une juste connaissance de nous-mêmes et de
nos voies. Pour connaître la valeur réelle de la nature et de ses opérations, il faut que nous les ayons pesées à
la balance du sanctuaire. Peu importe ce que nous pensons de nous-mêmes ou ce que les hommes peuvent en
penser, l’important est de savoir ce que Dieu en pense ; et, pour l’apprendre, il faut que nous soyons laissés
« seuls », loin du monde, loin du moi, loin de toutes les pensées, de tous les raisonnements et de toutes les
émotions de la nature, « seuls » avec Dieu.



« Jacob resta seul, et un homme lutta avec lui ». L’Écriture ne nous dit pas, il faut le remarquer, que
Jacob lutta avec un homme, mais qu’un homme lutta avec Jacob. On a souvent, et bien à tort, présenté ce fait
comme un exemple de l’énergie avec laquelle Jacob priait.  Dire que je lutte avec un homme, ou qu’un
homme lutte avec moi, sont deux idées très différentes. Si c’est moi qui lutte avec un autre, c’est que je veux
obtenir quelque chose de lui ; si un autre, au contraire, lutte avec moi, c’est lui qui veut obtenir quelque
chose de moi. Dieu lutte avec Jacob, afin de lui faire sentir qu’il n’est qu’une faible et misérable créature  ;
puis,  voyant  que Jacob soutient  la lutte contre  lui  avec tant  d’opiniâtreté,  «  il  toucha l’emboîture de sa
hanche ; et l’emboîture de la hanche fut luxée ». Il faut que la sentence de mort soit écrite sur toute chair ; il
faut que nous ayons saisi la portée de la croix de Christ, avant de pouvoir marcher avec Dieu avec fermeté et
bonheur. Nous avons suivi Jacob jusqu’ici au travers de tous les détours et de toutes les opérations de son
caractère extraordinaire ; nous l’avons vu faire des plans et des arrangements pendant les vingt années de son
séjour chez Laban, mais ce n’est que lorsqu’il est « laissé seul », qu’il acquiert une juste idée de l’être faible
et  impuissant — qu’il  est  par lui-même. Alors le siège de sa force étant atteint,  il  apprend à dire :  « Je
ne te laisserai point ».

Dès lors commence une ère nouvelle dans la vie de Jacob. Jusqu’ici, il a persévéré dans ses propres
voies ; maintenant, il est amené à dire : « Je ne te laisserai point ». Remarquez, cher lecteur, que Jacob ne
parle ainsi que du moment où l’emboîture de l’os de sa hanche fut démise. Ce simple fait nous donne la clef
de toute cette scène.  C’est  dans le but  de l’amener là que Dieu lutte avec Jacob.  Pour ce qui  est  de la
puissance, déployée par lui dans la prière, nous avons vu que, après avoir adressé à Dieu quelques paroles de
supplications, Jacob met à nu le secret  de sa confiance en disant  :  « J’apaiserai la colère d’Ésaü par un
présent ». Aurait-il pu parler ainsi, s’il eût réellement compris ce que c’est que prier ou ce qu’est la vraie
dépendance  de  Dieu ?  Non,  assurément ;  il  faut  que  Dieu  et  la  créature  conservent  chacun  leur  place
distincte, et il en sera ainsi de toute âme qui connaît la sainte réalité d’une vie de foi.

Mais,  hélas !  c’est  précisément  par  là  que nous péchons,  si  en pareille  matière  on peut  parler  pour
d’autres. Nous cachons l’incrédulité positive de nos cœurs rusés sous la formule plausible et en apparence
pieuse qu’il faut employer des moyens, et nous croyons nous attendre à Dieu pour bénir ces moyens ; tandis
que, en réalité, nous nous appuyons, non sur Dieu, mais sur les moyens. Puissions-nous comprendre combien
est mauvaise une pareille voie et apprendre à nous attacher à Dieu seul avec plus de simplicité, afin que notre
vie  soit  caractérisée  davantage par  cette  sainte  élévation qui  nous tient  au-dessus  des  circonstances  par
lesquelles nous passons. Ce n’est pas chose facile que d’en venir à reconnaître le néant de la créature, au
point de pouvoir dire : « Je ne te laisserai point aller sans que tu m’aies béni » (v. 26). Dire ainsi du cœur et
demeurer dans la puissance de ce que cette parole exprime, est le secret de toute vraie force. Jacob ne parla
ainsi que lorsque l’emboîture de sa hanche eut été atteinte, et pas avant. Il lutta longtemps avant de céder,
parce que sa confiance en la chair était forte. Mais Dieu peut abattre jusque dans la poussière le caractère le
plus obstiné. Il peut atteindre le ressort de la force naturelle et écrire sur elle la sentence de mort ; jusqu’alors
on ne peut avoir de puissance auprès de Dieu et des hommes. Il faut être «  faible » avant de pouvoir être
« fort ». « La puissance de Christ » ne peut reposer « sur moi » qu’en proportion de la connaissance que j’ai
de mes infirmités (2 Cor. 12:9). Christ ne peut mettre le sceau de son approbation sur l’énergie de la nature,
sur sa sagesse ou sur sa gloire : il faut que toutes ces choses diminuent, afin que lui croisse. Jamais la nature
ne servira de piédestal à la puissance de la grâce de Christ ; si elle le pouvait, la chair aurait de quoi se
glorifier devant Dieu, et nous savons que cela est impossible. Or, puisque la manifestation de la gloire de
Dieu et du nom ou du caractère de Dieu est liée à l’annulation de la nature, il est évident que l’âme ne peut
jouir de cette manifestation avant que la nature ne soit réellement mise de côté. C’est pourquoi, bien que
Jacob soit appelé à déclarer son nom : « Jacob » ou « celui qui supplante », il n’obtient aucune révélation du
nom de celui qui a lutté avec lui et qui l’a abattu jusque dans la poussière. Il reçoit pour lui-même le nom
d’« Israël », « prince », et c’était là un grand progrès ; mais quand il dit : « Je te prie, déclare-moi ton nom »,
il reçoit pour réponse : « Pourquoi demandes-tu mon nom ? » Dieu refuse de lui dire son nom, bien qu’il ait
amené Jacob à lui dire la vérité quant à lui-même, et qu’en conséquence il le bénisse. Que de cas pareils les
annales de la famille de Dieu ne renferment-elles pas ? Le moi est mis à nu dans toute sa difformité morale ;
mais on manque à saisir pratiquement ce que Dieu est, lors même qu’il soit venu si près de nous et qu’il nous
ait bénis selon la découverte que nous avons faite de nous-mêmes.



Jacob reçut le nom nouveau d’« Israël » lorsque l’emboîture de sa hanche eut été atteinte. Il devint un
prince puissant quand il eut appris et reconnu qu’il n’était qu’un homme faible. Cependant l’Éternel dut lui
dire : « Pourquoi demandes-tu mon nom ? » et il ne lui révéla pas le nom de celui qui avait mis à découvert
le vrai nom et la vraie condition de Jacob.

Ceci nous apprend qu’être béni de Dieu est tout autre chose que de recevoir par l’Esprit la révélation du
caractère de Dieu. « Il le bénit là », mais il ne lui révéla pas son nom. Il y a toujours une bénédiction à être
amené à se connaître soi-même en quelque mesure ; nous sommes ainsi conduits sur un chemin dans lequel
nous sommes rendus capables de discerner plus clairement ce que Dieu est pour nous dans tous les détails.
Ainsi en fut-il de Jacob ; dès que l’emboîture de sa hanche eut été touchée, il se trouva dans une condition à
laquelle  Dieu  seul  pouvait  suffire.  Un  pauvre  boiteux  ne  pouvait  faire  grand-chose ;  il  lui  était  donc
avantageux de s’attacher à Celui qui était tout-puissant.

Pour  terminer  ce  chapitre,  nous  remarquerons  que  le  livre  de  Job  est,  dans  un  certain  sens,  un
commentaire de cette scène de l’histoire de Jacob que nous venons de considérer. D’un bout à l’autre des
trente et un premiers chapitres, Job lutte avec ses amis et soutient sa thèse contre tous leurs arguments  ; mais
au chapitre 32, Dieu, se servant d’Élihu, entre en lutte avec lui ; et au chapitre 38, il l’attaque directement
dans toute  la  manifestation de sa  grandeur  et  de  sa  gloire,  et  fait  sortir  de  sa  bouche ces  paroles  bien
connues : « Mon oreille avait entendu parler de toi, maintenant mon œil t’a vu : c’est pourquoi j’ai horreur de
moi, et je me repens dans la poussière et dans la cendre » (Job 42:5-6). Dieu avait touché l’emboîture de sa
hanche !  Et,  remarquez l’expression :  « mon œil  t’a  vu ».  Job ne dit  pas seulement :  « Je me vois moi-
même », mais : « je t’ai vu, toi ! » Il n’y a que la vue de ce que Dieu est qui puisse produire une véritable
repentance et l’horreur de soi-même. Il  en arrivera ainsi au peuple d’Israël, dont l’histoire a une grande
analogie avec celle de Job. Quand « ils regarderont vers celui qu’ils ont percé, ils se lamenteront » ; alors
Dieu les bénira et les restaurera pleinement et entièrement. Ils apprendront tout ce que signifient ces paroles :
« C’est ta destruction, Israël, que tu aies été contre moi, contre ton secours » (Osée 13:9).

28 - Chapitres 33 à 34
Nous allons voir combien toutes les craintes de Jacob étaient dénuées de fondement et tous ses plans

inutiles. Malgré la lutte, et quoi que Dieu eût touché l’emboîture de sa hanche et l’eût rendu boiteux, Jacob
continue à former des plans. « Et Jacob leva ses yeux, et regarda ; et voici,  Ésaü venait,  et quatre cents
hommes avec lui. Et il partagea les enfants entre Léa et Rachel et les deux servantes. Et il mit à la tête les
servantes et leurs enfants, et puis Léa et ses enfants, et puis Rachel et Joseph ». Les craintes de Jacob n’ont
pas cessé. Il s’attend encore à ce qu’Ésaü se venge, et il expose aux premiers coups ceux auxquels il tient le
moins.  Étonnantes  profondeurs  du cœur humain !  Qu’il  est  lent  à  se  confier  en  Dieu !  Si  Jacob se  fût
réellement reposé sur Dieu, jamais il n’eût craint d’être détruit, lui et sa famille. Mais, hélas  ! nous savons
combien le cœur a de peine à se reposer simplement, dans une paisible confiance, sur un Dieu toujours
présent, tout-puissant et infiniment miséricordieux.

Dieu nous montre ici combien toute cette inquiétude du cœur est vaine : « Et Ésaü courut à sa rencontre,
et l’embrassa, et se jeta à son cou, et le baisa ; et ils pleurèrent ». Le présent de Jacob n’était pas nécessaire,
et son plan était inutile. Dieu « apaisa » Ésaü, comme déjà il avait apaisé Laban. Dieu prend ainsi plaisir à
nous faire sentir la lâcheté et l’incrédulité de nos pauvres cœurs, et à dissiper toutes nos craintes. Au lieu de
rencontrer l’épée d’Ésaü, Jacob rencontre les bras ouverts d’un frère ! au lieu d’avoir à combattre l’un contre
l’autre, ils confondent leurs larmes ! Telles sont les voies de Dieu ! Qui ne se confierait en lui ? D’où vient
que, malgré toutes les preuves que nous avons de sa fidélité envers ceux qui se confient en lui, nous soyons,
à chaque nouvelle occasion, si disposés à douter et à hésiter ? Hélas ! — c’est que nous ne connaissons pas
assez Dieu. « Réconcilie-toi avec Lui, je te prie, et sois en paix » (Job 22:21). Ceci est vrai et de l’homme
inconverti et de l’enfant de Dieu. Connaître Dieu réellement, lui être véritablement attaché, c’est la vie et la
paix. « Et c’est ici la vie éternelle, qu’ils te connaissent seul vrai Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus
Christ » (Jean 17:3). Plus nous connaîtrons Dieu intimement, plus aussi notre paix sera solide et plus nous



serons élevés au-dessus de toute dépendance de la créature. « Dieu est un rocher », et nous n’avons qu’à nous
appuyer sur lui pour savoir combien il est disposé à nous soutenir et puissant pour le faire.

Après cette manifestation de la bonté de Dieu envers lui,  nous voyons Jacob s’établir à Succoth, et,
contrairement aux principes et à l’esprit de la vie de pèlerin, y bâtir une maison, comme s’il avait été chez
lui. Or, il est évident que Succoth n’était pas le lieu que Dieu lui avait destiné. L’Éternel ne lui avait pas dit  :
« Je suis le Dieu de Succoth », mais « Je suis le Dieu de Béthel ». C’est donc Béthel et non Succoth que
Jacob  aurait  dû  avoir  en  vue,  comme but  principal.  Mais,  hélas !  nos  cœurs  sont  toujours  portés  à  se
contenter d’une position et d’une part inférieures à celles que Dieu, dans sa bonté, voudrait nous donner.

Ensuite,  Jacob s’avance jusqu’à Sichem et y achète une pièce de terre,  restant  toujours en deçà des
limites que Dieu lui avait assignées, et indiquant, par le nom même qu’il donne à son autel, l’état moral de
son âme. Il l’appelle : « Dieu, le Dieu d’Israël » ; or, sans doute, nous avons le privilège de le connaître
comme notre Dieu, mais c’est plus encore de le connaître comme le Dieu de sa propre maison, en pouvant
nous considérer nous-mêmes comme faisant partie de cette maison. Le croyant a le privilège de connaître
Christ  comme  son  « Chef » ;  mais  c’est  un  privilège  plus  grand  encore  de  connaître  Christ  comme  le
« Chef » de son corps, l’Église, et de savoir que nous sommes les membres de ce corps.

Nous verrons, au chapitre 35, Jacob amené à se faire de Dieu une idée bien plus grande et plus glorieuse ;
mais à Sichem, il est évidemment dans une situation morale peu élevée ; et il en souffre, comme il arrive
toujours quand nous ne savons pas saisir la position que Dieu nous a faite. Les deux tribus et demie qui
s’établirent en deçà du Jourdain tombèrent les premières entre les mains de l’ennemi : il en fut de même pour
Jacob : le chapitre 34 nous apprend quels furent les fruits amers de son séjour à Sichem, quelle tache en
résulta pour sa famille, malgré les efforts de Siméon et de Lévi qui avaient voulu l’effacer par la violence et
l’énergie de la nature, et qui avaient commis ainsi un acte qui ajoute un surcroît de chagrin à la peine de
Jacob. Jacob est même plus vivement affecté de leur violence que de l’insulte faite à sa fille. « Et Jacob dit à
Siméon et à Lévi : Vous m’avez troublé, en me mettant en mauvaise odeur auprès des habitants du pays, les
Cananéens et les Phéréziens, et moi je n’ai qu’un petit nombre d’hommes ; et ils s’assembleront contre moi,
et me frapperont,  et  je  serai  détruit,  moi  et ma maison » (v.  30).  Ce sont  les conséquences qui  pourront
résulter de cette affaire pour lui-même et pour sa maison qui affectent le plus Jacob. Il semble avoir vécu
dans une crainte constante de quelque danger pour lui-même et pour sa famille, montrant partout un esprit
inquiet, craintif, calculateur, incompatible avec une vie de foi réelle en Dieu.

Ce n’est pas à dire que Jacob ne fût pas un croyant ; nous savons qu’il a sa place au milieu de « la grande
nuée de témoins » (Hébreux 11) ; mais il ne marcha pas dans l’exercice habituel de ce principe divin, et en
conséquence il fit de tristes chutes. La foi l’aurait-elle conduit à dire : « Je serai détruit moi et ma maison » ?
alors que Dieu lui avait fait cette promesse : « Je te garderai… ; je ne t’abandonnerai pas » (chap. 28:14-15).
La promesse de Dieu eût dû tranquilliser son cœur ; mais, dans le fait, Jacob était plus occupé du danger
qu’il courait au milieu des Sichémites, que de la sécurité dans laquelle il se trouvait entre les mains du Dieu
de la promesse. Il eût dû savoir que pas un cheveu de sa tête ne serait touché ; et au lieu de regarder à Siméon
et à Lévi, ou aux conséquences de leur action précipitée, il eût dû se juger lui-même, car pourquoi s’était-il
établi à Sichem ? S’il ne l’eût pas fait, Dina n’eût pas été déshonorée, et la violence de ses fils n’eût pas été
manifestée. Que de chrétiens ne voit-on pas se plonger dans le chagrin et la peine par leur propre infidélité,
puis accuser les circonstances au lieu de se juger eux-mêmes !

Un  grand  nombre  de  parents  chrétiens  sont  dans  l’angoisse  et  gémissent  en  voyant  la  turbulence,
l’insubordination et la mondanité de leurs enfants ; mais en général ils n’ont à blâmer qu’eux-mêmes de tout
cela, parce qu’ils n’ont pas marché fidèlement devant Dieu à l’égard de leur famille. Il en fut ainsi de Jacob.
Il n’aurait pas dû s’établir à Sichem ; et comme il manquait de cette sensibilité délicate qui lui aurait fait
découvrir sa fausse position, Dieu, dans sa fidélité, se sert des circonstances pour le châtier. «  On ne se
moque pas de Dieu ; car ce qu’un homme sème, cela aussi il le moissonnera » (Gal. 6:7). C’est là un principe



qui découle du gouvernement moral de Dieu, et à l’application duquel nul ne saurait échapper  ; et, pour
l’enfant de Dieu, c’est une grâce positive qu’il soit appelé à recueillir les fruits de ses erreurs. C’est une grâce
que d’être amené à sentir, d’une manière ou d’une autre, combien c’est une chose amère que de s’éloigner ou
de se tenir à distance du Dieu vivant. Il faut que nous apprenions qu’ici n’est pas le lieu de notre repos  ; car
Dieu ne veut pas nous donner un repos souillé. Que son nom en soit béni ! Le désir de Dieu est que nous
demeurions en lui et avec lui. Telle est la perfection de sa grâce. Et quand nous nous égarons ou que nous
restons en arrière, il nous dit : « Si tu reviens, ô Israël, dit l’Éternel, reviens à moi » (Jér. 4:1). Une fausse
humilité, fruit de l’incrédulité, porte celui qui s’est égaré ou qui est resté en arrière, à prendre une position
inférieure à celle qu’il tient de Dieu, parce qu’il ne connaît pas le principe sur lequel Dieu restaure ceux qui
sont tombés, ni dans quelle mesure il les restaure. L’enfant prodigue demande à être fait serviteur, ignorant
que, quant à lui, il n’a pas plus droit à la place de serviteur qu’à celle de fils, et que, en outre, il serait indigne
du caractère du père de le placer dans une telle position. Il faut que nous venions à Dieu sur un principe et
d’une manière qui soient dignes de lui, ou bien il faut rester loin de lui.

29 - Chapitre 35
« Et Dieu dit à Jacob : Lève-toi, monte à Béthel, et habite là ». Ces paroles confirment le principe dont

nous venons de nous occuper. Lorsqu’il y a chute ou déclin spirituel, le Seigneur appelle l’âme à revenir à
lui : « Souviens-toi donc d’où tu es déchu, et repens-toi, et fais les premières œuvres » (Apoc. 2:5). Il faut
que l’âme revienne à sa position la plus élevée, qu’elle soit ramenée à la mesure divine. Le Seigneur ne dit
pas :  « Souviens-toi  où  tu  es »,  mais :  « Souviens-toi  de  la  haute  position  d’où  tu  es  déchu ».  De  cette
manière seulement on apprend combien on s’est égaré, combien l’on est tombé bas, et comment on peut
revenir sur ses pas ; et quand nous sommes ainsi ramenés à la glorieuse et sainte mesure de Dieu, alors
seulement nous pouvons juger de la gravité du mal de notre condition déchue. Quelle somme effrayante de
mal s’était accumulée autour de la famille de Jacob, sans que ce mal eût été jugé, avant que l’âme de Jacob
fût réveillée par cet appel : « Monte à Béthel ! » Ce n’était pas à Sichem et au milieu de son atmosphère
imprégnée d’éléments impurs, que Jacob pouvait découvrir tout ce mal et en discerner le vrai caractère. Mais
du moment que Dieu l’appelle à se rendre à Béthel, « Jacob dit à sa maison et à tous ceux qui étaient avec
lui : ôtez les dieux étrangers qui sont au milieu de vous, et purifiez-vous, et changez vos vêtements  ; et nous
nous lèverons, et nous monterons à Béthel, et je ferai là un autel à Dieu, qui m’a répondu au jour de ma
détresse, et qui a été avec moi dans le chemin où j’ai marché » (v. 2-3). La seule mention de la maison de
Dieu fait vibrer une corde dans l’âme du patriarche, et lui fait repasser en un clin d’œil l’histoire de vingt
années pleines de vicissitudes. C’était à Béthel, non à Sichem, qu’il avait appris ce que Dieu était  ; c’est
pourquoi il faut qu’il retourne à Béthel et qu’il y dresse un autel sur un principe tout différent et sous un tout
autre nom que son autel de Sichem. Ce dernier était lié à toute sorte d’impuretés et d’idolâtrie.

Jacob pouvait parler de « Dieu, le Dieu d’Israël », au milieu de toute sorte de choses incompatibles avec
la sainteté de la maison de Dieu. Il est important de bien saisir ceci. Il n’y a rien qui puisse nous maintenir
dans une voie de séparation du mal, ferme et intelligente, si ce n’est la conscience de ce qu’est « la maison de
Dieu » et de ce qui convient à cette maison. Si je ne regarde à Dieu qu’en vue de moi-même, je n’aurai
jamais une pleine et divine intelligence de tout ce qui découle d’une juste appréciation de la relation qui
existe entre Dieu et sa maison. Il y a des personnes qui ne tiennent pas grand compte de se trouver associées
à ce qui est impur dans le culte qu’elles rendent à Dieu pourvu qu’elles-mêmes soient sincères et droites de
cœur. En d’autres termes, elles croient pouvoir adorer à Sichem et pensent qu’un autel appelé «  Dieu, le Dieu
d’Israël », est tout aussi élevé et tout aussi bien selon Dieu, qu’un autel appelé du nom du « Dieu de Béthel ».
Mais c’est là une erreur déplorable, et le lecteur spirituel découvrira dès l’abord l’immense différence morale
qui existe entre la condition de Jacob à Sichem et sa condition à Béthel ; or, la même différence existe entre
les deux autels. Nos idées à l’égard du culte se ressentiront nécessairement de notre état spirituel, et ce culte
sera pauvre et étroit ou intelligent et élevé, en proportion de la manière dont nous aurons su comprendre le
caractère de Dieu et la relation dans laquelle nous nous trouvons avec lui.  Le nom de notre autel  et  le
caractère de notre culte expriment l’un et l’autre la même idée. Le culte rendu au Dieu de Béthel est plus
élevé que le culte rendu au Dieu d’Israël ; car le premier est lié à une idée de Dieu plus élevée que le second,
où Dieu,  au lieu  d’être  connu comme le  Dieu  de sa  maison,  n’apparaît  que comme le  Dieu  d’un seul
individu. Sans doute, ce titre de « Dieu d’Israël » est l’expression d’une grâce merveilleuse, et l’âme ne peut
que se sentir heureuse quand elle considère le caractère de ce Dieu qui se met en relation avec chacune des
pierres de sa maison et chacun des membres de son corps, séparément. Toute pierre dans l’édifice de Dieu est
une « pierre vivante », en tant que liée « au Dieu vivant » et ayant communion avec le « Dieu vivant » par la



puissance de « l’Esprit de vie ». Mais quelque vrai que soit tout ceci, Dieu n’en est pas moins le Dieu de sa
maison ;  et  quand,  par une intelligence spirituelle  plus  développée,  nous sommes rendus capables de le
considérer comme tel, notre culte tout entier en reçoit un caractère plus élevé.

L’appel adressé à Jacob pour qu’il retourne à Béthel, renferme autre chose encore. Dieu lui dit : « Lève-
toi, monte à Béthel, et habite là, et fais-y un autel au Dieu qui t’apparut comme tu t’enfuyais de devant la
face d’Ésaü, ton frère » (v. 1). Il nous est souvent bon d’être ramenés au souvenir de ce que nous étions à
l’époque de notre vie où nous nous trouvions rejetés au dernier degré de l’échelle. C’est ainsi que Samuel
rappelle à Saül le temps où il était « petit à ses yeux » (1 Sam. 15:17) ; et, chacun, nous avons besoin souvent
que le temps où nous étions « petits à nos yeux », nous soit remis en mémoire. C’est quand nous sommes
« petits à nos yeux », que le cœur s’appuie réellement sur Dieu. Plus tard, nous croyons être quelque chose et
il faut que le Seigneur nous fasse de nouveau sentir notre néant. Au début d’une carrière de service ou de
témoignage,  quel  sentiment  l’âme  n’a-t-elle  pas  de  sa  propre  faiblesse  et  de  son  incapacité  !  — et  en
conséquence quel  besoin n’éprouve-t-elle  pas  de s’appuyer  sur  Dieu !  quelles  prières  ferventes  elle  fait
monter vers lui pour obtenir force et secours ! Plus tard, après que nous avons été à l’œuvre assez longtemps,
nous prenons meilleure opinion de nous-mêmes : nous pensons que nous pouvons cheminer tout seuls ; ou
tout au moins, nous n’avons plus le même sentiment de notre faiblesse, et nous ne nous tenons plus dans la
même  dépendance  de  Dieu :  notre  service  devient  alors  pauvre,  léger,  verbeux,  dénué  d’onction  et  de
puissance ; il ne découle plus de la source intarissable de l’Esprit, mais de nos propres misérables pensées.

Dans les versets 9-15, Dieu renouvelle la promesse à Jacob, et lui confirme le nouveau nom de « prince »
qu’il lui a donné, au lieu de celui de « supplanteur », et Jacob appelle encore une fois ce lieu-là du nom de
« Béthel ».

Le verset 18 nous fournit un exemple intéressant de la différence qui existe entre le jugement de la foi et
celui de la nature. La nature voit les choses à travers le nuage brumeux dont elle est entourée ; la foi les
envisage à la lumière de la présence et des conseils de Dieu. Et Rachel, « comme son âme s’en allait (car elle
mourut), appela le nom du fils Benoni ; et son père l’appela Benjamin ». La nature l’appelle : « le fils de ma
douleur » ; la foi l’appelle : « le fils de ma droite ». Il en est toujours ainsi : les pensées de la nature diffèrent
en tout temps de celles de la foi, et nous devrions désirer avec ardeur que nos cœurs fussent gouvernés par
celles-ci seulement et non par celles-là.

30 - Chapitre 36
Ce chapitre contient la généalogie des fils d’Ésaü, avec leurs divers titres et les lieux de leur demeure.

Nous ne nous y arrêterons pas, et nous passerons immédiatement à l’une des parties les plus riches et les plus
intéressantes de l’Écriture.

31 - Chapitre 37
Je ne connais pas de type de Christ plus beau et plus parfait que Joseph, soit que nous le considérions

comme l’objet de l’amour du père, ou de l’envie « des siens » ; dans son humiliation, ses souffrances et sa
mort, son exaltation ou sa gloire.

Le chapitre 37 nous fait connaître les songes de Joseph, qui excitent la haine de ses frères. Joseph était
l’objet de l’amour du père ; il était appelé à une destinée glorieuse, et parce que le cœur de ses frères n’était
pas en communion avec celui du père et était étranger à tout ce qui attendait Joseph, ils le haïssaient. Ils ne
partageaient pas l’amour du père pour Joseph et ne voulaient pas se soumettre à la pensée de son élévation.



En cela, les frères de Joseph sont une figure des Juifs aux jours de Christ. « Il vint chez soi, et les siens ne
l’ont pas reçu » (Jean 1:11). « Il n’a ni forme, ni éclat ; quand nous le voyons, il n’y a point d’apparence en
lui » (Ésaïe 53:2). Ils ne voulurent le reconnaître ni comme Fils de Dieu, ni comme Roi d’Israël. Leurs yeux
n’étaient pas ouverts pour contempler « sa gloire, une gloire comme d’un fils unique de la part du Père,
pleine de grâce et de vérité » (Jean 1:14 ; comp. 12:37 et suivants). Ils n’ont pas voulu de lui ; bien plus, ils
l’ont haï ! Or, bien que Joseph ne soit pas reçu par ses frères, il demeure ferme dans son témoignage. «  Et
Joseph songea un songe, et le raconta à ses frères, et ils le haïrent encore davantage… Et il songea encore un
autre songe, et le raconta à ses frères ». Joseph ne faisait que rendre un simple témoignage fondé sur une
révélation divine, mais ce témoignage devait faire descendre Joseph dans la fosse. S’il se fût tu, ou s’il eût
laissé s’émousser le tranchant et la puissance de son témoignage, il eût sans doute été épargné  ; mais non, il
dit à ses frères toute la vérité, et c’est pour cela qu’ils le haïrent !

Il en fut de même du grand antitype de Joseph. Christ rendit témoignage à la vérité (Jean 18:37)  ; il fit
« la belle confession » (1 Tim. 6:13) ; il ne cacha rien de la vérité ; il ne pouvait dire que la vérité, parce qu’il
était la vérité ;  et  l’homme répondit à son témoignage par la croix,  le vinaigre et la lance du soldat.  Le
témoignage de Christ était lié à la grâce la plus pleine, la plus riche, la plus parfaite. Il vint non seulement
comme « la vérité », mais aussi comme l’expression parfaite de tout l’amour du cœur du Père ; « La grâce et
la vérité vinrent par Jésus Christ » (Jean 1:17). Il était la révélation parfaite à l’homme de ce que Dieu est  !
— c’est pourquoi l’homme est sans excuse (comp. 15:22-25). Il vint montrer Dieu à l’homme ; et l’homme
haït Dieu d’une parfaite haine. Nous voyons cela à la croix ; mais la fosse dans laquelle Joseph fut jeté par
ses frères nous en fournit déjà une figure touchante.

« Et ils le virent de loin ; et avant qu’il fût proche d’eux, ils complotèrent contre lui pour le faire mourir.
Et ils se dirent l’un à l’autre : Le voici, il vient, ce maître songeur ! Et maintenant, venez, tuons-le, et jetons-
le dans une des citernes, et nous dirons : Une mauvaise bête l’a dévoré ; et nous verrons ce que deviendront
ses  songes »  (chap.  37:18-20).  Ces  paroles  nous  rappellent  d’une  manière  saisissante  la  parabole  des
cultivateurs du chapitre 21 de l’évangile selon Matthieu : « Enfin, il envoya auprès d’eux son fils, disant : ils
auront du respect pour mon fils. Mais les cultivateurs, voyant le fils, dirent entre eux : Celui-ci est l’héritier ;
venez, tuons-le, et possédons son héritage. Et l’ayant pris, ils le jetèrent hors de la vigne et le tuèrent ». Dieu
envoya son Fils dans le monde, disant : « Ils auront du respect pour mon Fils » ; mais, hélas ! le cœur de
l’homme n’eut aucun respect pour le « bien-aimé » du Père. Ils le jetèrent dehors ! La terre et le ciel étaient
et sont encore divisés à cause de Christ : l’homme l’a crucifié, mais Dieu l’a ressuscité des morts ; l’homme
le mit sur une croix entre deux brigands, Dieu l’a placé à sa droite dans les cieux  ; l’homme le mit à la
dernière place sur la terre, Dieu lui a donné la place la plus élevée dans les cieux et l’a revêtu de la plus
éclatante majesté.

Tout ceci se retrouve dans l’histoire de Joseph. « Joseph est une branche qui porte du fruit, une branche
qui  porte  du  fruit  près  d’une  fontaine ;  ses  rameaux poussent  par-dessus  la  muraille.  Les  archers  l’ont
provoqué amèrement, et ont tiré contre lui, et l’ont haï ; mais son arc est demeuré ferme, et les bras de ses
mains sont souples par les mains du Puissant de Jacob. De là est le berger, la pierre d’Israël  : du Dieu de ton
père, et il t’aidera ; et du Tout-Puissant, et il te bénira des bénédictions des cieux en haut, des bénédictions de
l’abîme  qui  est  en  bas,  des  bénédictions  des  mamelles  et  de  la  matrice.  Les  bénédictions  de  ton  père
surpassent les bénédictions de mes ancêtres jusqu’au bout des collines éternelles  ; elles seront sur la tête de
Joseph, et sur le sommet de la tête de celui qui a été mis à part de ses frères » (Gen. 49:22-26).

Ces versets dépeignent d’une manière admirable « les souffrances qui devaient être la part de Christ, et
les gloires qui suivraient » (1 Pierre 1:11). « Les archers » ont fait leur œuvre, mais Dieu a été plus fort
qu’eux. On a tiré contre le vrai Joseph et il a été grièvement blessé dans la maison de ses amis, mais «  les
bras de ses mains sont souples » dans la puissance de la résurrection, et maintenant la foi le connaît comme
le fondement sur lequel reposent tous les desseins de Dieu en bénédiction et en gloire à l’égard de l’Église,
d’Israël et de la création tout entière. Si nous considérons Joseph dans la fosse et dans la prison, puis ensuite
comme gouverneur de toute l’Égypte, nous verrons la différence qui existe entre les pensées de Dieu et celles



des hommes ; il en est de même quand nous regardons la « croix », et puis « le trône de la majesté dans les
cieux ».

C’est la venue de Christ qui a mis à nu la disposition réelle du cœur de l’homme envers Dieu. « Si je
n’étais pas venu, et que je ne leur eusse pas parlé, ils n’auraient pas eu de péché » (Jean 15:22). Ce n’est pas
à dire que les hommes n’eussent pas été pécheurs, mais : « ils n’auraient pas eu de péché ». Il est dit encore,
dans un autre passage : « Si vous étiez aveugles, vous n’auriez pas de péché » (Jean 9:41). Dieu, dans la
personne de son Fils, est venu tout près de l’homme, en sorte que l’homme a pu dire : « C’est ici l’héritier » ;
mais il a ajouté : « Venez, tuons-le ! » C’est pourquoi « ils n’ont pas de prétexte pour leur péché » (Jean
15:22). Ceux qui  disent  qu’ils voient,  n’ont  point d’excuse.  Ce n’est  pas qu’on soit  aveugle,  qui fait  la
difficulté,  si  on  confesse  qu’on  est  aveugle ;  mais  c’est  de  professer  qu’on  voit :  et  dans  un  siècle  de
profession comme celui-ci, ce principe est doublement sérieux. Les yeux de celui qui sait qu’il est aveugle
peuvent être ouverts ; mais que peut-on faire pour celui qui croit qu’il voit, quand de fait il ne voit pas ?

32 - Chapitre 38
Ce  chapitre  nous  montre  une  de  ces  circonstances  remarquables  dans  lesquelles  la  grâce  de  Dieu

triomphe glorieusement du péché de l’homme. « Il est évident que notre Seigneur a surgi de Juda » (Héb.
7:14). — Comment cela ? « Juda engendra Pharès et Zara, de Thamar » (Matt. 1:3). Ce fait mérite toute
l’attention de nos cœurs. Dieu, dans sa grâce infinie, s’élève au-dessus du péché et de la folie de l’homme,
pour accomplir  les desseins de son amour et de sa miséricorde. Ainsi,  un peu plus loin, dans ce même
évangile selon Matthieu, nous lisons : « Et David le roi engendra Salomon, de celle qui avait été femme
d’Urie ». Il est digne de Dieu d’agir ainsi. L’Esprit de Dieu nous fait suivre la généalogie de Christ selon la
chair ; et place dans cette chaîne les noms de Thamar et de Bath-Shéba ! Il est évident qu’il n’y a rien là de
l’homme. Celui auquel  nous arrivons à la fin de ce chapitre de l’évangile de Matthieu,  c’est bien Dieu
manifesté en chair, révélé comme tel par la plume du Saint Esprit. L’homme n’aurait jamais pu inventer une
généalogie pareille. D’un bout à l’autre elle est divine, et nul homme spirituel ne peut la lire sans trouver
dans son contenu une manifestation de la grâce, d’abord, et ensuite de la divine inspiration de l’évangile de
Matthieu, au moins pour ce qui regarde cette généalogie de Christ selon la chair (comp. 2 Sam. 11 et Gen. 38
avec Matthieu 1).

33 - Chapitres 39 à 45
En lisant alternativement ces portions si intéressantes du livre de Dieu, on découvre un enchaînement

remarquable d’événements providentiels,  tendant  tous vers un grand but  principal,  savoir l’exaltation de
l’homme qui a été dans la fosse, et accomplissant en même temps divers buts subordonnés. « En sorte que
les pensées de plusieurs cœurs soient révélées » (Luc 2:35) ; mais Joseph devait être exalté. « Dieu appela la
famine sur la terre ; il brisa tout le bâton du pain. Il envoya un homme devant eux : Joseph fut vendu pour
être esclave. On lui serra les pieds dans les ceps, son âme entra dans les fers, jusqu’au temps où arriva ce
qu’il avait dit : la parole de l’Éternel l’éprouva. Le roi envoya, et il le mit en liberté ; le dominateur des
peuples le relâcha. Il l’établit seigneur sur sa maison, et gouverneur sur toutes ses possessions, pour lier ses
princes à son plaisir, et pour rendre sages ses anciens » (Ps. 105:16-22).

Le  but  principal  de  toutes  ces  dispensations,  il  faut  bien  le  remarquer,  était  d’exalter  celui  que  les
hommes avaient rejeté, et de faire sentir à ces mêmes hommes le péché qu’ils avaient commis en le rejetant.
Et tout cela s’accomplit d’une manière admirable. Les circonstances les moins importantes, comme les plus
solennelles ;  celles  qui  paraissent  le  plus  favorables  et  celles  qui  semblent  le  plus  opposées  servent  à
l’accomplissement des desseins de Dieu. Satan, au chapitre 39, se sert de la femme de Potiphar pour mettre
Joseph en prison ; et, au chapitre 40, il se sert de la négligence et de l’ingratitude du grand échanson pour le
faire rester dans la prison. Mais tout est inutile. Dieu était derrière la scène, dirigeant de sa main tous les
ressorts de ce vaste enchaînement de circonstances et, au temps convenable, il fait paraître l’homme de ses
conseils et l’établit en un lieu spacieux. C’est la prérogative de Dieu d’être toujours au-dessus de tout  ; il
peut  faire  servir  toutes  choses  à  l’accomplissement  de  ses  grands  et  impénétrables  desseins.  Que  nous
sommes heureux de pouvoir suivre ainsi, en toutes choses, la main et les conseils de notre Père ; et qu’il est



doux pour nous de savoir qu’il dispose en Souverain de tous les instruments : anges, hommes, démons, il les
tient tous sous sa puissante main et les emploie tous, à son gré, pour l’exécution de ses desseins.

Tout cela nous est présenté d’une manière remarquable dans les chapitres que nous méditons. Dieu visite
le cercle domestique d’un capitaine païen, la maison d’un roi païen ; bien plus, il visite ce roi sur son lit, et
fait concourir même les visions de sa tête à l’accomplissement de ses conseils souverains. Et ce ne sont pas
seulement les individus et leurs circonstances que Dieu emploie ainsi, mais encore l’Égypte et tous les pays
environnants sont appelés à paraître sur la scène ; en un mot, la terre entière a été préparée, par la main de
Dieu, pour être le théâtre de la manifestation de la gloire et de la grandeur «  de celui qui a été mis à part de
ses frères » (Deut. 33:16). Telles sont les voies de Dieu ; et c’est un exercice béni et fortifiant pour l’enfant
de Dieu que de suivre ainsi l’œuvre merveilleuse de son Père céleste. Arrêtez-vous un instant à la prison du
chef des gardes ; voyez là un homme « dans les fers » (Ps. 105:18), accusé du plus horrible des crimes, rejeté
et méprisé de la société ; puis, voyez-le élevé, en un moment, à la plus haute dignité ! qui pourrait nier que
Dieu ne soit dans tout cela ?

« Et Pharaon dit à Joseph : Puisque Dieu t’a fait connaître tout cela, personne n’est intelligent et sage
comme  toi.  Toi,  tu  seras  sur  ma  maison,  et  tout  mon  peuple  se  dirigera  d’après  ton  commandement  ;
seulement quant au trône, je serai plus grand que toi. Et le Pharaon dit à Joseph : Vois, je t’ai établi sur tout le
pays d’Égypte. Et le Pharaon ôta son anneau de sa main, et le mit à la main de Joseph, et il le revêtit de
vêtements de byssus, et mit un collier d’or à son cou et il le fit monter sur le second char qui était à lui et on
criait devant lui : Abrec ! Et il l’établit sur tout le pays d’Égypte. Et le Pharaon dit à Joseph : Moi je suis le
Pharaon : sans toi nul ne lèvera la main ni le pied dans tout le pays d’Égypte » (chap. 41:39-44).

Cette élévation de Joseph n’était pas une élévation ordinaire ; la suite des événements qui concoururent à
l’effectuer  démontre  clairement  que  la  main  de  Dieu  conduisait  tout ;  en  même  temps,  les  différentes
circonstances par lesquelles passe Joseph, sont pour nous un type frappant des souffrances et de la gloire du
Seigneur Jésus. Joseph est tiré de la fosse et de la prison dans lesquelles l’envie de ses frères et le faux
jugement du gentil l’avaient mis, pour être établi gouverneur sur tout le pays d’Égypte et, de plus, pour
devenir le canal de la bénédiction pour Israël et le soutien de sa vie, ainsi que de toute la terre. Tout cela est
figuratif à l’égard de Christ et, en vérité, aucun type ne saurait être plus parfait. Un homme est amené jusque
dans le lieu de la mort par la main de l’homme, puis ressuscité par la main de Dieu et élevé en dignité et en
gloire. « Hommes israélites, écoutez ces paroles : Jésus le Nazaréen, homme approuvé de Dieu auprès de
vous par les miracles et les prodiges et les signes que Dieu a faits par lui au milieu de vous, comme vous-
mêmes vous le savez, ayant été livré par le conseil défini et par la préconnaissance de Dieu, — lui, vous
l’avez cloué à une croix et vous l’avez fait périr par la main d’hommes iniques, lequel Dieu a ressuscité,
ayant délié les douleurs de la mort, puisqu’il n’était pas possible qu’il fût retenu par elles » (Actes 2:22-24).

Mais,  outre  les  points  que  nous  venons  de  signaler,  il  y  a  dans  l’histoire  de  Joseph  deux  autres
événements qui rendent le type remarquablement parfait : son mariage avec une femme étrangère au chapitre
41, et son entrevue avec ses frères au chapitre 45. Ces événements se succèdent dans l’ordre suivant : Joseph
se présente à ses frères comme envoyé par le père ; ils le rejettent, et, pour autant qu’il est en eux, ils le font
descendre au sépulcre. Dieu le retire de la fosse et l’élève à la plus haute dignité : dans son élévation, il
épouse une femme, et quand ses frères selon la chair, prosternés devant lui, sont complètement humiliés, il se
fait  connaître à eux, il  les tranquillise et les introduit dans la bénédiction ; puis il devient le canal de la
bénédiction, pour eux et pour le monde entier.

Quelques observations sur le mariage de Joseph et la restauration de ses frères ne seront pas superflues.
La femme étrangère est la figure de l’Église. Christ se présente aux Juifs et, rejeté par eux, il prend place



dans les hauts cieux d’où il envoie le Saint Esprit pour rassembler une Église élue, composée de Juifs et de
Gentils, destinée à être unie à lui dans la gloire céleste.

Nous avons déjà parlé de la doctrine de l’Église en nous occupant du chapitre 24 ; mais nous trouvons ici
quelques détails qui touchent au même sujet,  et  sur lesquels nous nous arrêterons un moment. L’épouse
égyptienne de Joseph était intimement associée à lui dans sa gloire (*). Étant une avec lui, elle avait part à
tout ce qui était à lui ; de plus, par sa proximité et son intimité avec lui, elle occupait une place auprès de lui
qu’elle seule connaissait. Il en est de même de l’assemblée, épouse de l’Agneau : elle est unie à Christ pour
participer à sa réjection, et à sa gloire. C’est la position de Christ qui donne son caractère à la position de
l’Église, et c’est cette position qui devrait toujours caractériser la marche de l’Église. Si nous sommes unis à
Christ,  c’est  comme étant élevés dans la gloire, et  non ici-bas dans l’humiliation :  « En sorte que nous,
désormais, nous ne connaissons personne selon la chair ; et, si même nous avons connu Christ selon la chair,
toutefois  maintenant  nous ne le  connaissons  plus  ainsi »  (2 Cor.  5:16).  Le centre  de  rassemblement  de
l’assemblée, c’est Christ : « Et moi, si je suis élevé de la terre, j’attirerai tous les hommes à moi-même »
(Jean 12:32). La pleine intelligence de ce principe est d’une importance pratique bien plus grande qu’il ne
paraît au premier abord. Le dessein de Satan, aussi bien que la tendance de nos cœurs, est de nous faire rester
en arrière du but de Dieu en toutes choses et surtout en ce qui concerne le centre de notre unité comme
chrétiens. Bien des gens pensent que c’est le sang qui constitue le centre de l’unité des saints.  Le sang
infiniment précieux de Christ est ce qui nous place individuellement comme adorateurs en la présence de
Dieu. C’est le sang qui constitue le divin fondement de notre communion avec Dieu. Mais quand il  est
question de notre centre d’unité comme assemblée (Église), il ne faut pas perdre de vue que le Saint Esprit
nous rassemble autour de la personne d’un Christ crucifié et glorifié ; et cette grande vérité imprime à notre
association comme chrétiens son saint et glorieux caractère. Si nous nous plaçons sur un terrain moins élevé,
nous tombons inévitablement dans quelque secte, telles que le catholicisme, le luthérianisme, le calvinisme,
etc., etc. Si c’est une ordonnance, quelque importante qu’elle puisse être d’ailleurs, ou une vérité, quelque
fondée qu’elle soit, qui nous rassemble, nous faisons notre centre de quelque chose qui est moins que Christ.

(*) La femme de Joseph représente l’Église comme unie à Christ dans sa gloire  ; la femme de Moïse
figure l’Église comme unie à Christ dans sa réjection.

Il est donc très important de peser les conséquences pratiques qui découlent de cette vérité : que nous
sommes réunis autour d’un Chef ressuscité et glorifié dans les cieux. Si Christ était sur la terre, nous serions
rassemblés autour de lui ici-bas ; mais puisqu’il est caché maintenant dans les cieux, l’assemblée tire son
caractère de la position de son « Chef » là-haut. C’est pourquoi Christ pouvait dire : « Ils ne sont pas du
monde, comme moi je ne suis pas du monde », et encore : « Je me sanctifie moi-même pour eux, afin qu’eux
aussi soient sanctifiés par la vérité » (Jean 17:16-19). Pareillement dans la première épître de Pierre, chapitre
2:4-5, il est écrit : « Duquel vous approchant, comme d’une pierre vivante, rejetée par les hommes, mais
choisie et précieuse auprès de Dieu, vous-mêmes aussi, comme des pierres vivantes, êtes édifiés une maison
spirituelle, une sainte sacrificature, pour offrir des sacrifices spirituels, agréables à Dieu par Jésus Christ  ». Si
nous sommes réunis autour de Christ, il faut que nous soyons réunis autour de lui tel qu’il est et là où il est ;
et plus nous entrerons, par l’enseignement de l’Esprit, dans l’intelligence de ces choses, mieux aussi nous
comprendrons quelle est  la marche qui  nous convient.  Ce n’est  ni  dans la fosse,  ni  dans la prison,  que
l’épouse de Joseph lui était unie, mais dans la dignité et la gloire de sa position en Égypte  ; et pour ce qui est
d’elle, il nous est bien facile de discerner l’immense différence qui existe entre les deux positions.

Mais, un peu plus loin, nous lisons : « Et, avant que vînt l’année de la famine, il naquit à Joseph deux
fils ». Un temps d’épreuve devait arriver ; mais auparavant, le fruit de son union paraît ; les enfants que Dieu
lui  avait  donnés sont  appelés à l’existence.  Ainsi  en sera-t-il  quant  à l’Église :  tous les membres qui  la
composent seront appelés, le corps entier sera complété et réuni à la Tête dans les cieux, avant «  la grande
tribulation » qui viendra sur tout le monde habitable (Matt. 24:21).



Jetons maintenant un regard sur l’entrevue de Joseph avec ses frères. Cette entrevue présente plus d’un
trait de ressemblance avec l’histoire d’Israël aux derniers jours. Durant la période pendant laquelle Joseph fut
caché à ses frères, ceux-ci furent appelés à passer par une grande et profonde épreuve et par des exercices de
conscience des plus douloureux. Dans l’un de ces moments d’affliction, ils répandent leur cœur, disant  :
« Certainement nous sommes coupables à l’égard de notre frère ; car nous avons vu la détresse de son âme
quand il nous demandait grâce, et nous ne l’avons pas écouté ; c’est pourquoi cette détresse est venue sur
nous. Et Ruben leur répondit, disant : Ne vous ai-je pas parlé disant : Ne péchez pas contre l’enfant ? Mais
vous n’avez pas écouté ; et aussi voici son sang est redemandé ! » (chap. 42:21-22).

Plus  loin,  au chapitre  44,  nous  lisons :  « Et  Juda dit :  Que  dirons-nous à  mon  seigneur ?  Comment
parlerons-nous, et comment nous justifierons-nous ? Dieu a trouvé l’iniquité de tes serviteurs ! » — Nul ne
peut enseigner comme Dieu. Lui seul peut produire dans l’âme le sentiment réel du péché, et amener un
homme à la conscience de son état devant Dieu. L’homme poursuit, insouciant, sa carrière de péché, jusqu’à
ce que les flèches du Tout-Puissant transpercent sa conscience ; alors il faut qu’il passe par ces douloureux
exercices  du  cœur  et  de  la  conscience  qui  ne  peuvent  trouver  de  soulagement  que  dans  les  immenses
richesses de l’amour rédempteur. Les frères de Joseph n’avaient aucune idée de tout ce qui devait découler
pour eux de leur conduite envers lui : « Et ils le prirent et le jetèrent dans la citerne… Et ils s’assirent pour
manger le pain ». « Malheur à vous… qui buvez le vin dans des coupes, et vous oignez de la meilleure huile ;
et ne vous affligez pas de la brèche de Joseph ! » (Amos 6:6).

Toutefois,  par  des  voies  merveilleuses,  Dieu touche  les  cœurs  des  frères  de Joseph,  et  exerce leurs
consciences. Les années s’étaient succédé, et les frères de Joseph avaient pu s’imaginer que tout allait bien  ;
mais les « sept années d’abondance et les sept années de famine » arrivent, et que signifient-elles ? De qui
proviennent-elles ?  À quoi  doivent-elles  servir ?  Merveilleuse  providence !  sagesse  incompréhensible  de
Dieu ! La famine se fait sentir dans le pays de Canaan, et les besoins de la faim amènent les coupables frères
de Joseph aux pieds de celui qu’ils ont outragé ! Comme la main de Dieu se montre ici partout ! L’épée de la
conviction a transpercé leurs consciences,  et  ils  sont  là en présence de l’homme que,  «  avec des mains
iniques »,  ils  avaient  jeté  dans la  fosse.  Leur  iniquité  les  a  trouvés,  mais  c’est  en présence de  Joseph.
Bienheureuse position !

« Et Joseph ne put plus se contenir devant tous ceux qui se tenaient près de lui, et il cria : Faites sortir
tout le monde d’auprès de moi. Et personne ne se tint près de Joseph quand il se fit connaître à ses frères  »
(chap. 45:1). Nul étranger n’est admis à être témoin de cette scène sacrée ; car quel étranger aurait pu la
comprendre ou l’apprécier ? Nous sommes appelés à voir ici, en quelque sorte, la vraie et divine conviction
du péché en présence de la grâce divine ;  et  quand cette conviction et  cette grâce se rencontrent,  toute
question est bientôt résolue.

« Et Joseph dit à ses frères : Approchez-vous de moi. Et ils s’approchèrent. Et il dit : Je suis Joseph, votre
frère, que vous avez vendu pour l’Égypte. Et maintenant, ne soyez pas attristés, et ne voyez pas d’un œil
chagrin que vous m’ayez vendu ici, car c’est pour la conservation de la vie que Dieu m’a envoyé devant
vous… Et Dieu m’a envoyé devant vous pour vous conserver de reste sur la terre, et pour vous conserver la
vie par une grande délivrance. Et maintenant, ce n’est pas vous qui m’avez envoyé ici, mais c’est Dieu  ».
C’est bien ici la grâce, mettant la conscience, convaincue de péché, en parfait repos. Les frères de Joseph
s’étant déjà jugés, Joseph n’a plus qu’à répandre le baume dans leurs cœurs brisés. Tout ceci est un précieux
type de la manière dont Dieu agira à l’égard d’Israël dans les derniers jours, alors qu’ils «  regarderont vers
moi, celui qu’ils auront percé, et ils se lamenteront sur lui ». Alors ils feront l’expérience de la réalité de la
grâce divine et de l’efficace de cette source « ouverte pour la maison de David et pour les habitants de
Jérusalem, pour le péché et pour l’impureté » (Zac. 12:10 et 13:1).



Au chapitre 3 des Actes, nous voyons le Saint Esprit chercher à produire, par la voix de Pierre, cette
conviction divine dans la conscience des Juifs : « Le Dieu d’Abraham et d’Isaac et de Jacob, le Dieu de nos
pères, a glorifié son serviteur Jésus, que vous, vous avez livré, et que vous avez renié devant Pilate, lorsqu’il
avait décidé de le relâcher. Mais vous, vous avez renié le saint et le juste, et vous avez demandé qu’on vous
accordât un meurtrier ; et vous avez mis à mort le prince de la vie, lequel Dieu a ressuscité d’entre les morts ;
ce dont nous, nous sommes témoins » (v. 13-15). Ces paroles avaient pour but de faire sortir du cœur et de la
bouche  des  auditeurs  la  confession  que  firent  les  frères  de  Joseph :  « Certainement  nous  sommes
coupables ! » Ensuite vient la grâce ; « Et maintenant, frères, je sais que vous l’avez fait par ignorance, de
même que vos chefs aussi ;  mais  Dieu a ainsi  accompli  ce  qu’il  avait  prédit  par la bouche de tous  les
prophètes,  savoir  que son Christ  devait  souffrir.  Repentez-vous donc et vous convertissez, pour que vos
péchés soient effacés : en sorte que viennent des temps de rafraîchissement de devant la face du Seigneur  »
(v. 17-19). Nous voyons ici que, bien que les Juifs aient donné cours à l’inimitié de leurs cœurs en faisant
mourir Jésus, comme avaient fait les frères de Joseph dans leur conduite envers lui, cependant la grâce de
Dieu envers chacun d’eux apparaît en ce qu’il est démontré que tout a été décrété et prédit de Dieu pour leur
bénédiction. C’est la grâce parfaite ; grâce qui surpasse toutes nos pensées ; mais pour en jouir, il faut que la
vérité de Dieu ait  produit  dans la conscience une conviction de péché réelle.  Ceux qui  pouvaient  dire :
« Certainement nous sommes coupables », pouvaient aussi comprendre les paroles de la grâce : « Ce n’est
pas vous, mais c’est Dieu ». Il faut qu’il en soit ainsi toujours : l’âme qui s’est jugée elle-même est en état de
comprendre et d’apprécier le pardon de Dieu.

34 - Chapitres 46 à 50
Les derniers chapitres du livre de la Genèse traitent  du départ  de Jacob et  de sa famille,  et  de leur

établissement en Égypte ; des actes de Joseph pendant les années de famine, de la bénédiction des douze
patriarches par Jacob ; de la mort de Jacob et de son ensevelissement. Nous ne nous arrêterons pas en détail
sur ces divers sujets, bien qu’ils renferment matière à méditation pour tout homme spirituel  (*). Nous ferons
remarquer seulement les craintes, mal fondées de Jacob, dissipées à la vue de son fils vivant et exalté  ; la
grâce manifestée dans sa puissance souveraine qui gouverne et dirige tout, grâce accompagnée de jugement,
parce que les fils de Jacob sont obligés de descendre au pays même où ils avaient envoyé leur frère. La grâce
qui paraît en Joseph d’un bout à l’autre de sa vie n’est pas moins remarquable : bien qu’élevé à la gloire par
Pharaon, il se cache en quelque sorte, et lie le peuple à son roi sous une obligation perpétuelle. Pharaon dit au
peuple : « Allez à Joseph », et  Joseph leur dit de fait : Tout ce que vous avez, et tout ce que vous êtes,
appartient au Pharaon. Tout cela est d’un grand et touchant intérêt, et transporte l’âme, par anticipation, au
temps où, par le décret de Dieu, le Fils de l’homme prendra en main les rênes du gouvernement et régnera
sur toute la création rachetée ; son Église, l’Épouse de l’Agneau, occupant alors la place la plus intime et la
plus rapprochée de lui,  selon les conseils éternels de Dieu ; la maison d’Israël pleinement restaurée sera
nourrie et soutenue par sa main bienfaisante, et toute la terre connaîtra le bonheur inexprimable de se trouver
sous son sceptre.  Mais  quand toutes  choses  lui  auront  été  assujetties,  alors  le  Fils  aussi  lui-même sera
assujetti à celui qui lui a assujetti toutes choses, afin que « Dieu soit tout en tous » (1 Cor. 15:28).

(*) La fin de la carrière de Jacob forme un beau contraste avec toutes les scènes précédentes de son
histoire si féconde en événements. Elle fait penser au soir serein qui termine un jour orageux  ; le soleil, que
les nuages et les vapeurs avaient caché durant le jour, se couche brillant de majesté, dorant l’occident de ses
rayons et promettant un beau lendemain. Ainsi en est-il de notre vieux patriarche. Tous les actes qui ont terni
sa  vie ;  toutes  ses  ruses,  ses  artifices,  ses  détours,  ses  tromperies,  ses  craintes  égoïstes,  fruits  de  son
incrédulité, tous ces sombres nuages de la nature et de la terre se sont évanouis, et Jacob apparaît dans toute
la  sérénité  et  l’élévation  de  la  foi,  dispensant  des  bénédictions  et  conférant  des  dignités  selon  cette
connaissance sanctifiée qui ne s’acquiert que dans la communion avec Dieu.

Bien que ses yeux soient ternis, la vue de sa foi est pénétrante. Il ne se laisse pas tromper quant à la
position respective assignée, dans le conseil de Dieu, à Éphraïm et à Manassé. Il n’est pas comme son père
Isaac, au chapitre 27, « saisi d’un tremblement très grand », en vue d’une erreur presque funeste. Tout au
contraire, avec intelligence, il répond à son fils, moins bien informé : « Je le sais, mon fils, je le sais ». Sa vie
spirituelle n’a pas été obscurcie par les sens. Jacob a appris à l’école de l’expérience à se tenir attaché à
l’intention de Dieu, et aucune influence de la nature ne peut l’en détourner.



Le chapitre 48:11, nous fournit un précieux exemple de la manière dont Dieu s’élève au-dessus de toutes
nos pensées et se montre supérieur à toutes nos craintes : « Et Israël dit à Joseph : je n’avais pas pensé voir
ton visage ; et, voici, Dieu m’a fait voir aussi ta semence ». Pour la nature, Joseph était mort, mais Dieu le
voyait vivant, occupant la première place d’autorité à côté du trône. « Ce que l’œil n’a pas vu, et que l’oreille
n’a pas entendu, et qui n’est pas monté au cœur de l’homme, ce que Dieu a préparé pour ceux qui l’aiment »
(1 Cor. 2:9). Puissions-nous avoir une plus grande intelligence de Dieu et de ses voies !

Il est intéressant de voir comment sont présentés les titres de « Jacob » et de « Israël », à la fin du livre de
la Genèse. Au chapitre 48:2, nous lisons : « Et on avertit Jacob et on dit : Voici, ton fils Joseph vient vers toi.
Et Israël rassembla ses forces et s’assit sur le lit ». Puis, la Parole ajoute immédiatement : « Et Jacob dit à
Joseph : Le Dieu Tout-Puissant m’est apparu à Luz ». Or nous savons que tout dans l’Écriture a un sens
spécial, en sorte que l’emploi alternatif de ces deux noms doit renfermer quelque instruction. En général on
peut voir que « Jacob » exprime la profondeur dans laquelle Dieu est descendu, et « Israël » la hauteur à
laquelle Jacob a été élevé.

Tout ceci nous donne une idée de tout ce que renferme pour nous l’histoire de Joseph. Dieu nous y
montre clairement, en type, la mission du Fils auprès de la maison d’Israël  ; son humiliation et sa réjection ;
l’affliction  profonde,  la  repentance  finale  et  la  restauration  d’Israël ;  l’union  de  Christ  et  de  l’Église ;
l’exaltation et le gouvernement de Christ ; et en dernier lieu, elle porte nos regards vers le temps où « Dieu
sera tout en nous ».

Il  est superflu d’ajouter que toutes les choses qui nous ont occupés dans ce livre sont enseignées et
amplement établies d’un bout à l’autre de l’Écriture ; ce n’est donc pas sur l’histoire de Joseph que nous les
fondons, bien qu’il soit certainement édifiant de trouver déjà dans ces temps primitifs les images de toutes
ces précieuses vérités, et qu’on y puisse lire ainsi une preuve frappante de la divine unité de toute l’Écriture.
Dans la Genèse, comme dans l’épître aux Éphésiens ; dans les prophètes de l’Ancien Testament comme dans
ceux du Nouveau, nous retrouvons partout les mêmes vérités.

« Toute Écriture est inspirée de Dieu » (2 Tim. 3:16).


	Notes sur le Livre de la Genèse
	Premier livre de Moise
	1 - Chapitre 1
	2 - Chapitre 2
	3 - Chapitre 3
	4 - Chapitres 4 et 5
	5 - Chapitres 6 à 9
	6 - Chapitre 10
	7 - Chapitre 11
	8 - Chapitre 12
	9 - Chapitre 13
	10 - Chapitre 14
	11 - Chapitre 15
	12 - Chapitre 16
	13 - Chapitre 17
	14 - Chapitre 18
	15 - Chapitre 19
	16 - Chapitre 20
	17 - Chapitre 21
	18 - Chapitre 22
	19 - Chapitre 23
	20 - Chapitre 24
	21 - Chapitre 25
	22 - Chapitre 26
	23 - Chapitres 27 à 35
	24 - Chapitre 27
	25 - Chapitre 28
	26 - Chapitres 29 à 31
	27 - Chapitre 32
	28 - Chapitres 33 à 34
	29 - Chapitre 35
	30 - Chapitre 36
	31 - Chapitre 37
	32 - Chapitre 38
	33 - Chapitres 39 à 45
	34 - Chapitres 46 à 50


