LES NOTES SUR
LE PENTATEUQUE

Livre de la Genese, Premier livre de Moise

par Charles Henry Mackintosh



Notes sur le Livre de la Genése

Premier livre de Moise
par Charles Henry Mackintosh

« Des choses nouvelles et des choses vieilles ».

Les textes issus du site Bibliquest.net sont publiés sur voirjesus.com avec leur plein accord.
Notre engagement :

* Publication gratuite : L'acces a ces écrits est enticrement libre et sans frais.
» Intégrité du contenu : Les textes sont reproduits dans leur intégralité, sans modification.

* Mention de la source : La provenance de chaque texte est systématiquement attribuée a
Bibliquest.net.

Nous demandons a nos lecteurs de bien vouloir respecter ces mémes principes en cas de partage ou de
redistribution de ce contenu.

Table des matiéres :

1 - Chapitre 1
2 - Chapitre 2
3 - Chapitre 3
4 - Chapitres 4 et 5
5-Chapitres6 a9
6 - Chapitre 10
7 - Chapitre 11
8 - Chapitre 12
9 - Chapitre 13
10 - Chapitre 14
11 - Chapitre 15
12 - Chapitre 16
13 - Chapitre 17
14 - Chapitre 18
15 - Chapitre 19
16 - Chapitre 20
17 - Chapitre 21
18 - Chapitre 22
19 - Chapitre 23
20 - Chapitre 24
21 - Chapitre 25
22 - Chapitre 26
23 - Chapitres 27 a 35
24 - Chapitre 27
25 - Chapitre 28
26 - Chapitres 29 a 31
27 - Chapitre 32
28 - Chapitres 33 a 34
29 - Chapitre 35
30 - Chapitre 36
31 - Chapitre 37
32 - Chapitre 38
33 - Chapitres 39 a 45
34 - Chapitres 46 a 50



1 - Chapitre 1

L’Esprit Saint ouvre ce livre d’une manicre particuliérement frappante. Il nous améne sans préambule
devant Dieu, dans la plénitude essentielle de son Etre, et nous le montre au milieu de cette scéne ou Lui seul
est a I’ceuvre et opére. Nous entendons Dieu rompre le silence de la terre, nous le voyons luire dans les
téncbres qui la couvrent, afin de créer pour Lui-méme une sphére dans laquelle il puisse manifester sa
puissance éternelle et sa divinité.

Il n’y a rien ici qui satisfasse une vaine curiosité, rien sur quoi l’esprit de ’homme soit appelé a
spéculer ; c’est la sublimité et la réalité de la vérité divine, dans sa puissance morale, agissant sur le cceur et
sur I’intelligence. L’Esprit de Dieu ne veut pas fournir des aliments a la curiosité de ’homme ou la satisfaire
par de subtiles théories. Les géologues peuvent sonder les entrailles de la terre, et en tirer des matériaux par
le moyen desquels ils prétendent compléter ou contredire les écrits divins ; ils peuvent étendre leurs
spéculations sur les débris fossiles mais le disciple docile s’attache aux pages inspirées : il lit, il croit, il
adore. Que ce soit dans cet esprit que nous poursuivions I’étude de ce livre, et puissions-nous réaliser ainsi ce
que c’est que de « s’enquérir diligemment de I’Eternel dans son temple ! » (Psaume 27:4).

« Au commencement Dieu créa les cieux et la terre ». Les premiéres paroles du livre sacré nous placent
dans la présence de Celui qui est la source infinie de toute vraie bénédiction. L’Esprit Saint ne raisonne pas
laborieusement pour nous prouver 1’existence de Dieu ; il n’entre point dans cette voie : Dieu se révéle, il se
fait connaitre par ses ceuvres. « Les cieux racontent la gloire du Dieu fort et 1’étendue annonce 1’ouvrage de
ses mains ». « Toutes tes ceuvres te célébreront, 6 Eternel ! » Il n’y a que I’incrédule ou ’athée qui cherchent
des preuves raisonnées de I’existence de Celui qui, par la parole de ses lévres, appela les mondes a
I’existence, et se révéla Lui-méme comme le Dieu souverainement sage, le Tout-puissant, le Dieu éternel.
Quel autre que Dieu a pu créer quoi que ce soit ? « C’est lui qui fait sortir par nombre leur armée ; il les
appelle toutes par nom. Par la grandeur de son pouvoir et de sa force puissante, pas une ne manque ! » (Esaie
40:26). « Les dieux des peuples sont des idoles, mais I’Eternel a fait les cieux ». Dans le livre de Job,
chapitres 38 a 41, I’Eternel lui-méme en appelle & la création comme preuve irrécusable de sa souveraineté.
Cet appel, tout en présentant a I’intelligence la démonstration la plus claire et la plus convaincante de la
toute-puissance de Dieu, touche en méme temps le coeur par son étonnante condescendance. Tout y est
divin : la majesté et I’amour, la puissance et la tendresse !

« Et la terre était désolation et vide, et il y avait des ténebres sur la face de I’abime ». Voila assurément un
champ dans lequel Dieu seul pouvait agir. L’homme, sans doute, dans I’orgueil de son cceur, ne s’est montré
que trop disposé a intervenir dans 1’ceuvre de Dieu, dans des sphéres d’action d’un ordre bien supérieur ;
mais, ici, I’lhomme n’a aucune place jusqu’au moment ou, comme toute chose, il devient 1’objet de la
puissance créatrice. Dieu est seul dans I’ceuvre de la création. Il regarde de la lumicre éternelle de sa
demeure, et considére cette sphére sans forme et vide, sur laquelle il déploiera et exécutera ses plans et ses
conseils merveilleux, et ou la seconde personne de la Trinité vivra travaillera et mourra, afin de manifester, a
la vue des mondes étonnés, les glorieuses perfections de la Divinité. Tout était ténébres et chaos ; mais Dieu
est un Dieu de lumiére et d’ordre. « Dieu est lumiére et il n’y a en lui aucunes ténébres ». Les ténébres ne
peuvent subsister en sa présence, a quelque point de vue que ce soit, physique, moral, intellectuel ou
spirituel. « L’Esprit de Dieu planait sur la face des eaux ». Il couvait en quelque sorte la scéne de ses
opérations futures ; scéne bien sombre et qui offrait un vaste champ d’action au Dieu de lumiere et de vie :
Dieu seul pouvait en éclairer les téncbres et y faire jaillir la vie ; substituer I’ordre au chaos, et mettre une
étendue entre les eaux, afin que la vie pit s’y développer sans crainte de la mort. C’était la des opérations
dignes de Dieu. « Dieu dit : que la lumicre soit, et la lumiére fut ». « Il a parlé, et la chose a été ; il a
commandé, et elle s’est tenue 1a ». L’incrédule veut savoir : comment ? ou ? quand ? — mais I’Esprit dit :
« Par la foi, nous comprenons que les mondes ont été¢ formés par la Parole de Dieu, de sorte que ce qui se
voit n’a pas ¢été fait de choses qui paraissent » (Héb. 11:3). En dépit du sourire dédaigneux du philosophe,
cette réponse satisfait celui qui est a I’école de Dieu.



Dieu ne veut pas faire de nous des astronomes ou des géologues, ni nous entretenir des détails que le
musée ou le télescope mettent sous les yeux de chacun. Le but de Dieu est de nous introduire en sa présence,
comme adorateurs, avec des coeurs et des entendements enseignés et conduits par sa sainte Parole. Le
philosophe peut mépriser ce qu’il appelle les préjugés vulgaires et étroits du pieux disciple de la Parole ; il
peut se glorifier de son télescope avec lequel il mesure 1’étendue des cieux, ou se vanter des découvertes
qu’il fait dans les profondeurs de la terre ; — quant a nous, nous n’avons que faire « de I’opposition de la
connaissance faussement ainsi nommeée » (1 Tim. 6:20). Nous tenons pour parfaitement certain que toutes les
découvertes vraies, soit « dans les cieux en haut, soit sur la terre en bas, ou dans les eaux qui sont sous la
terre », sont en harmonie avec ce qui est écrit dans la Parole de Dieu ; toutes autres prétendues découvertes
ne sont dignes que d’étre entierement rejetées. 11 faut que le coeur soit parfaitement assuré de la plénitude, de
I’autorité, de la perfection, de la majesté et de I’inspiration pleine et entiére du volume sacré. Ce sera la seule
sauvegarde efficace contre le rationalisme et la superstition. Une connaissance exacte de la Parole et une
soumission entiére a son contenu, sont les deux grands objets désirables au jour actuel. Que Dieu, dans sa
grace, augmente abondamment au milieu de nous et cette connaissance et cette soumission !

« Et Dieu vit la lumiére, qu’elle était bonne ; et Dieu sépara la lumicre d’avec les ténébres. Et Dieu
appela la lumiére Jour, et les téncbres, il les appela Nuit ». Nous avons ici les deux grands symboles si
souvent employés dans la Parole. La présence de la lumicre constitue le jour ; I’absence de la lumicre
constitue la nuit. Il en est de méme dans I’histoire des ames. Il y a « les enfants de lumiére », et « les enfants
de ténebres » ; la différence est tranchée et solennelle. Tous ceux sur lesquels la lumiére de la vie a lui, tous
ceux que « I’Orient d’en haut » a visités a salut, tous ceux qui ont recu la lumiére de la connaissance de la
gloire de Dieu en la face de Jésus Christ, quels qu’ils soient, appartiennent a la premiére catégorie et sont des
enfants « de la lumiére et du jour ». D un autre c6té, tous ceux qui sont dans les ténébres, dans 1’aveuglement
et 'incrédulité de la nature, et dont les cceurs n’ont pas été, par la foi, illuminés des rayons du soleil de
justice, sont encore ensevelis dans 1’obscurité de la nuit spirituelle et sont des fils de ténebres, des fils de la
nuit.

Lecteur, arrétez-vous ici et demandez-vous, dans la présence de Celui qui sonde les ceeurs, a laquelle de
ces deux classes de personnes vous appartenez. Ne vous décevez pas vous-méme, il s’agit pour vous de la
vie ou de la mort. Vous pouvez étre pauvre, méprisé, ignorant ; mais si, par I’Esprit, vous €tes uni au Fils de
Dieu, qui est « la lumiére du monde » (Jean 8:12), vous étes un enfant de lumicre, destiné a reluire bientot
dans cette sphere céleste dont « I’Agneau immolé » sera le centre et le soleil pour toujours. Cela ne vient pas
de vous : ¢’est le résultat des conseils et des opérations de Dieu Lui-méme, qui vous a donné lumiére, vie,
joie et paix en Jésus et par son sacrifice. Mais si vous €tes étranger a ’action et a I’influence sanctifiante de
la lumiére divine, si vos yeux n’ont pas été ouverts pour voir quelque beauté en Jésus, Fils de Dieu, alors,
quand bien méme vous posséderiez toute la science d’un Newton et tous les trésors de la philosophie
humaine ; quand vous seriez décoré de tous les titres que peuvent conférer les écoles de ce monde, vous Etes
un enfant « de la nuit et des ténebres » (1 Thes. 5:5), et si vous mourez dans cet état, vous serez pour toujours
enveloppé dans les ténebres et les terreurs d’une nuit éternelle ! Ne poursuivez donc pas, avant de vous étre
assuré si vous €tes « du jour » ou « de la nuit ».

« Et Dieu dit : qu’il y ait des luminaires dans I’étendue des cieux pour séparer le jour d’avec la nuit, et
qu’ils soient pour signes et pour saisons déterminées et pour jours et pour années ; et qu’ils soient pour
luminaires dans I’étendue des cieux pour donner de la lumiére sur la terre. Et il fut ainsi. Et Dieu fit les deux
grands luminaires, le grand luminaire pour dominer sur le jour, et le petit luminaire pour dominer sur la nuit ;
et les étoiles ». Le soleil est a la fois le centre de la lumicre et le centre de notre systéme. C’est autour de cet
astre que les globes inférieurs se meuvent ; et c’est de lui qu’ils recoivent la lumiére. Le soleil peut donc étre
considéré comme une figure de Celui qui, pour réjouir le coeur de ceux qui craignent le Seigneur, se lévera
bientdt, apportant la guérison dans ses ailes (Mal. 4:2). La beauté¢ de ce symbole sera évidente pour
quiconque, apres les veilles de la nuit, a pu voir le soleil se lever et dorer ’orient de ses étincelants rayons ;
les brouillards et les ombres de la nuit se dispersent, et toute la création semble saluer le retour de I’astre du



jour. Bientot aussi le soleil de Justice se lévera, les ombres de la nuit s’enfuiront, et toute la création se
réjouira en voyant paraitre I’aurore d’un matin sans nuages, commencement d’un jour éternel de gloire.

La lune, obscure par elle-méme, tire toute sa lumiere du soleil et refléte incessamment cette lumiére, a
moins que la terre et ses influences n’interviennent. Le soleil n’a pas plus tot disparu a I’horizon que la lune
se présente pour en recevoir les rayons et les refléter sur un monde enveloppé de ténébres ; si, au contraire,
c’est de jour qu’elle apparait, on 1’apergoit a peine a cause de I’éclat du soleil. Le monde aussi, comme nous
I’avons déja dit, empéche quelquefois que cette lumiére ne paraisse ; de sombres nuages, d’épais brouillards,
de froides vapeurs s’¢levent de la surface de la terre et dérobent a notre vue la lumicre argentée de cette
« lune » qui nous rappelle I’Eglise, comme le soleil est une belle image de Christ. Christ, la source de la
lumiére, est invisible maintenant : « la nuit est fort avancée » ; le monde ne voit pas Jésus, mais I’Eglise le
voit et elle est responsable de refléter sa lumiére sur un monde plongé dans les ténébres. L’Eglise est le seul
canal pour la communication au monde de la connaissance de Christ : « Vous étes, vous, notre lettre, écrite
dans nos cceurs, connue et lue de tous les hommes », dit ’apotre ; et encore : « Vous &tes manifestés comme
étant la lettre de Christ » (2 Cor. 3:2, 3). Quelle responsabilité pour 1’Eglise ! Ne devrait-elle pas se tenir
sérieusement en éveil contre tout ce qui peut I’empécher de refléter la lumiére céleste de Christ, dans toutes
ses voies ? Mais comment pourra-t-elle refléter cette lumiére ? C’est en la laissant luire sur elle-méme dans
tout son éclat. Si I’Eglise marchait dans la lumiére de Christ, certainement elle refléterait cette lumiére, et
ainsi elle serait gardée dans la position qui lui convient. La lune n’a point de lumiere propre. Il en est de
méme de I’Eglise. Elle n’est pas appelée a éclairer le monde de sa propre gloire ; elle est simplement appelée
a refléter la lumiére qu’elle recoit. Son devoir est d’étudier soigneusement la voie dans laquelle son Seigneur
a marché pendant qu’il était sur la terre, et de suivre ses traces par la puissance du Saint Esprit qui habite en
elle.

Mais, hélas ! la terre avec ses nuages, ses brouillards et ses vapeurs, intervient ; elle cache la lumiere et
ternit I’épitre, et le monde voit a peine quelques traits du caractére de Christ dans ceux qui s’appellent de son
nom ; souvent méme il découvre en eux plutét un humiliant contraste, qu’une ressemblance avec Jésus.
Etudions Christ davantage dans un esprit de priére, afin qu’aussi nous soyons capables de I’imiter plus
fidelement !

Les étoiles sont des luminaires ¢éloignés qui brillent dans d’autres sphéres ; nous voyons leurs
scintillations ; du reste, elles n’ont guére de rapport avec notre systéme. « Une étoile différe d’une autre
étoile en gloire ». Ainsi en sera-t-il dans le royaume a venir du Fils : Soleil de gloire, il brillera lui-méme
d’un éclat vivant et éternel ; et 1’Eglise reflétera fidelement ses rayons tout alentour, tandis que les saints,
chacun individuellement, reluiront dans la gloire spéciale que le juste Juge distribuera a chacun en
récompense de son service fidéle durant la sombre nuit de son absence. Cette pensée devrait nous encourager
a marcher avec plus d’ardeur et d’énergie sur les traces de notre Seigneur absent (voyez Luc 19:12-19).

Les parties inférieures de la création viennent ensuite : la mer et la terre produisent en abondance des
étres vivants. Quelques personnes se croient autorisées a considérer les opérations de chacun des six jours,
comme des types des diverses dispensations et des grands principes d’action qui les régissent et les
caractérisent ; mais, quoi qu’il en soit a cet égard, nous avons, en nous occupant des Saintes Ecritures, a nous
mettre en garde contre tout ce qui est le produit de I’imagination et de la spéculation des hommes ; et, quant
a moi, je ne me sens pas la liberté d’entrer dans cette voie d’interprétation, et je me bornerai a donner ce que
je crois étre I’enseignement clair et direct du texte sacré.

Toutes choses ayant été mises en ordre maintenant, il ne manquait plus qu'un chef : « Et Dieu dit :
Faisons ’homme a notre image, selon notre ressemblance, et qu’ils dominent sur les poissons de la mer, et



sur les oiseaux des cieux, et sur le bétail, et sur toute la terre, et sur tout animal rampant qui rampe sur la
terre. Et Dieu créa ’homme a son image ; il le créa a ’image de Dieu ; il les créa male et femelle. Et Dieu les
bénit ; et Dieu leur dit : Fructifiez, et multipliez, et remplissez la terre et I’assujettissez ; et dominez sur les
poissons de la mer, et sur les oiseaux des cieux, et sur tout étre vivant qui se meut sur la terre ». Le lecteur
remarquera qu’aprés avoir parlé de I’homme au singulier, I’Ecriture en parle au pluriel ; aprés avoir dit :
« il le créa », elle dit « il les créa », et : « Dieu les bénit » (vers. 27-28).

La formation de la femme n’est introduite de fait que dans le chapitre suivant, bien que, déja ici, Dieu
« les » bénisse et « leur » remette le gouvernement universel. Tous les ordres inférieurs de la création sont
placés sous leur commune domination : Eve est bénie de toutes bénédictions en Adam, et c’est aussi de lui
qu’elle tire toute sa dignité. Quoique non encore appelée de fait a I’existence, elle est, dans les desseins de
Dieu, considérée comme une partie de ’homme : « Tes yeux ont vu ma substance informe, et dans ton livre
mes membres étaient tous écrits ; de jour en jour ils se formaient, lorsqu’il n’y en avait encore aucun »
(Psaume 139:16). Il en est de méme de I’Eglise, I’épouse du second Adam. De toute éternité elle était vue en
Christ, son chef et son Seigneur, comme il est écrit au chap. 1 de ’épitre aux Ephésiens : « Selon qu’il nous a
¢lus en lui avant la fondation du monde, pour que nous fussions saints et irréprochables devant lui en
amour ». Avant qu’un seul des membres de 1’Eglise ett respiré le souffle de la vie, ils étaient tous, dans la
pensée éternelle de Dieu, « prédestinés a étre conformes a I’image de son Fils ». Les conseils de Dieu ont fait
de I’Eglise une partie nécessaire de I’homme mystique ; ¢’est pourquoi 1’assemblée est appelée « la plénitude
de celui qui remplit tout en tous » (Eph. 1:23), et ce titre, d’'une immense portée, révéle la dignité,
I’importance et la gloire de I’assemblée.

On n’est que trop habitué a considérer la rédemption comme n’ayant d’autre objet que la bénédiction et
la sécurité des ames, individuellement ; ce point de vue est beaucoup trop bas. Il est parfaitement vrai que ce
qui est, en quelque maniere, la part de 1’individu, est en pleine sécurité, Dieu en soit béni ; mais c’est la
partie la moins grande de la rédemption. Une vérité infiniment supérieure a celle-ci, c’est que la gloire de
Christ est unie et liée & 1’existence de 1’assemblée. Si, sur I’autorité des Saintes Ecritures, j’ai droit & me
considérer comme partie constituante de ce qui, de fait, est nécessaire a Christ, je ne puis douter qu’il n’y ait
en lui abondamment de tout ce dont je puis avoir personnellement besoin. Or, 1’assemblée est nécessaire a
Christ. « Il n’est pas bon que I’homme soit seul ; je lui ferai une aide qui lui corresponde » (Gen. 2:18), et
encore : « Car I’homme ne procede pas de la femme, mais la femme de ’homme ; car aussi ’homme n’a pas
été créé a cause de la femme, mais la femme a cause de I’homme. Toutefois, ni la femme n’est sans
I’homme, ni ’homme sans la femme, dans le Seigneur ; car comme la femme procéde de ’homme, ainsi
aussi I’homme est par la femme ; mais toutes choses procedent de Dieu » (1 Cor. 11:8-12). Il ne s’agit donc
plus seulement de savoir si Dieu peut sauver un pauvre pécheur, privé de toute force ; de savoir si Dieu peut
effacer les péchés et recevoir le pécheur a lui en vertu de la Justice divine ; Dieu a dit : « Il n’est pas bon que
I’homme soit seul », et il n’a pas laissé « le premier homme », sans « une aide qui lui corresponde » ; — il ne
laissera pas non plus le second homme sans une aide qui lui convienne. Sans Eve, il y aurait eu une lacune
dans la premiére création ; et sans I’Eglise, I'Epouse, il y aurait une lacune dans la nouvelle création.

Considérons maintenant de quelle maniére Eve fut appelée a I’existence, bien que nous anticipions ainsi
sur le chapitre suivant. Il ne se trouvait point dans toute la création, pour Adam, d’aide qui fiit semblable a
lui : il faut qu’un profond sommeil tombe sur lui, et que d’une partie de lui-méme soit formée la compagne
qui partagera avec lui sa domination et sa bénédiction. « Et I’Eternel Dieu fit tomber un profond sommeil sur
I’homme, et il dormit ; et il prit une de ses cotes, et il en ferma la place avec de la chair. Et I’Eternel Dieu
forma (*) une femme de la cote qu’il avait prise de ’homme, et I’amena vers ’homme. Et I’homme dit :
Cette fois, celle-ci est os de mes os et chair de ma chair ; celle-ci sera appelée femme (Isha), parce qu’elle a
été prise de /’homme (Ish) ».

(*) On pourrait traduire le mot hébreu vajiben par : «il batit», comme ['ont fait les Septante
par okodomésen, la Vulgate par « aedificavit », et par un verbe analogue, toutes les versions allemandes, la
version hollandaise, la marge de 1’anglaise, et la version frangaise de Diodati, qui traduit ainsi le
commencement de Genese 2:22: « Et Dieu bastit une femme de la coste qu’il avait prise d’Adam ». Or, il



n’est certes pas sans intérét de se convaincre, en consultant I’original de Eph. 2:20, 22, que les mots rendus
par : « ayant été édifiés », et « vous étes édifiés ensemble », sont des dérivés du méme verbe que celui que
nous venons de voir employé par les Septante.

En considérant selon 1’Ecriture Adam et Eve comme un type de Christ, nous voyons que la mort de
Christ a da étre un fait accompli avant que 1’assemblée flt vue et élue en Christ dés avant la fondation du
monde. Il y a une grande différence entre les secrets desseins de Dieu et la révélation et I’accomplissement
de ces mémes desseins. Pour que I’intention de Dieu a 1’égard de parties constituantes de ’Eglise pit étre
réalisée de fait, il fallait que premic¢rement le Fils fiit rejeté et crucifié, qu’il s’assit dans les hauts lieux, et
que le Saint Esprit, envoyé par lui, descendit pour unir en un seul corps tous les croyants par son baptéme.
Ce n’est pas a dire qu’il n’y ait pas eu des ames vivifiées et sauvées antérieurement a la mort de Christ :
Adam a été sauvé, nous n’en doutons pas, et des milliers d’autres hommes apres lui ’ont été€ pareillement, en
vertu du sacrifice de Christ, avant que ce sacrifice ne fiit accompli. Mais le salut des ames, prises chacune en
particulier, et la formation de 1’assemblée par le Saint Esprit comme corps distinct, sont deux choses bien
différentes ; on en tient trop peu de compte dans la pratique. La place unique qui appartient a I’Eglise, sa
relation spéciale avec le « second Homme, le Seigneur venu du ciel », les priviléges qui la distinguent, et la
dignité dont elle est revétue, s’ils étaient réellement connus et réalisés par la puissance du Saint Esprit,
produiraient les plus beaux fruits (Eph. 5:23-33).

Le type que nous avons ici devant nous, nous donne lui-méme quelque idée des résultats qui
accompagneraient une véritable intelligence de la position de I’Eglise et de ses relations avec Christ. Quelle
affection Eve ne devait-clle pas 4 Adam ! Dans quelle proximité n’était-elle pas de lui ; dans quelle intimité
de communion ? En dignité et en gloire, elle était parfaitement une avec lui. Il ne dominait pas sur elle,
mais avec elle. 11 était seigneur de toute la création ; Eve était une avec lui. Bien plus, comme nous 1’avons
d¢ja dit : elle était vue et bénie en lui. « L’homme » était 1’objet des desseins de Dieu, et « la femme » était
nécessaire a I’homme, c’est pourquoi elle a été créée. L’homme parait le premier et la femme est vue en lui ;
ensuite elle est formée de lui. Nul type n’est plus intéressant ni plus instructif dans son caractére ; non pas
qu’une doctrine puisse jamais étre fondée sur un type, mais quand la doctrine se trouve pleinement et
clairement exposée dans d’autres portions de 1’Ecriture, alors nous sommes préparés pour comprendre, pour
apprécier et admirer le type.

Nous trouvons, dans le Psaume 8, une belle description de ’homme dominant sur les ceuvres de Dieu :
« Quand je regarde tes cieux, I’ouvrage de tes doigts, la lune et les étoiles que tu as disposées : qu’est-ce que
I’homme, que tu te souviennes de lui, et le fils de I’homme, que tu le visites ? Tu I’as fait de peu inférieur
aux anges, et tu I’as couronné de gloire et d’honneur ; tu I’as fait dominer sur les ceuvres de tes mains ; tu as
mis toutes choses sous ses pieds : les brebis et les beeufs, tous ensemble, et aussi les bétes des champs,
I’oiseau des cieux, et les poissons de la mer, ce qui passe par les sentiers des mers ». Ici ’homme parait sans
qu’il soit fait mention de la femme, parce que la femme est vue dans 1’homme.

Il n’y a aucune révélation directe du mystére de 1’Eglise dans les livres de I’ Ancien Testament ; 1’apotre
dit expressément, en parlant de ce mystére : « Lequel, en d’autres générations, n’a pas été donné a connaitre
aux fils des hommes, comme il a ét¢ maintenant révélé a ses saints apotres et prophetes (du Nouveau
Testament) par 1’Esprit » (Eph. 3:1-11). C’est pourquoi le Psaume 8 ne parle que de I’homme ; mais nous
savons que I’homme et la femme sont considérés ensemble sous un seul chef. Tout ceci aura son parfait
antitype dans les si¢cles a venir ; alors le second Homme, le Seigneur venu du ciel, siégera sur son trone et,
avec I’Eglise son épouse, il régnera sur la création renouvelée. Cette Eglise est née de la tombe du Christ,
elle fait partie « de son corps », « de sa chair et de ses os ». Lui, la Téte ; elle, le corps, ne font ensemble
qu’un Homme. L’Eglise, faisant ainsi partie de Christ, occupera dans la gloire une place unique. Aucune
créature n’était unie 4 Adam comme 1’était Eve, parce que nulle autre qu’elle n’était une partie de lui-méme.
Ainsi aussi I’Eglise occupera la place la plus rapprochée de Christ dans la gloire & venir.

Ce n’est pas seulement ce que I’Eglise sera, mais ce qu’elle est qui mérite notre admiration. Elle est
maintenant le corps dont Christ est la téte, « le chef » ; elle est le temple dans lequel Dieu habite. Que ne



devrions-nous pas étre, si telles sont la dignité actuelle et la gloire future de ce dont, par la grace de Dieu,
nous faisons partie ! Ce qui nous convient assurément, c’est une marche sainte, une vie de dévouement a
Dieu, de séparation pour Dieu et de sainte élévation. Puissions-nous donc saisir ces choses avec puissance
par le Saint Esprit, afin que nous sentions plus profondément quels sont le caractére et la conduite qui
conviennent a la haute vocation a laquelle nous sommes appelés ; afin que les yeux de notre coeur étant
éclairés, nous sachions quelle est I’espérance de son appel, et quelles sont les richesses de la gloire de son
héritage dans les saints, et quelle est I’excellente grandeur de sa puissance envers nous qui croyons, selon
I’opération de la puissance de sa force, qu’il a opérée dans le Christ, en le ressuscitant d’entre les morts ; et il
’a fait asseoir a sa droite dans les lieux célestes, au-dessus de toute principauté, et autorité, et puissance, et
domination, et de tout nom qui se nomme, non seulement dans ce siécle, mais aussi dans celui qui est a
venir ; et il a assujetti toutes choses sous ses pieds, et I’a donné pour étre chef sur toutes choses a
I’assemblée, qui est son corps, la plénitude de Celui qui remplit tout en tous (Eph. 1:18-23).

2 - Chapitre 2

Note du traducteur : Les trois premiers versets de ce chapitre 2 terminent proprement le sujet du chapitre
1, et devraient y étre rattachés.

Deux sujets principaux réclament notre attention dans ce chapitre : « le septieme jour » et « le fleuve ».

11 est peu de sujets sur lesquels il y ait eu autant de controverse, et encore autant de divergences que celui
du « sabbat », bien que la doctrine du sabbat soit exposée dans I’Ecriture de la maniére la plus simple et la
plus claire pour qui veut se soumettre a I’enseignement de Dieu. Nous examinerons en son lieu
le commandement formel de « garder le sabbat » : ici, il n’est pas question d’un commandement donné a
I’homme ; mais nous trouvons la simple déclaration que : « Dieu se reposa au septieme jour » (vers. 2). « Et
les cieux et la terre furent achevés, et toute leur armée. Et Dieu eut achevé au septieéme jour son ceuvre qu’il
fit ; et il se reposa au septieéme jour. Et Dieu bénit le septiéme jour, et le sanctifia ; car en ce jour il se reposa
de toute son ceuvre que Dieu créa en la faisant » (2:1-3).

Ces paroles nous apprennent que Dieu se reposa, parce que, quant a ce qui concernait la création, son
ceuvre était achevée : il n’est question ici en aucune maniere d’un commandement donné a ’homme. Celui
qui pendant six jours avait travaillé, cessa de travailler, et se reposa. Tout était complet et achevé ; tout était
« trés bon » ; toutes choses €taient ce que lui-méme les avait faites, et il se reposait dans son ceuvre. « Les
étoiles du matin chantaient ensemble, et tous les fils de Dieu éclataient de joie » (Job 38:7). L’ceuvre de la
création était achevée, et Dieu célébrait un sabbat ; c’est le seul que Dieu ait jamais célébré, si nous nous en
tenons simplement a ce que les écrits inspirés nous apprennent. Plus tard, nous lisons que Dieu ordonna a
I’homme de « garder le sabbat », et que I’homme ne sut pas respecter 1’ordonnance de Dieu ; mais jamais
nulle part, nous ne retrouvons plus ces paroles : « Dieu se reposa » ; au contraire, Jésus dit : « Mon pére
travaille jusqu’a maintenant, et moi je travaille » (Jean 5:17).

Le sabbat, dans le sens propre et exact de I’expression, n’a pu étre célébré que la ou il n’y avait
réellement plus rien a faire, au milieu d’une création pure, exempte de toute souillure de péché. Dieu ne peut
trouver de repos la ou le péché existe ; et il est absolument impossible qu’il se repose et prenne plaisir dans la
création maintenant. Les épines et les ronces, avec les mille autres tristes fruits d’une création qui soupire,
disent hautement qu’il faut que Dieu travaille, et non pas qu’il se repose. Dieu pourrait-il se reposer au
milieu des ronces et des épines, au milieu des soupirs et des larmes, de la maladie et de la mort, de la
dégradation et des crimes d’un monde coupable et en ruine ? Dieu pourrait-il se reposer, et célébrer un sabbat
au milieu de pareilles circonstances ? Quoi qu’il en soit, I’Ecriture nous apprend que Dieu n’a eu jusqu’ici
qu’un seul « sabbat », celui dont parle le chap. 2 de la Genese. « Le septiéme jour » fut le sabbat, et nul autre.
Ce jour démontrait que 1’ceuvre de la création était achevée ; mais cette ceuvre a été gatée des lors, et le repos
du septieme jour a été interrompu : depuis la chute, Dieu a travaillé ; « mon Pére travaille jusqu’a maintenant
et moi je travaille » ; et le Saint Esprit aussi travaille. Assurément Christ n’a point eu de sabbat pendant qu’il
était sur la terre. Il a accompli son ceuvre et 1’a glorieusement accomplie, cela est vrai ; mais ou passa-t-il le
jour du sabbat ? Dans la tombe !

Oui, lecteur, Christ le Seigneur, Dieu manifesté en chair, le Seigneur du sabbat, passa le septiéme jour
dans les ténebres et le silence du tombeau. Ce fait ne parle-t-il pas bien haut, ne renferme-t-il pas un profond



enseignement ? Le Fils de Dieu eit-il été couché dans le sépulcre le jour du sabbat, si ce jour avait di étre
passé dans le repos et la paix, et dans la parfaite conscience qu’il ne restait plus absolument rien a faire ? La
tombe de Jésus a elle seule nous dit I’impossibilité de célébrer un sabbat, et cette tombe occupée, le septieme
jour, par le Seigneur du sabbat, nous montre ’homme comme une créature déchue, coupable, sans
ressources, terminant sa longue carriére de péché en crucifiant le Seigneur de gloire, et en placant a
I’ouverture de sa tombe une grande pierre, afin de I’y retenir, si possible : pendant que le Fils de Dieu est
dans le tombeau, I’homme célebre le jour du sabbat ! Quelle pensée ! Christ est dans la tombe pour rétablir le
sabbat interrompu, et I1’homme essaye de garder le sabbat, comme si tout était en
ordre ; [’homme célébre son sabbat, non celui de Dieu : un sabbat sans Christ et sans Dieu, une forme vide,
sans puissance et sans valeur.

Mais, dira-t-on, le septiéme jour est devenu le premier, et les principes sont restés les mémes. Je crois que
cette opinion ne repose sur aucun fondement scripturaire. Sur quelle autorité, en effet, I’établira-t-on ? Rien
n’est plus facile que de la produire, s’il en existe une dans 1’Ecriture. Mais il n’en est point : et la distinction
entre le septiéme et le premier jour est, au contraire, maintenue de la manicre la plus formelle dans le
Nouveau Testament. C’est pourquoi nous lisons au chapitre 28 de I’évangile selon Matthieu : « Or, sur le
tard, le jour du sabbat, au crépuscule du premier jour de la semaine ». Le « premier jour de la semaine » n’est
donc pas le sabbat transporté du septiéme a un autre jour, mais un jour entiérement nouveau : ¢’est le premier
jour d’une période nouvelle, non le dernier jour d’une vieille période. « Le septieme jour » est en relation
avec la terre et le repos terrestre ; « le premier jour de la semaine », au contraire, avec le ciel et le repos
céleste. La différence est immense, aussi bien quant au principe lui-méme, que si nous considérons le sujet a
son point de vue pratique. Si je célebre le « septieme jour », je me désigne moi-méme par cet acte comme un
homme terrestre, parce que ce jour, comme nous venons de le voir, est le repos de la terre, le repos de la
création. Mais si par I’enseignement de 1’Ecriture et de I’Esprit de Dieu, je suis amené & comprendre la
signification du « premier jour de la semaine », je saisirai immédiatement le rapport direct qu’il y a entre ce
jour et le nouvel ordre de choses, tout céleste, dont la mort et la résurrection de Christ constituent le
fondement éternel. Le septieme jour était en rapport avec Israél et la terre ; le premier jour de la semaine est
en rapport avec I’Eglise et le ciel.

De plus, remarquez-le, Dieu avait commandé a Israél de garder le jour du sabbat ; tandis que le premier
jour de la semaine est donné a ’Eglise comme un privilége dont elle est appelée a jouir. Le sabbat était la
pierre de touche de I’état moral d’Israél, et le premier jour de la semaine est la preuve significative de
I’éternelle acceptation de 1’Eglise ; le sabbat manifestait ce qu’Israél pouvait faire pour Dieu ; le premier jour
de la semaine fait connaitre parfaitement ce que Dieu a fait pour nous.

On ne saurait estimer trop haut la nature et I’importance du « jour du Seigneur », comme est appelé le
premier jour de la semaine au chapitre 1 de I’Apocalypse. Ce jour, étant le jour auquel Christ ressuscita
d’entre les morts, publie non I’achévement de la création, mais le triomphe glorieux et complet de la
rédemption. La célébration du premier jour de la semaine n’est pas, nous I’avons déja dit, un esclavage ou un
joug pour le chrétien ; bien au contraire, c’est le bonheur du chrétien que de célébrer cet heureux jour. Aussi
est-ce le premier jour de la semaine que nous voyons les premiers chrétiens assemblés pour rompre le pain
(Actes 20:7), et la distinction entre le sabbat et le premier jour de la semaine pleinement maintenue a cette
époque de I’histoire de 1’Eglise. Les Juifs célébraient le sabbat dans leurs synagogues, pour « lire la loi et les
prophétes » ; et les chrétiens célébraient le premier jour de la semaine, en s’assemblant pour rompre le pain.
Il n’y a pas un seul passage dans toute I’Ecriture, ou le premier jour de la semaine soit appelé le sabbat ;
tandis qu’il existe des preuves abondantes de la différence essentielle qu’il y a entre ces deux jours.

Pourquoi donc combattre pour ce qui n’a aucun fondement dans I’Ecriture ? Aimez, honorez, célébrez le
jour du Seigneur ; cherchez a étre « en esprit » ce jour-la, comme 1’apoétre ; laissez vos affaires temporelles
autant qu’il est en votre pouvoir ; mais, en méme temps, donnez a ce jour le nom et la place qui Iui
appartiennent ; comprenez bien sur quels principes il est fondé ; laissez-lui son caractére particulier ; et
surtout ne liez pas le chrétien, comme par un joug de fer, a I’observation du septieéme jour, attendu que c’est
pour lui un heureux et saint privilége que de célébrer le premier. Ne faites pas descendre le chrétien du ciel



ou il trouve le repos, sur la terre ou il n’en peut point trouver. N’exigez pas de lui qu’il garde un jour que son
Maitre a passé dans la tombe au lieu de se réjouir dans le jour bienheureux ou il I’a quittée. Lisez
attentivement Matt. 28:1-6 ; Marc 16:1, 2 ; Luc 24:1 ; Jean 20:1, 19, 26 ; Actes 20:7 ; 1 Cor. 16:2 ; Apoc.
1:10 ; Actes 13:14 ; 17:2 ; Col. 2:16.

Il ne faut pas croire, toutefois, que nous perdions de vue le fait important que le sabbat sera de nouveau
c¢lébré dans la terre d’Israél et dans toute la création : « Il reste un repos pour le peuple de Dieu » (Héb. 4:9).
Quand le Fils d’Abraham, Fils de David et Fils de I’homme, prendra sa place, en gouvernement, sur toute la
terre, il y aura un glorieux sabbat, un repos que le péché n’interrompra jamais plus. Mais maintenant, le Fils
est rejeté, et tous ceux qui le connaissent et qui 1’aiment sont appelés a prendre place avec lui dans sa
réjection, a sortir « vers lui hors du camp, portant son opprobre » (Héb. 13:13). Il n’y aurait pas d’opprobre,
si la terre pouvait célébrer un sabbat ; mais le fait méme que 1’Eglise professante cherche a faire du « premier
jour de la semaine » « le sabbat », met a découvert 1’état dans lequel elle est tombée et le principe méme de
sa position, qui n’est qu'un effort incessant pour retourner a un état de choses et a un code de
morale ferrestres : il est possible qu’un grand nombre de personnes ne comprennent pas cela, et que
beaucoup de chrétiens observent trés consciencieusement « le jour du sabbat » comme tel ; mais si nous
sommes tenus de respecter la conscience de ces chrétiens, et que nous ne désirions blesser celle de personne,
nous avons le droit, et il est de notre devoir, de demander sur quel fondement scripturaire reposent de telles
convictions. Toutefois, ce n’est pas avec la conscience et les convictions des hommes que nous avons affaire,
pour le moment, mais avec I’intention de I’Esprit de Dieu dans le Nouveau Testament ; et nous demandons a
tout lecteur chrétien de se rendre bien compte de sa position quant au « septiéme jour » ou « sabbat », et
quant « au premier jour de la semaine » ou « jour du Seigneur » (*).

(*) S’il plait a Dieu, nous reviendrons sur ce sujet en nous occupant du chapitre 20 de I’Exode. Disons
seulement ici, relativement au sabbat, que 1’on peut faire beaucoup de mal et de peine a des fréres pieux,
sous prétexte de zele pour ce qu’on appelle la liberté chrétienne, en perdant de vue la vraie place que le jour
du Seigneur occupe dans le Nouveau Testament. Si des chrétiens, uniquement pour montrer leur liberté, se
livrent le dimanche a des travaux de la semaine, ils sont par la, sans nécessité, en achoppement a plusieurs de
leurs fréres. Une telle maniere d’agir ne peut pas provenir de 1’esprit de Christ. Si je suis au clair et en liberté
a cet égard, dans mon esprit, je dois respecter la conscience de mes fréres, qui n’ont pas les mémes
convictions. En outre, je ne crois pas que ceux qui se conduisent ainsi, comprennent réellement les vrais et
précieux priviléges liés au jour du Seigneur. Nous devrions étre reconnaissants de nous sentir délivrés de
toute occupation et de toute distraction séculiéres, plutét que de nous y replonger volontairement, dans le but
de montrer que nous sommes libres. Dans plusieurs pays, la loi de 1’état défend les travaux du dimanche ;
nous pensons qu’il en est ainsi par un effet de la providence de Dieu, et que c’est 1a une grace pour les
chrétiens, car s’il en était autrement, nous savons assez que le cceur avare et cupide des hommes priverait,
autant que possible, les chrétiens du doux privilége de pouvoir adorer Dieu avec leurs fréres dans le jour du
Seigneur. Et qui peut dire quel serait 1’effet délétére d’une occupation ininterrompue des affaires de ce
monde ? Les chrétiens qui, du lundi matin au samedi soir, respirent la lourde atmosphére des bureaux, des
magasins, de la fabrique ou de I’atelier, peuvent s’en former une légere idée.

Occupons-nous maintenant de la liaison qu’il y a entre le « sabbat » et « le fleuve » qui sortait d’Eden.
C’est la premiere fois qu’il est fait mention du « ruisseau de Dieu » dans I’Ecriture (Ps. 65:9), et ce sujet est
introduit ici en connexion avec le repos de Dieu.

Quand Dieu se reposait dans ses ceuvres, I'univers entier en recevait de la bénédiction ; car Dieu ne
pouvait pas garder un sabbat sans que 1’influence sainte et bénie s’en répandit sur toute la terre. Mais hélas !
les ruisseaux qui coulent d’Eden, la scéne du repos terrestre, sont bientdt arrétés dans leur cours, parce que le
péché est venu interrompre le repos de la création. Toutefois, et que Dieu en soit béni, le péché n’a pas arrété
Dieu dans son ceuvre ; il n’a fait que lui ouvrir un nouveau champ d’action, et partout ou Dieu agit, la aussi
on voit couler le fleuve. Ainsi, quand il conduit, a main forte et a bras étendu, les armées qu’il a rachetées,



les faisant passer & travers les sables arides du désert, nous voyons couler un fleuve au désert, non d’Eden,
mais du rocher entrouvert, belle et juste image du principe en vertu duquel la grace souveraine agit en faveur
des pécheurs et pourvoit a leurs besoins. Il ne s’agit pas ici seulement de création, mais de rédemption. « Le
rocher était Christ » (1 Cor. 10:4), Christ frappé pour la guérison de son peuple. Le rocher entrouvert était en
relation avec la demeure de 1’Eternel dans le tabernacle ; et il y a, dans cette relation, quelque chose de
moralement beau : Dieu habitant dans une tente, et Israél buvant 1’eau du Rocher ! Quel langage expressif
pour toute oreille ouverte, et quelle instruction pour tout coeur séparé pour Dieu !

A mesure que nous avangons dans I’histoire des voies de Dieu, nous voyons le fleuve suivre un autre
canal : « En la derniére journée, la grande journée de la féte, Jésus se tint la et cria, disant : Si quelqu’un a
soif, qu’il vienne a moi, et qu’il boive. Celui qui croit en moi, selon ce qu’a dit I’Ecriture, des fleuves d’eau
vive couleront de son ventre » (Jean 7:37, 38). Nous voyons que le fleuve provient ici d’une autre source et
coule dans un autre canal ; en un sens, la source est bien toujours la méme, c’est-a-dire Dieu lui-méme ;
mais, en Jésus, elle est en Dieu connu dans une relation nouvelle et sur un principe nouveau. Le Seigneur
Jésus, au chapitre 7 de I’évangile selon Jean, est 1a, en esprit, en dehors de tout I’ordre de choses existant, et
se présente comme la source du fleuve de I’eau de la vie, et la personne du croyant doit devenir le canal de ce
fleuve. Eden, autrefois, devait répandre ses eaux au dehors pour arroser et fertiliser la terre ; dans le désert
pareillement, dés que le rocher est frappé, il est appelé a donner des eaux rafraichissantes aux armées altérées
d’Israé€l. Il en est de méme maintenant : quiconque croit en Jésus est appelé a laisser couler les fleuves
bienfaisants dont il est le canal, en faveur de tous ceux qui I’entourent. Le chrétien doit se considérer comme
le canal des graces diversifiées de Christ, en faveur d’un monde pauvre et misérable ; et plus il sémera
libéralement, plus aussi il recevra libéralement : « Tel disperse, et augmente encore ; et tel retient plus qu’il
ne faut, mais n’en a que disette » (Prov. 11:24). Le chrétien est ainsi placé dans une position, ou a la fois il
jouit des privileges les plus doux, et ou il est sous la responsabilité la plus solennelle. Il est appelé a étre
témoin constant de la grace de Celui en qui il croit et & manifester cette grace incessamment.

Or mieux il comprendra ses priviléges, mieux aussi il s’acquittera de sa responsabilité. Plus il se nourrira
habituellement de Christ, plus son regard sera arrété sur Jésus, plus aussi son cceur sera occupé de la
personne adorable du Sauveur ; et sa vie et son caractére rendront un témoignage vrai et non équivoque a la
grace qui lui a été révélée et qu’il gotite. La foi est, en méme temps, la puissance du service, la puissance du
témoignage et la puissance du culte. Si nous ne vivons pas « dans la foi au Fils de Dieu, qui m’a aimé et qui
s’est livré lui-méme pour moi » (Gal. 2:20), nous ne serons ni des serviteurs utiles, ni des témoins fidéles, ni
de vrais adorateurs. Nous pourrons agir beaucoup, mais sans servir Christ ; parler beaucoup, mais sans rendre
témoignage a Christ ; faire parade d’une grande dévotion, mais sans que nous rendions cependant un culte
spirituel et vrai.

Enfin, nous trouvons encore, « le fleuve de Dieu » dans le dernier chapitre de I’ Apocalypse. « Et il me
montra un fleuve d’eau vive, éclatant comme du cristal, sortant du trone de Dieu et de 1’Agneau » (Apoc.
22:1). Ce sont la les ruisseaux de la riviére dont parle le Psalmiste, qui réjouissent la ville de Dieu, « le saint
lieu des demeures du Trés-Haut » (Psaume 46:4. Comp. aussi Ezé. 47:1-12 ; et Zac. 14:8). Rien ne peut plus
désormais en altérer la source ou interrompre le cours de ses eaux. « Le trone de Dieu » est I'image de la
stabilité éternelle ; et la présence de « I’Agneau » indique que ce trone repose sur le fondement immédiat
d’une rédemption accomplie. Ce n’est pas ici le trone du Dieu créateur, ni celui du Dieu qui gouverne dans
sa providence, mais le trone du Dieu rédempteur. Quand je vois « [’Agneau », je sais quels sont les rapports
du tréne de Dieu avec moi, comme pécheur. Le trone de Dieu, comme tel, ne ferait que me remplir d’effroi ;
mais quand Dieu se révele dans la personne de « I’Agneau », le cceur est attiré et la conscience tranquillisée.
Le sang de 1’Agneau purifie la conscience de toute tache de péché, et la met dans une parfaite liberté en la
présence d’une sainteté parfaite qui ne peut tolérer le péché. A la croix, toutes les exigences de la sainteté
divine ont été parfaitement satisfaites ; en sorte que, mieux nous comprenons cette sainteté, mieux aussi nous
apprécions la croix. Plus nous estimons la sainteté, plus aussi nous estimerons 1’ceuvre de la croix. La grace
régne « par la justice, pour la vie éternelle, par Jésus Christ » (Rom. 5:21). C’est pourquoi le Psalmiste invite
les saints a célébrer I’Eternel en se rappelant la sainteté de Dieu. La louange est un précieux fruit de la



rédemption ; mais avant qu’un chrétien puisse rendre grace en pensant a la sainteté de Dieu, il faut qu’il
envisage cette sainteté en se placant, par la foi, au-dela de la croix ; non pas du c6té des hommes et de la
mort, mais du c6té de Dieu et de la résurrection, si je puis dire ainsi.

Apres avoir tracé le cours du fleuve depuis la Genése jusqu’a la révélation de Jean, nous allons
considérer maintenant briévement la position d’Adam en Eden. Nous avons vu Adam déja comme un type de
Christ ; or, nous n’avons pas a le considérer seulement comme type, mais aussi comme personne ; nous
devons I’envisager non seulement comme représentant, d’une maniére absolue, le second homme, « le
Seigneur du ciel », mais aussi comme placé dans une position de responsabilité personnelle. Dieu avait établi
un témoignage en Eden, au milieu de cette belle scéne de la création ; et ce témoignage était, en méme
temps, une épreuve pour la créature : il parlait de mort au milieu de la vie, car Dieu avait dit : « Au jour que
tu en mangeras, tu mourras certainement » (vers. 17). Parole étrange et solennelle, et pourtant nécessaire ! La
vie d’Adam dépendait de son obéissance parfaite ; le lien qui I’unissait & 1’Eternel Dieu (*) était I’obéissance
fondée sur une confiance implicite en la vérité et en I’amour de Celui qui I’avait placé dans la position élevée
qu’il occupait ; ce n’était qu’autant qu’Adam se confiait en lui qu’il pouvait obéir. Le chapitre 3 nous fera
voir, d’une maniére plus développée, la portée et la vérité de ce fait ; mais je désire, ici, attirer 1’attention du
lecteur sur I’intéressant contraste qui existe entre le témoignage établi en Eden, et le témoignage de la
présente économie. En Eden, alors que tout était vie, Dieu parle de mort ; maintenant, au contraire, que tout
est mort, Dieu parle de vie: car il fut dit: « Au jour que tu en mangeras, fu mourras certainement » ;
maintenant, au contraire, il est dit : « Crois, et tu vivras ! » Mais comme en Eden 1’ennemi chercha a annuler
le témoignage de Dieu, quant au résultat qui devait suivre la désobéissance, 1’acte de manger du fruit, de
méme, Satan cherche maintenant a annuler le témoignage de Dieu, quant au résultat de la foi & I’Evangile.
Dieu avait dit : « Au jour que tu en mangeras, tu mourras certainement » ; — et le serpent dit : « Vous ne
mourrez point certainement ». Et maintenant que 1’Ecriture annonce clairement que « celui qui croit au Fils a
la vie éternelle » (Jean 3:36), ce méme serpent cherche a persuader aux hommes qu’ils n’ont pas la vie, et
qu’avant d’avoir senti, fait, expérimenté toute espéce de choses, ils ne peuvent pas y prétendre. Si vous
n’avez pas encore cru, de tout votre ceeur, le témoignage de Dieu, cher lecteur, je vous en supplie, écoutez la
Parole du Seigneur et non les insinuations du serpent. « Celui qui entend ma parole et qui croit celui qui m’a
envoye, a la vie éternelle, et ne vient pas en jugement, mais il est passé de la mort a la vie » (Jean 5:24).

(*) Il est a remarquer que dans le chap. 2 de la Genese, ’expression « Dieu » est remplacée par celle de
« Eternel Dieu ». Ce changement est trés important. Quand Dieu agit en rapport avec I’homme, il prend le
titre de « Eternel Dieu » (Jéhovah Elohim), mais ce n’est que lorsque I’homme apparait sur la scéne, que le
nom de « Eternel » (Jéhovah) est introduit. Voici quelques-uns des nombreux passages dans lesquels ce fait
dont nous parlons se présente d’une manicre frappante. « Et ce qui entra, entra male et femelle, de toute
chair, comme Dieu le lui avait commandé, et [’Eternel (Jéhovah) ferma I’arche sur lui » (Gen. 7:16). Elohim
allait détruire le monde qu’il avait créé mais Jéhovah prit soin de I’homme avec lequel il était en relation. —
« Et toute la terre saura qu’il y a un Dieu pour Israél (Elohim) : et toute cette congrégation saura que ce n’est
ni par I’épée, ni par la lance, que I’Eternel (Jéhovah) sauve », etc (1 Samuel 17:46, 47). Toute la terre devait
reconnaitre la présence d’Elohim ; mais Israél était appelé a reconnaitre les faits de Jéhovah, avec lequel il
était en relation. Enfin « Josaphat cria, et /’Eternel (Jéhovah) le secourut ; et Dieu (Elohim) les porta a
s’éloigner de lui » (2 Chr. 18:31) : Jéhovah prit soin de son serviteur égaré ; mais Elohim, quoique inconnu,
agit sur le cceur des Syriens incirconcis.

3 - Chapitre 3

Cette portion du livre de la Genése nous présente la ruine compléte de 1’état de choses qui nous a occupés
jusqu’ici. Elle abonde en principes de la plus haute importance, et a été avec raison méditée et utilisée de tout
temps par ceux qui ont eu a coeeur d’annoncer la vérité, quant a ce qui concerne la ruine de I’homme, et le
moyen établi de Dieu pour I’en tirer.

Le serpent entre sur la scéne avec une question insolente, qui a pour but de jeter du doute sur la
révélation divine ; elle est le modéle effrayant et avant-coureur de toutes les questions impies soulevées par



les trop fidéles serviteurs du serpent, dans le monde, questions qui ne peuvent étre combattues que par
I’autorité supréme et divine des Saintes Ecritures.

« Quoi, Dieu a dit: Vous ne mangerez pas de tout arbre du jardin ? » (vers. 1). Telle est I’astucieuse
question du diable. Si la parole de Dieu efit « habité richement » dans le cceur d’Eve (Col. 3:16), sa réponse
et été simple, directe et décisive. Il n’y a qu’une maniére de répondre aux questions et aux suggestions du
diable ; c’est de les traiter comme venant de lui, et de les repousser par la parole de Dieu. Le cceur, qui y
préte ’oreille un instant seulement, s’expose a perdre la seule force par laquelle on puisse les combattre. Le
diable ne se présente pas ouvertement & Eve, en disant : « Je suis Satan, I’ennemi de Dieu, et je viens pour le
calomnier et pour vous perdre ». Ce langage n’elit pas été selon le caractére du serpent : et pourtant il a bien
accompli toute cette ceuvre en soulevant des doutes dans I’esprit de la créature. C’est de 1’incrédulité positive
que d’admettre qu’on pose la question : « Quoi, Dieu a dit ? » quand on sait que Dieu a parlé et le fait seul
qu’on admet la question prouve que ’on est incapable de la combattre. La tournure méme de la réponse
d’Eve fait savoir qu’elle avait admis dans son cceur 1’astucieuse question du serpent ; elle ne s’en tient pas
étroitement a la parole de Dieu, et ajoute a cette Parole. Or, qu’on y ajoute ou qu’on en retranche, on montre
par la que cette Parole n’habite pas dans le cceur et ne gouverne pas la conscience. Si quelqu’un trouve son
bonheur dans 1’obéissance ; s’il en fait son breuvage et sa nourriture ; s’il vit de « toute parole qui sort de la
bouche de Dieu », il apprendra a connaitre cette Parole et y sera attentif ; il n’est pas possible qu’il y soit
indifférent. Le Seigneur Jésus, dans sa lutte avec Satan, applique la Parole avec justesse, et une parfaite
exactitude, parce qu’il s’en nourrissait et I’estimait par-dessus tout. Il ne pouvait pas la citer a faux ou errer
dans I’application qu’il en faisait, pas plus qu’il ne pouvait y étre indifférent. Eve agit différemment : elle
laisse mettre en doute les paroles de Dieu, et elle y ajoute. Le commandement était simple : « Tu n’en
mangeras pas » ; pourquoi y ajouter « et tu ne le toucheras pas » ? Dieu n’avait pas parlé de « toucher », et
ainsi, que ce flt par ignorance ou par indifférence, ou en représentant Dieu sous un jour arbitraire, ou par
toutes ces raisons a la fois, il est clair qu’Eve était en dehors du vrai terrain de la simple confiance en la
sainte parole de Dieu et de la soumission a cette Parole. « Par la parole de tes lévres, je me suis gardé des
voies de ’homme violent » (Ps. 17:4).

Rien n’est plus important que la maniére dont la Parole est citée partout, d’'un bout a I’autre des
Ecritures ; rien n’égale non plus I’importance qui est attachée a la stricte obéissance a cette Parole ; et cette
obéissance, nous la devons a la parole de Dieu, simplement parce qu’elle est la parole de Dieu. Soulever un
doute, quand Dieu a parlé, est un blasphéme. Nous sommes des créatures, Dieu est le créateur ; il peut donc a
bon droit réclamer de nous I’obéissance. Que I’incrédule qualifie cette obéissance « d’obéissance aveugle »,
le chrétien I’appelle « obéissance intelligente », parce qu’elle est fondée sur la connaissance qu’il a que ¢’est
a la parole de Dieu qu’il obéit. Si quelqu’un n’avait pas la parole de Dieu, on pourrait dire de lui avec raison,
qu’il est dans les ténebres, attendu qu’il ne peut pas y avoir un seul rayon de lumiére, soit en nous, soit en
dehors de nous, qui n’émane de cette Parole pure et éternelle. Tout ce qu’il nous faut, ¢’est de savoir que
Dieu a parlé ; alors 1’obéissance devient la sphere la plus élevée de Iactivité intelligente. Quand I’ame est
parvenue jusqu’a Dieu, elle a atteint la source la plus élevée de I’autorité. Aucun homme ni aucune
assemblée d’hommes, n’a le droit de réclamer obéissance a sa parole, parce que cette parole est la sienne.
C’est pourquoi les exigences de 1’église de Rome sont impies et présomptueuses. En exigeant 1’obéissance,
elle usurpe la prérogative de Dieu ; et tous ceux qui se soumettent a elle privent Dieu de son droit. L’église
de Rome prétend se placer entre Dieu et la conscience ; mais qui peut le faire impunément ? Quand Dieu
parle, I’lhomme est tenu d’obéir : heureux est-il, s’il le fait ; malheur a lui, s’il ne le fait pas !

L’incrédulité peut mettre en doute que Dieu ait parlé, et la superstition peut placer une autorit¢ humaine
entre ma conscience et ce que Dieu a dit ; I’'une comme ’autre nous privent ainsi réellement de la Parole, et
conséquemment du bonheur infini qui accompagne 1’obéissance a cette Parole. Chaque acte d’obéissance
renferme une bénédiction ; mais du moment que I’ame hésite, ’ennemi a 1’avantage sur elle, et il s’en servira
pour I’¢éloigner de plus en plus de Dieu. Ainsi, dans le chapitre que nous méditons, Satan ajoute a sa
question : « Quoi, Dieu a dit ? » cette assertion : « Vous ne mourrez point certainement » (vers. 4). D’abord,
il met en doute si Dieu a parlé ; puis il contredit ouvertement ce que Dieu a dit. Ce fait solennel suffit pour
prouver abondamment combien il est dangereux de donner entrée dans son cceur a un seul doute sur la
révélation elle-méme et sa plénitude ou son intégrité. Le rationalisme raffiné tient de prés a ’incrédulité
ouverte ; et I’incrédulité, qui ose juger la parole de Dieu, n’est pas éloignée de I’athéisme qui nie 1’existence



de Dieu. Si Eve ne fiit pas déja tombée dans le relichement et I’indifférence a 1’égard de la parole de Dieu,
jamais elle n’eGt prété 1’oreille au démenti donné a Dieu par Satan. Elle aussi eut ses « phases de foi »,
comme on s’exprime aujourd’hui, ou pour mieux dire ses phases d’incrédulité. Elle supporta d’entendre
démentir Dieu par une créature, parce que la parole de Dieu avait perdu sa vraie autorité sur son cceur, sur sa
conscience et sur son intelligence ; et son exemple fournit un enseignement des plus solennels a tous ceux
qui sont en danger d’étre enlacés dans 1’impiété du rationalisme. Il n’y a aucune sécurité véritable pour une
ame en dehors d’une foi profonde en la pleine inspiration et en la supréme autorité de « toute I’Ecriture ».
Celui qui posséde cette foi aura une réponse victorieuse pour toute objection soulevée contre cette Parole,
qu’elle vienne de Rome ou du rationalisme de 1’Allemagne. « Il n’y a rien de nouveau sous le soleil ». Le
mal qui, de nos jours, corrompt jusqu’aux sources de la pensée et du sentiment religieux dans les plus belles
parties de I’Europe, est le méme qui atteignit le coeur d’Eve en Eden et la perdit. Eve préta Ioreille a la
question : « Quoi, Dieu a dit ? » et ce premier pas entraina sa ruine : pas a pas et degré par degré, elle en vint
a se courber devant le serpent et a le reconnaitre pour son Dieu et pour la source de la vérité.

Oui, lecteur, le serpent prit la place de Dieu ; et son mensonge, la place de la vérité de Dieu. Or, comme il
en a été de ’homme déchu, ainsi en est-il de sa postérité. La parole de Dieu n’a pas d’entrée dans le coeur de
I’homme non régénéré ; mais ce coeur est dans un tel état, qu’il est ouvert au mensonge de Satan ; c’est
pourquoi le Seigneur dit a Nicodéme : « Il vous faut étre nés de nouveau ».

Mais il est important de remarquer le moyen employé par Satan pour ébranler la confiance d’Eve en la
vérite de Dieu, et la placer sous la puissance de la «raison» impie. Satan y parvient en ¢branlant la
confiance d’Eve en 1’amour de Dieu et en ce que Dieu a dit ; puis en insinuant a Eve que le témoignage de
Dieu n’est pas fondé sur I’amour. « Car, dit-il, Dieu sait qu’au jour ou vous en mangerez vos yeux seront
ouverts, et vous serez comme Dieu, connaissant le bien et le mal » (vers. 5). C’est comme si le diable avait
dit : « Il y a un avantage positif a manger de ce fruit dont Dieu veut vous priver ; pourquoi donc croiriez-
vous le témoignage de Dieu ? Vous ne pouvez pas placer votre confiance en quelqu’un qui, évidemment, ne
vous aime pas ; car s’il vous aimait, vous empécherait-il de jouir d’un privilége réel et positif ? » Si Eve
s’était reposée simplement sur la bonté infinie de Dieu, elle aurait été en sécurité et aurait résisté a
I’influence de tout ce raisonnement ; elle aurait répondu au serpent : « J’ai toute confiance en la bonté¢ de
Dieu, et je tiens pour impossible qu’il me prive d’aucun bien réel. Si ce fruit était bon pour moi, il me le
donnerait assurément, et le fait que Dieu me le défend prouve que, si j’en mangeais, au lieu de m’en trouver
mieux, je n’en serais que beaucoup moins bien. Je suis convaincue de 1’amour et de la vérité de Dieu, et je te
tiens pour un méchant, venu ici pour détourner mon ceeur de la source de toute bonté et de toute vérité :
Arriére de moi, Satan ! » Cette réponse efit été juste mais Eve ne la fit pas : sa confiance en I’amour et en la
vérité céda, et tout fut perdu. Le cceur de I’homme déchu n’a plus de place pour I’amour ni pour la vérité de
Dieu ; il est étranger a I’'un comme a I’autre, jusqu’a ce qu’il soit renouvelé par le Saint Esprit.

Il sera intéressant maintenant de passer du mensonge de Satan a I’égard de I’amour de Dieu et de sa
vérité, a la mission du Seigneur Jésus, qui vint du sein du Pére dans le but de révéler ce que Dieu est
véritablement. « La grace et la vérité », les deux choses que I’homme a perdues par la chute, « vinrent par
Jésus Christ » (Jean 1:17), Jésus a été le témoin fidele de ce que Dieu est (Apoc. 1:5). La vérité révele Dieu
tel qu’il est ; mais cette vérité en Jésus est unie a la révélation de la grace parfaite. En sorte que la révélation
de ce que Dieu est, au lieu d’étre pour la perte du pécheur, devient le fondement de son éternel salut. « C’est
ici la vie éternelle, qu’ils te connaissent seul vrai Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus Christ » (Jean 17:3).
Nous ne pouvons pas connaitre Dieu et ne pas avoir la vie. La perte de la connaissance de Dieu fut la mort ;
mais la connaissance de Dieu est la vie. Ceci place la vie entierement en dehors de nous, et la fait dépendre
de ce que Dieu est. Quel que puisse étre le degré de connaissance de soi-méme auquel on soit arrivé, il n’est
pas dit : « C’est ici la vie éternelle qu’ils se connaissent eux-mémes », bien que, sans doute, la connaissance
de Dieu et la connaissance de soi-méme soient, sous beaucoup de rapports, liées 1’'une a I'autre. La vie
éternelle est liée a la premicre et non a la derniére : Connaitre Dieu tel qu’il est, c’est la vie ; et tous « ceux
qui ne connaissent pas Dieu... subiront le chatiment d’une destruction éternelle de devant la présence du
Seigneur » (2 Thes. 1:9).



Il est de la plus haute importance de reconnaitre que ce qui constitue véritablement la condition de
I’homme et sa position, c’est sa connaissance ou son ignorance de Dieu. C’est la ce qui est la marque de la
condition de ’homme, et ce qui détermine sa destinée future. Si I’homme est mauvais dans ses pensées, dans
ses paroles et dans ses actions, cela vient de ce qu’il est sans la connaissance de Dieu ; si, d’un autre coté, il
est pur en pensées, saint dans sa conversation, plein de grace dans ses ceuvres, tout cela n’est que le résultat
pratique de la connaissance qu’il a de Dieu. Il n’en est pas autrement pour ce qui concerne l’avenir de
I’homme. Connaitre Dieu est le fondement solide d’un bonheur infini, et d’une gloire éternelle ; ne pas le
connaitre, la perdition éternelle. Tout donc est renfermé dans la connaissance de Dieu : elle vivifie ’ame,
purifie le cceur, tranquillise la conscience, €léve les affections et sanctifie entiérement le caractére et la
conduite.

Est-il donc étonnant que le grand dessein de Satan ait ét¢ de dépouiller la créature de la vraie
connaissance du seul vrai Dieu ? Il donna une fausse idée de Dieu en suggérant a Eve que Dieu n’était pas
bon : ce flt la la source secrete de tout le mal. Dés lors, peu importe quelle forme le péché ait prise ; par quel
canal il ait coulé, sous quel chef il se soit rangé ou quelle apparence il ait revétue, tout découle toujours de
cette seule et méme source : 1’ignorance de Dieu. Le moraliste le plus raffiné et le plus cultivé, I’homme le
plus dévot, le philanthrope le plus bienveillant, s’ils ne connaissent pas Dieu, sont aussi loin de la vie et de la
vraie sainteté que le publicain ou la femme de mauvaise vie. Le fils prodigue était tout aussi pécheur et tout
aussi €loigné du pére au moment ou il franchissait le seuil de la maison paternelle, que lorsqu’il paissait les
pourceaux dans le pays lointain (Luc 15:13-15). Il en fut de méme dans le cas d’Eve. Du moment qu’elle se
fut soustraite a la main de Dieu ; qu’elle fut sortie de la position de dépendance absolue de sa Parole et de la
soumission a cette Parole, elle s’abandonna a la domination de la convoitise, gouvernée par Satan, pour sa
ruine compléte.

Le verset 6 nous met en présence de trois choses, dont parle 1’apdtre Jean : « la convoitise de la chair, la
convoitise des yeux et I’orgueil de la vie » (1 Jean 2:16), trois choses qui, comme le dit ’apdtre lui-méme,
renferment « tout ce qui est dans le monde ». Dés que Dieu eut été exclu, ces choses dominérent
nécessairement. Si nous ne persévérons pas dans I’assurance bienheureuse de I’amour de Dieu et de sa vérité,
de sa grace et de sa fidélité, nous nous livrerons a 1’un des principes mentionnés plus haut, ou a tous a la fois,
peut-&tre ; en d’autres termes, nous nous livrerons au gouvernement de Satan.

A proprement parler, le libre arbitre n’existe pas chez ’homme. L’homme qui se gouverne lui-méme est,
de fait, gouverné par Satan ; sinon, c’est Dieu qui le gouverne. Or, les trois grands agents par lesquels Satan
opere, sont : « la convoitise de la chair, la convoitise des yeux et [’orgueil de la vie ». Ce sont les trois choses
que Satan présenta au Seigneur Jésus dans la tentation. Le diable commence par tenter le second Adam en
I’engageant a se soustraire a la position de dépendance absolue de Dieu : « Dis que ces pierres deviennent
des pains ! » Il ne demande pas a Jésus de faire comme le premier homme, en s’élevant lui-méme au-dessus
de ce qu’il était ; mais il lui demande de donner des preuves de ce qu’il était. Ensuite il offre a Jésus tous les
royaumes du monde et leur gloire ; et, enfin, il le transporte sur le faite du temple, et 14, il lui suggere de se
donner soudainement et miraculeusement en spectacle a I’admiration du peuple rassemblé au pied du temple
(comp. Matt. 4:1-11 ; et Luc 4:1-13). Le but évident de chacune de ces tentations était d’induire le Seigneur a
dévier de la position d’entiére dépendance de Dieu et de la parfaite soumission a sa volonté ; mais tout fut
inutile. « Il est écrit », telle fut la réponse invariable de I’homme seul dépendant, seul dépouillé de lui-méme,
seul parfait. D’autres ont pu entreprendre de se gouverner eux-mémes : quant a lui, Dieu seul le gouverna.
Quel exemple pour les fideles dans toutes les circonstances dans lesquelles ils peuvent étre placés ! Jésus
s’en tint a I’Ecriture et fut vainqueur ; sans autre épée que celle de I’Esprit, il soutint la lutte et remporta une
glorieuse victoire. Quel contraste entre lui et le premier Adam ! A celui-ci, tout parlait pour Dieu ; au second
Adam, tout parlait contre Dieu. L'un possédait le jardin avec toutes ses délices : ’autre était au milieu du
désert et de toutes ses privations ; le premier mit sa confiance en Satan ; le second se confia en Dieu ; le



premier fut complétement vaincu ; le second complétement victorieux. Béni soit le Dieu de toute grace, qui a
placé notre sort entre les mains de Celui qui est si puissant pour vaincre, si puissant pour sauver !

Voyons maintenant jusqu’a quel point Adam et Eve entrérent dans la jouissance du privilége que Satan
leur avait promis. Cet examen servira a mettre en lumiére un point trés important par rapport a la chute de
’homme. L’Eternel Dieu avait tout ordonné pour que, dans la chute et par la chute, I’homme acquit quelque
chose qu’il n’avait pas possédé antérieurement, savoir : une conscience ; la connaissance du bien et du mal.
Il est évident qu’avant la chute, ’homme ne pouvait pas étre doué de cette connaissance. Il ne pouvait avoir
aucune idée du mal aussi longtemps que le mal n’était pas la pour étre connu par lui ; il était dans un état
d’innocence, ¢’est-a-dire d’ignorance du mal. Dans la chute et par la chute, ’homme acquit une conscience ;
et nous voyons que le premier effet de cette conscience est de le troubler et de I’effrayer. Satan avait
complétement trompé la femme ; il avait dit: « Vos yeux seront ouverts et vous serez comme Dieu,
connaissant le bien et le mal », mais il avait omis une partie importante de la vérité, savoir qu’ils
connaitraient le bien sans avoir la force de 1’accomplir, et qu’ils connaitraient le mal sans pouvoir I’éviter. La
tentative de s’¢lever sur 1’échelle de 1’existence morale entrainait la perte de la vraie ¢lévation : I’homme
devint un étre dégradé, faible, tourmenté par la crainte, poursuivi par sa conscience, un esclave de Satan.
« Leurs yeux furent ouverts », il est vrai ; mais ce fut pour voir leur propre nudité, leur triste condition. Ils
étaient « malheureux et misérables, et pauvres, et aveugles, et nus», triste fruit de 1’arbre de la
connaissance ! Adam et Eve n’acquirent aucune connaissance nouvelle de la bonté de Dieu, aucun rayon
nouveau de la lumiére divine, jaillissant de la source pure et éternelle de cette lumicre. Hélas ! non. Le tout
premier résultat de leur désobéissance et de leur recherche de la connaissance fut la découverte qu’ils étaient
nus.

I1 est bon de comprendre ceci ; il est bon également de savoir quelle est I’action de la conscience sur
I’ame et d’apprendre qu’elle ne peut faire de nous que des étres craintifs, en ce qu’elle nous donne le
sentiment de ce que nous sommes. Beaucoup de gens se trompent a cet égard et croient que la conscience
conduit a Dieu. Voyons-nous qu’elle 1’ait fait dans le cas d’Adam et d’Eve ? Assurément non ; et elle ne le
fera pour aucun pécheur. Et comment le pourrait-elle ? Comment le sentiment de ce que je suis pourrait-il
jamais me conduire a Dieu, si ce sentiment n’est accompagné de la foi en ce que Dieu est ? Le sentiment de
ce que je suis produira la honte, les remords, 1’angoisse ; il pourra déterminer aussi certains efforts de ma
part, pour remédier a la condition qu’il me dévoile ; mais ces efforts méme, bien loin de m’amener a Dieu,
agissent plutét comme un rideau qui le dérobera a2 ma vue. Ainsi pour Adam et pour Eve, la découverte de
leur nudité fut suivie d’un effort de leur part, pour couvrir cette nudité. « Ils cousirent ensemble des feuilles
de figuier, et s’en firent des ceintures » (vers. 7). C’est ici la premiére mention d’une tentative faite par
I’homme pour remédier a sa condition par des moyens de sa propre invention ; et, si nous considérons
attentivement ce fait, nous en retirerons une profonde instruction quant au caractére réel de la religion de
I’homme dans tous les ages. En premier lieu, nous voyons que, non seulement pour ce qui concerne Adam,
mais dans tous les cas possibles, le premier effort de ’homme, pour remédier a sa condition, provient du
sentiment de sa nudité. Il est nu, sans contredit ; et toutes ses ceuvres sont le résultat de ce qu’il est tel : tous
ses efforts ne le tireront jamais de la. Il faut que je sache que je suis revétu avant de pouvoir faire quoi que ce
soit d’acceptable devant Dieu ; et en ceci git la différence entre le vrai christianisme et la religion de
I’homme : le christianisme est fondé sur le fait que I’homme est revétu, tandis que la religion de ’homme
repose sur le fait que I’homme est nu. Le christianisme a pour point de départ ce qui constitue le but de la
religion de I’homme. Tout ce que le vrai chrétien fait, il le fait parce qu’il est revétu, parfaitement revétu ; et
tout ce que fait ’homme naturel religieux il le fait afin d’étre revétu. La différence est immense. Plus nous
examinerons la nature de la religion de I’homme, dans toutes ses phases, mieux aussi nous verrons
I’incapacité compléte de cette religion pour remédier a 1’état de I’homme, ou méme pour satisfaire au
sentiment qu’il a lui-méme de son ¢état. La religion de ’homme peut suffire pour un temps ; elle peut suffire
aussi longtemps que la mort, le jugement et la colére de Dieu sont envisagés a distance, si tant est qu’on y
pense ; mais quand on en vient a regarder en face ces terribles réalités, on éprouve alors qu’en toute vérité la
religion de I’homme est « un lit trop court » pour s’y étendre, « une couverture trop étroite » pour s’en
envelopper.



Dés qu’Adam entendit la voix de I’Eternel Dieu dans le jardin, « il craignit », parce que, ainsi qu’il le
confesse lui-méme, « il était nu » ; oui, nu, malgré la couverture dont il s’était revétu. Cette couverture ne
satisfait pas méme sa propre conscience, cela est évident ; car, si sa conscience et été divinement satisfaite,
il n’elt pas craint. « Si notre cceur ne nous condamne pas, nous avons de I’assurance envers Dieu » (1 Jean
3:21). Mais si méme la conscience de I’homme ne trouve pas de repos dans les efforts de la religion de
I’homme, combien moins la sainteté¢ de Dieu en trouverait-elle la ? La ceinture qu’il avait mise ne pouvait
cacher Adam aux yeux de Dieu, et il ne pouvait pas non plus se montrer nu en sa présence : c’est pourquoi il
s’enfuit pour se cacher. La conscience fait ainsi en tout temps ; elle porte I’homme a se cacher de devant
I’Eternel Dieu, et tout ce que sa religion peut donner a I’homme n’est qu’un couvert pour le dérober aux
regards de Dieu. C’est un pauvre refuge, car tot ou tard il faudra que I’homme se rencontre avec Dieu, et s’il
ne posseéde autre chose que le triste sentiment de ce qu’il est, il ne peut qu’étre effrayé, il sera nécessairement
malheureux. En vérité, plus rien que 1’enfer ne manque pour compléter le tourment de celui qui, sachant qu’il
doit se rencontrer avec Dieu, ne connait que sa propre incapacité de paraitre devant lui. Adam n’aurait pas
craint s’il et connu I’amour parfait de Dieu, car « il n’y a pas de crainte dans 1’amour, mais 1’amour parfait
chasse la crainte, car la crainte porte avec elle du tourment ; et celui qui craint n’est pas consommé dans
I’amour » (1 Jean 4:18). Adam ne savait pas cela, parce qu’il avait cru le mensonge de Satan. Il pensait que
Dieu n’était rien moins qu’amour ; aussi et-il fait tout autre chose plutot que de se hasarder a paraitre en sa
présence. Cela était d’ailleurs impossible ; le péché était 1a, et Dieu et le péché ne peuvent se trouver
ensemble. C’est pourquoi aussi longtemps qu’il y a du péché sur la conscience, il y a aussi conscience de
I’¢loignement de Dieu. « Dieu a les yeux trop purs pour voir le mal » (Hab. 1:13). Le péché, quelque part
qu’il se trouve, ne peut que rencontrer la colére de Dieu.

Mais il n’y a pas seulement /a conscience de ce que je suis ; il y a aussi, Dieu en soit béni, la révélation
de ce que Dieu est ; et ¢’est la chute de I’homme qui a réellement donné lieu a cette bienheureuse révélation.
Dieu ne s’¢était pas révélé lui-méme pleinement dans la création ; il avait montré par elle « sa puissance
éternelle et sa divinité » (*) (Rom. 1:20) ; mais il n’avait pas révélé, dans leur profondeur, tous les secrets de
sa nature et de son caractére. Satan se trompa donc bien en venant s’ ingérer dans la création de Dieu ; il se fit
ainsi I’instrument de sa propre ruine et de son éternelle confusion : « Le trouble qu’il avait préparé retombera
sur sa téte, et sa violence descendra sur son crane » (Ps. 7:16). Le mensonge de Satan ne fit que fournir
I’occasion pour la pleine manifestation de la vérité quant a Dieu. La création n’aurait jamais pu manifester ce
que Dieu est. I y avait en Dieu infiniment plus que de la sagesse et de la puissance ; il y avait en lui I’amour,
la miséricorde, la sainteté, la justice, la bontg, la tendresse, la longanimité. Ou, ailleurs que dans un monde de
pécheurs, toutes ces perfections auraient-elles pu étre manifestées ?

(*) La comparaison du mot théiotés (Rom. 1:20) avec le mot théotés (Col. 2:9), donne lieu a une pensée
profondément intéressante. La plupart de nos versions ont traduit 1’un et I’autre par « Divinité » (Diodati
dans les deux passages, met « Déité »). La version nouvelle a eu raison, selon nous, de rendre le premier par
«divinité », comme ayant pour racine 1’adjectif « theios, divin », et le second par « Déité », parce qu’il
dérive du nom de « theos, Dieu » : ils présentent donc une acception différente. Les Gentils pouvaient avoir
apercu qu’il y avait quelque chose de surhumain, quelque chose de divin, dans la création ; mais c’était la
pure, I’essentielle, I’incompréhensible Déité qui habitait dans la personne adorable du Fils.

D’abord, Dieu descendit pour créer ; ensuite, aprés que le serpent se fut permis de s’immiscer dans la
création, Dieu descendit pour sauver C’est ce que nous révélent les premiéres paroles de 1’Eternel Dieu,
aprés la chute de I’homme : « Et 1’Eternel Dieu appela I’homme, et lui dit : Ou es-tu ? » (vers. 9). Cette
question prouvait deux choses, savoir que I’homme ¢était perdu et que Dieu était venu pour le chercher ; elle
prouvait le péché de ’homme et la grace de Dieu. « Ou es-tu ? » Quelle fidélité, quelle grace merveilleuse
dans cette parole qui, par elle-méme, dévoile la réalité de la condition de ’homme, et révele le vrai caractére
de Dieu et sa disposition a 1’égard de I’homme déchu. L’homme était perdu ; mais Dieu est descendu pour le
chercher, pour le faire sortir du lieu ou il s’était caché au milieu des arbres du jardin, afin de lui faire trouver,
dans I’heureuse confiance de la foi, un lieu de refuge en lui-méme. C’était la grace. Pour créer I’homme de la
poussicre de la terre, il suffisait de la puissance ; pour chercher I’homme dans son état de perdition, il fallait
la grdace. Mais qui pourrait exprimer tout ce que renferme 1’idée que Dieu cherche, que Dieu cherche un
pécheur ! Qu’est-ce que le Dieu bienheureux a pu voir dans I’homme déchu pour 1’engager a le chercher ? 11



a vu en lui ce que le berger vit dans la brebis perdue, ce que la femme vit dans la drachme, et ce que le pére
de I’enfant prodigue vit dans son fils : le pécheur a du prix aux yeux de Dieu.

Comment donc I’homme pécheur répond-il a la fidélité et a la grace du Dieu béni, qui I’appelait et lui
disait : « Ou es-tu ? » Hélas ! la réponse d’Adam ne fait que révéler la profondeur du mal dans lequel il était
tombé. « Et il répondit : J’ai entendu ta voix dans le jardin, et j’ai eu peur, car je suis nu, et je me suis caché.
Et I’Eternel Dieu dit : Qui t’a montré que tu étais nu ? As-tu mangé de I’arbre dont je t’ai commandé de ne
pas manger ? Et I’homme dit : La femme que tu m’as donnée pour étre avec moi, — elle, m’a donné de
I’arbre, et j’en ai mangé » (vers. 10-12). Nous voyons Adam rejeter, de fait, sa honteuse chute sur les
circonstances dans lesquelles Dieu I’avait placé ; c’est-a-dire indirectement sur Dieu lui-méme. Il en a
toujours été ainsi de I’homme déchu ; il accuse tout le monde et toutes choses, excepté lui-méme. L’ame
vraiment humble, au contraire, demande : « N’est-ce pas moi qui ai péché ? » Si Adam se fiit connu lui-
méme, son langage efit été bien différent de ce qu’il fut ; mais Adam ne connaissait ni lui-méme, ni Dieu ;
c¢’est pourquoi, au lieu de s’accuser lui-méme tout seul, il jette la faute sur Dieu.

Telle était ’affreuse condition de ’homme. Il avait tout perdu : sa domination, sa dignité, son bonheur,
son innocence, sa pureté, sa paix et, ce qui était pire encore, il accusait Dieu d’étre la cause de sa misere (*).
11 était 1a, un pécheur perdu et coupable, et, néanmoins, se justifiant lui-méme et accusant Dieu.

(*) L’homme, non seulement accuse Dieu de sa chute, mais il lui reproche aussi de le laisser dans cet état.
Il y a des gens qui disent qu’ils ne peuvent pas croire, a moins que Dieu ne leur donne le pouvoir de croire ;
et encore, qu’a moins d’étre les objets des décrets éternels de Dieu, ils ne peuvent pas étre sauvés. Or il est
certain que nul ne peut croire I’Evangile, si ce n’est par la puissance du Saint Esprit ; et il est également vrai
que ceux qui croient ainsi I’Evangile sont les bienheureux objets des conseils éternels de Dieu. Mais tout cela
met-il de coté la responsabilité sous laquelle ’homme se trouve de croire le témoignage clair et simple que
I’Ecriture place devant lui ? Non, assurément au contraire, tout révele la méchanceté du coeur de I’homme
qui le porte a rejeter le témoignage de Dieu, qui est clairement révélé ; et a prétexter, comme motif de ce
rejet, le décret de Dieu, qui est un profond secret, connu de Dieu seul. Mais cette excuse ne profitera a
personne ; car il est écrit, 2 Thes. 1:8-9, que ceux « qui n’obéissent pas a I’Evangile de notre Seigneur Jésus
Christ, subiront le chatiment d’une destruction éternelle ». Les hommes sont responsables de croire
’Evangile, et seront punis pour ne I’avoir pas cru. Ils ne sont pas responsables de connaitre ce qui, dans les
conseils de Dieu, n’a pas été révélé, et nul ne peut étre tenu pour coupable d’étre dans I’ignorance a cet
égard. L’apotre pouvait dire aux Thessaloniciens : « Sachant, fréres aimés de Dieu, votre élection ».
Comment le savait-il ? Etait-ce parce qu’il avait pu lire les pages du secret de Dieu et de ses desseins
éternels 2 — Nullement ; mais « parce que notre Evangile n’est pas venu a vous en parole seulement, mais
aussi en puissance » (1 Thes. 1:4-5). Voila ce qui fait connaitre les élus ; I’Evangile venant en puissance est
la preuve manifeste de 1’¢lection de Dieu. Ceux qui se font des conseils de Dieu un prétexte pour rejeter le
témoignage de Dieu, ne cherchent au fond qu’une misérable excuse pour continuer a vivre dans le péché. De
fait, ils ne se soucient pas de Dieu ; et ils montreraient plus de droiture en 1’avouant franchement, qu’en
avancant ce prétexte.

Mais c’est précisément quand I’homme en fut venu la que Dieu commenga a se révéler lui-méme, et a
déployer les desseins de son amour rédempteur ; et en cela git le vrai fondement de la paix, et du bonheur de
I’homme. Quand [’homme en a fini avec lui-méme, Dieu peut montrer ce qu’il est, et pas avant. Il faut que
I’homme disparaisse enticrement de dessus la scéne avec toutes ses vaines prétentions, ses vanteries et ses
raisonnements blasphématoires, avant que Dieu puisse ou veuille se révéler. Ainsi pour Adam, c’est pendant
qu’il est caché derriere les arbres du jardin, que Dieu développe le plan merveilleux de la rédemption, par
I’instrumentalité de la semence meurtrie de la femme, et nous apprenons ici ce qui seul peut amener
I’homme en paix et avec assurance devant Dieu. Nous avons déja vu ’incapacité de la conscience a cet
égard. La conscience chassa Adam derriere les arbres du jardin ; la révélation de Dieu I’améne en la présence
de Dieu. La conscience de ce qu’il était le remplit de terreur ; la révélation de ce que Dieu est le tranquillise.



Il y a la quelque chose de trés consolant pour un coeur accablé sous le poids du péché. La réalité de ce
que Dieu est, fait face a la réalité de ce que je suis, et c’est en cela qu’est le salut. Il faut que Dieu et
I’homme se rencontrent, soit en grace, soit en jugement, et le point de rencontre est la ou Dieu et ’homme
sont révélés tels qu’ils sont. Heureux ceux qui y arrivent par la grace ; malheur a ceux qui devront se
rencontrer avec Dieu en jugement ! Dieu s’occupe de nous et agit envers nous, selon ce que nous sommes ; et
ses voies envers nous découlent de ce qu’il est lui-méme. A la croix, Dieu descend en grace dans les
profondeurs non seulement de notre condition négative, mais de notre condition positive, comme pécheurs ;
et il nous donne ainsi une parfaite paix. Si Dieu est venu me trouver, dans la position réelle ou je suis, et que
lui-méme ait préparé un remede qui soit a la hauteur du mal dans lequel je suis plongé, tout est pour jamais
réglé. Mais tous ceux qui ne voient pas ainsi, par la foi, Dieu en la croix, se rencontreront bientot avec lui en
jugement pour étre traités par lui selon ce qu’il est, et selon ce qu’ils sont. Dés qu’une dme est amenée a
connaitre son état réel, elle n’a pas de repos qu’elle n’ait trouvé Dieu a la croix ; et alors elle se repose en
Dieu lui-méme. Dieu est le repos et 1’asile de I’ame fidele ; que son nom soit béni !

Les ceuvres et la justice de ’homme sont ainsi mises a leur place une fois pour toutes. Ceux qui se
reposent sur leurs ceuvres et leur justice, on peut le dire avec vérité, ne peuvent pas encore étre parvenus a la
vraie connaissance d’eux-mémes ; cela est absolument impossible. Une conscience, réveillée par la puissance
divine, ne peut trouver de repos ailleurs que dans le parfait sacrifice du Fils de Dieu. Tous les efforts que fait
I’homme pour établir sa propre justice proviennent de 1’ignorance dans laquelle il est de la justice de Dieu.
Adam pouvait apprendre, dans la révélation de Dieu concernant « la semence de la femme », I’inefficacité de
sa ceinture de feuilles. La grandeur de I’ceuvre dont il s’agissait faisait voir I’impuissance de I’homme a
I’accomplir. — 11 fallait que le péché fiut o6té : I’homme pouvait-il accomplir cette ceuvre ? Non
certainement ! C’est par lui que le péché était entré. — 11 fallait briser la téte du serpent : I’homme en était-il
capable ? Non, certainement ! Il était devenu I’esclave de Satan. — Il fallait satisfaire aux exigences de
Dieu : ’homme le pouvait-il ? Non, ¢’était impossible ! 1l les avait déja foulées aux pieds. — Il fallait
détruire la mort : I’homme en avait-il le pouvoir ? Non, il en était incapable, car lui-méme, par le péché, il
I’avait introduite et lui avait donné son terrible aiguillon. Ainsi de quelque c6té que nous nous tournions,
nous voyons I’impuissance compléte du pécheur, et, par conséquent, la présomptueuse folie de tous ceux qui
croient pouvoir aider Dieu dans I’ceuvre prodigieuse de la rédemption, comme font tous ceux qui pensent
étre sauvés autrement que « par la grace, par la foi ». Cependant, bien qu’Adam dit voir, et, par la grace,
sentit en effet son impuissance a accomplir tout ce qui devait étre fait, Dieu néanmoins lui révéla qu’il allait
lui-méme accomplir I’ceuvre jusqu’a un iota, par la semence de la femme. En un mot, Dieu prend en main
I’ceuvre tout entiere il en fait une question entre le serpent et lui-méme car, quoique I’homme et la femme
dussent, individuellement et de diverses manieres, moissonner les fruits amers de leur péché, cependant c’est
au serpent que Dieu dit : « Parce que tu as fait cela » (vers. 14). Le serpent fut la cause de la chute et de la
misére de ’homme, et la semence de la femme devait étre la source de la rédemption.

Adam ouit et crut ces choses ; et dans 1’énergie de sa foi, « il appela sa femme... la mére de fous les
vivants » (vers. 20). Au point de vue de la nature, Eve pouvait étre appelée la « mére de tous les mourants »,
mais par la révélation de Dieu, la foi voyait en elle la mére de tous les vivants. « Elle appela le nom du fils
Ben-oni (fils de ma peine) ; et son pere I’appela Benjamin (fils de ma droite) » (Gen. 35:18).

Ce fut par I’énergie de la foi qu’Adam supporta les terribles résultats de son péché ; et c’est dans sa
miséricorde infinie que Dieu lui accorda d’entendre ce qu’il dit au serpent, avant qu’il lui parlat a lui-méme.
S’il en elt été autrement, Adam fit tombé dans le désespoir. Il n’y a, en effet, pour nous que désespoir, si
nous sommes appelés a nous considérer nous-mémes, tels que nous sommes, sans pouvoir en méme temps
contempler Dieu, tel qu’il s’est révélé a la croix, pour notre salut. Aucun enfant d’Adam ne peut supporter la
vue de la réalité de ce qu’il est et de ce qu’il a fait, sans tomber dans le désespoir, & moins qu’il ne puisse
trouver son refuge a la croix. C’est pourquoi I’espérance ne peut approcher du lieu ou tous ceux qui rejettent
Christ doivent finalement étre détenus. La, les hommes auront les yeux ouverts a la réalité de ce qu’ils sont et
de ce qu’ils ont fait, sans étre capables de chercher du soulagement et un asile en Dieu. A/ors ce que Dieu est
impliquera pour eux une perdition sans espoir, aussi certainement que ce qu’il est implique maintenant le
salut éternel. La sainteté de Dieu sera alors éternellement contre eux ; comme elle fait maintenant la joie de
tous ceux qui croient. Plus nous réalisons la sainteté de Dieu maintenant, mieux nous connaissons que nous
sommes en stireté ; mais pour les réprouvés, cette sainteté méme, et c¢’est 1a une pensée solennelle, sera la
ratification de leur condamnation éternelle !



Portons maintenant un moment notre attention sur I’enseignement renfermé dans le fait qui nous est
rapporté au verset 21: « Et ’Eternel Dieu fit & Adam et a sa femme des vétements de peau et les revétit ». La
grande doctrine de la justice de Dieu est ici mise en lumiere dans une figure. La robe dont Dieu avait revétu
Adam était une couverture effective, parce que Dieu ’avait préparée ; tout comme la ceinture de feuilles de
figuier était une couverture inefficace et inutile, parce qu’elle était I’ceuvre de I’homme. De plus, le vétement
dont Dieu couvrit la nudité¢ de I’homme avait pour origine la mort ; le sang avait coulé : il n’en était pas de
méme de la ceinture d’Adam. De méme maintenant, la justice de Dieu est manifestée a la croix ; tandis que
la justice de I’homme se montre dans les ceuvres de ses mains, ces ceuvres souillées par le péché. Revétu de
la robe de peau, Adam ne pouvait pas dire comme autrefois, sous les arbres du jardin : « J’étais nu », et il
n’avait plus aucun besoin de se cacher. Le pécheur peut étre parfaitement tranquille, quand, par la foi, il sait
que Dieu I’a revétu ; mais jusqu’alors, étre tranquille ne peut étre que le résultat de la présomption ou de
I’ignorance. Savoir que la robe que je porte, et dans laquelle j’apparais devant Dieu, m’a été préparée par lui,
doit mettre mon cceur parfaitement a 1’aise, comme en dehors de 1a il ne peut y avoir de repos permanent.

Les derniers versets de notre chapitre sont tres instructifs. L’homme déchu ne doit pas manger du fruit de
I’arbre de vie, de peur que sa misére ne devienne éternelle dans ce monde. Manger du fruit de I’arbre de vie,
et vivre éternellement dans notre présente condition, serait le malheur consommé et sans mélange. On ne
peut gotiter de I’arbre de vie que dans la résurrection. Vivre toujours dans une fréle tente, dans un corps de
péché et de mort serait intolérable. C’est pourquoi I’Eternel Dieu « chassa I’homme d’Eden » ; il le chassa
dans un monde qui partout présentait a sa vue les tristes résultats de sa chute. « Les chérubins » et « la lame
de 1’épée » interdisaient a ’homme de cueillir du fruit de I’arbre de vie, tandis que la révélation de Dieu
dirigeait ses regards vers la mort et la résurrection de la semence de la femme, comme vers la source de la
vie, d’une vie qui est en dehors de la puissance de la mort. De cette maniére, Adam était plus heureux et dans
une plus grande sécurité hors du paradis, qu’il ne I’avait été dans le paradis méme ; attendu que s’il fit resté
dans Eden, sa vie aurait dépendu de lui-méme, tandis que, hors du jardin, sa vie dépendait d’un autre, savoir
du Christ promis ; et quand Adam levait les yeux en haut et rencontrait « les chérubins et la lame de 1’épée »,
il pouvait bénir la main qui les avait placés la, pour garder le chemin de 1’arbre de vie ; parce que cette méme
main lui avait ouvert un chemin meilleur et plus sir et plus heureux vers cet arbre. Si les chérubins et la lame
de I’épée ont fermé le chemin du paradis, le Seigneur Jésus a ouvert « un chemin nouveau et vivant » qui
conduit au Pére dans le saint des saints. « Je suis le chemin, et la vérité et la vie ; nul ne vient au Pére que par
moi » (comp. Jean 14:6 ; Héb. 10:20). C’est dans la connaissance de ces choses que le chrétien s’avance
maintenant au travers d’un monde maudit, ou les traces du péché sont visibles partout ; il a trouvé, par la foi,
le chemin qui le conduit au sein du Peére ; et tandis qu’il peut se reposer la en secret, il est réjoui par la
bienheureuse certitude que Celui qui 1’a amené 1a est allé Iui préparer une place dans « les demeures » de la
maison du Pere et qu’il reviendra pour le prendre et I’introduire avec lui dans la gloire du royaume du Pere.
Le croyant trouve ainsi, dés a présent, dans le sein, dans la maison et le royaume du Pére, et sa part, et sa
demeure future, et sa glorieuse récompense.

4 - Chapitres 4 et 5

Chaque partie du livre de la Genése nous fournit une nouvelle preuve de ce fait, savoir : que nous
parcourons ici, comme « en germe », toute 1’histoire de ’homme.

Cain et Abel nous offrent les premiers types de I’homme religieux du monde et du vrai croyant. Nés tous
deux en dehors du paradis, fils d’Adam déchu, il n’y avait rien dans leur nature qui pit établir une différence
essentielle entre eux. Tous deux, ils étaient pécheurs, tous deux ils avaient une nature déchue ; ni 1’un, ni
I’autre, ils n’étaient innocents. Il est important de bien saisir ce point, afin de bien pouvoir discerner aussi ce
que sont réellement la grace divine et la foi. Si la différence qui a existé de fait entre Cain et Abel et tenu a
leur nature, il en résulterait nécessairement qu’ils ne partageaient pas la nature déchue de leur pére et ne
participaient pas aux conséquences de sa chute : et alors, il n’aurait pas pu y avoir lieu a la manifestation de
la grace et a I’exercice de la foi.



On a voulu dire que I’homme nait avec des qualités et des capacités qui, bien employées, le mettraient en
état de se frayer un chemin vers Dieu. Mais I’Ecriture nous apprend que Cain et Abel étaient nés non en
dedans, mais en dehors du paradis : ils étaient fils non d’Adam innocent, mais d’Adam déchu. Ils sont entrés
dans le monde, participants de la nature de leur pere ; et sous quelque apparence que cette nature, qui était la
leur, se soit manifestée, c’était toujours la nature, une nature déchue et pécheresse. Ce qui est né de la chair,
est non pas seulement charnel, mais chair ; et ce qui est né de 1’Esprit est non pas seulement spirituel, mais
esprit (Jean 3:6).

Nulle époque n’offrit jamais d’occasion plus favorable pour la manifestation des qualités, des capacités,
des ressources et des tendances distinctives de la nature humaine que les temps de Cain et d’Abel. Si, par
nature, ’homme avait possédé quelque chose qui elit pu lui faire recouvrer son innocence perdue et le
ramener dans le paradis, il avait alors 1’occasion d’en faire preuve : mais Cain et Abel étaient perdus ; ils
étaient « chair » ; ils n’étaient pas innocents, car Adam perdit son innocence et ne la recouvra jamais. Adam
n’est que le chef déchu d’une race déchue ; — par la désobéissance d’un seul, plusieurs furent constitués
« pécheurs » (Rom. 5:19) ; — il devint, pour ce qui le regarde personnellement, la source corrompue d’une
humanité déchue, coupable et corrompue, le tronc mort de toutes les branches d’une humanité, moralement
et spirituellement morte. Il est vrai que, comme nous I’avons vu plus haut, Adam devint lui-méme un objet
de la grace et montra une foi vivante au Sauveur promis ; mais cette foi ne tenait pas a sa nature. Il n’était
pas non plus au pouvoir de la nature de la communiquer ; elle n’était en aucune maniere héréditaire ; mais
elle était en lui le fruit de I’amour divin, elle avait été implantée dans son ame par la puissance divine. Adam
pouvait, selon les voies naturelles, communiquer tout ce qui était « naturel », rien de plus. Or, puisque
comme pere, il était dans un état déchu, son fils ne pouvait étre dans un autre état, et participait
nécessairement de la nature de celui dont il était issu. Tel « celui qui engendre », tels sont « ceux qui sont
engendrés de lui » (comp. 1 Jean 5:1) ; «tel qu’est celui qui est poussiere, tels aussi sont ceux qui sont
poussiere » (1 Cor. 15:48).

Rien n’est plus important dans son genre, qu’une intelligence claire de la doctrine de la « primauté
fédérale », comme on I’appelle. En lisant les versets 12 a 21 du chap. 5 de 1’épitre aux Romains, sur lesquels
d’ailleurs je ne veux pas m’arréter ici, le lecteur verra que I’Ecriture range toute la race humaine sous deux
chefs. Le chapitre 15 de la premicre épitre aux Corinthiens nous présente des instructions analogues dans les
vers. 44 et suivants. Dans le premier homme, nous avons devant nous le péché, la désobéissance et la mort ;
dans le second homme, nous avons la justice, I’obéissance et la vie. De méme que nous héritons une nature
du premier, nous en héritons une du second. Sans doute, chacune de ces natures déploiera et manifestera,
dans chaque individu et dans chaque cas particulier, les forces et les facultés qui lui sont propres ; toutefois,
il y a possession véritable d’une nature réelle, abstraite et positive. Or, comme c’est par la naissance selon la
chair que nous héritons de la nature du premier homme, de méme c’est par une nouvelle naissance que nous
héritons de celle du second homme. L’enfant nouveau-né, bien qu’incapable d’accomplir I’acte qui réduisit
Adam a la condition de créature déchue, n’en est pas moins participant de la nature d’Adam : il en est de
méme de I’enfant de Dieu nouveau-né : ’ame nouvellement régénérée, bien qu’étant restée absolument
étrangére a I’accomplissement de 1’ceuvre de parfaite obéissance de « ’Homme Christ Jésus », n’en est pas
moins participante de sa nature. Sans doute, le péché du premier homme ne s’est pas arrété sur Adam seul,
mais il a passé a toute sa postérité : la justice ne s’est pas arrétée non plus dans le second homme, mais elle a
abondé sur plusieurs : mais en méme temps il y a une participation vraie et actuelle a une nature réelle, quels
qu’en soient les caractéres. La premicre nature est selon « la volonté de I’homme » (Jean 1:13) ; la seconde
nature est selon « la volont¢ de Dieu », comme Jacques aussi nous dit : « De sa propre volonté, il nous a
engendrés par la parole de la vérité » (Jacques 1:18).

Il résulte de tout ce que nous avons dit que, par nature, et par les circonstances au milieu desquelles il
vivait, Abel n’était pas différent de son frére Cain : sous ce rapport « il n’y a pas de différence ! » (Rom.
3:22). Mais ils différaient pourtant I’'un de Dautre ; or, cette différence était fout entiere dans
leurs sacrifices, et ceci rend ’enseignement que Dieu veut nous faire trouver ici trés simple pour tout
pécheur convaincu de péché, pour quiconque sent réellement que non seulement il est participant de la nature
déchue du premier homme, mais qu’il est lui-méme pécheur. L’histoire d’Abel nous apprend, en effet, par
quel chemin un pécheur peut s’approcher de Dieu, et sur quel fondement il peut se tenir devant lui, et avoir



communion avec lui ; elle nous apprend clairement que, si un pécheur peut s’approcher de Dieu, ce ne peut
étre en vertu de quoi que ce soit qui appartienne ou soit lié a sa nature, et que c’est en dehors de lui-
méme dans la personne et dans 1’ceuvre d’un autre, qu’il doit chercher le vrai et éternel fondement de sa
relation avec le juste, saint et seul vrai Dieu. Le chapitre 11 de I’épitre aux Hébreux développe ce sujet de la
maniere la plus claire : « Par la foi, Abel offrit a Dieu un plus excellent sacrifice que Cain, et par ce sacrifice
il a recu le témoignage d’étre juste, Dieu rendant témoignage a ses dons ; et par lui, étant mort, il parle
encore ». Ce n’est pas d’Abel qu’il est question, mais de son sacrifice ; ce n’est pas de la personne qui
apportait 1’offrande mais de I’offrande elle-méme : et c’est dans ce qui concerne les offrandes que git la
grande différence qu’il y a entre Cain et Abel. Toute la vérité quant a la position d’un pécheur devant Dieu
est renfermée la.

Voyons maintenant quelles ¢étaient les offrandes : « Et il arriva, au bout de quelque temps, que Cain
apporta, du fruit du sol, une offrande a 1’Eternel. Et Abel apporta, lui aussi, des premiers-nés de son
troupeau, et de leur graisse. Et I’Eternel eut égard a Abel et a son offrande, mais a Cain et a son offrande il
n’eut pas égard » (Gen. 4:3-5). Cain offrit a 1’Eternel le fruit d’une terre maudite, et il I’offrit sans effusion de
sang pour oOter la malédiction ; il offrit un sacrifice « non sanglant », parce qu’il n’avait pas de foi. S’il et
possédé la foi, ce principe divin lui aurait enseigné, méme dans ces premiers jours de I’histoire de I’homme
déchu, que « sans effusion de sang, il n’y a pas de rémission » (Héb. 9:22) : et ¢’est la une vérité de premiere
importance. Les gages du péché, c’est la mort : Cain était pécheur, et comme tel, la mort le séparait de Dieu.
Mais dans son offrande, Cain n’en tient nul compte ; il n’offre point le sacrifice d’une vie, afin de satisfaire
aux exigences de la sainteté divine et de répondre a sa propre condition comme pécheur ; il ne tient pas
compte que la terre a ét¢ maudite a cause du péché. Il agit envers Dieu comme si véritablement Dieu avait
été semblable a lui, et comme si Dieu pouvait accepter le fruit entaché de péché d’une terre maudite. Le
sacrifice « non sanglant » de Cain implique tout cela et bien plus encore. La raison dira sans doute : « Mais
quel sacrifice plus acceptable I’homme pourrait-il offrir que celui qu’il s’est acquis par le travail de ses mains
et a la sueur de son front ? » La raison et méme I’esprit religieux de I’homme naturel peuvent penser ainsi, en
effet, mais Dieu pense autrement et la foi est stire qu’elle s’accordera toujours avec les pensées de Dieu. Dieu
enseigne, et la foi croit qu’il faut le sacrifice d’une vie pour que I’homme puisse s’approcher de Dieu. Ainsi,
quand nous considérons le ministére du Seigneur Jésus, nous voyons bientot que, s’il ne fiit pas mort sur la
croix, son service tout entier elit ét¢ absolument inutile quant a ce qui concerne 1’établissement de nos
relations avec Dieu. Jésus a été de lieu en lieu, faisant du bien durant toute sa vie, cela est vrai ; mais sa mort
seule déchira le voile (Matt. 27:51), et elle seule pouvait le déchirer. Si Jésus elit continué jusqu’a présent a
«aller de lieu en lieu en faisant le bien », le voile serait resté entier pour fermer a I’adorateur I’accés dans le
« saint des saints ». Nous voyons ainsi combien était faux le fondement sur lequel Cain se présentait devant
Dieu comme adorateur et sacrificateur : un pécheur non pardonné, se présentant devant I’Eternel, pour lui
offrir un sacrifice « non sanglant », ne pouvait étre regardé que comme un pécheur coupable d’une
présomption sans pareille ; son offrande, sans doute, était le produit de son pénible travail ; mais
qu’importe ? Le travail d’un pécheur pouvait-il o6ter la malédiction du péché et en faire disparaitre la
souillure ? Pouvait-il satisfaire aux exigences d’un Dieu infiniment saint ? Pouvait-il fournir au pécheur ce
qui lui était nécessaire pour étre regu aupres de Dieu ? Pouvait-il annuler le chatiment di au péché ? Pouvait-
il 6ter a la mort son aiguillon ou au sépulcre sa victoire ? Pouvait-il faire cela en tout ou en partie ? — Non,
car « sans effusion de sang, il n’y a pas de rémission ». Le sacrifice « non sanglant » de Cain, ainsi que tout
sacrifice non sanglant, était non seulement sans valeur, mais de fait abominable aux yeux de Dieu : il
démontrait non seulement 1’ignorance compléte de Cain quant a sa propre condition, mais aussi son
ignorance compléte a I’égard du caractére de Dieu. « Dieu n’est pas servi par des mains d’hommes, comme
s’il avait besoin de quelque chose » (Actes 17:25). Cain pensait qu’on pouvait s’approcher de Dieu de cette
maniére ; et tout homme, qui n’a que la religion naturelle, pense de méme. De siécle en siecle, Cain a eu des
milliers de disciples. Le culte de Cain a toujours abondé partout dans le monde : ¢’est le culte de toute ame
inconvertie ; ¢’est le culte que maintiennent tous les faux systémes de religion qui existent sous le soleil.

L’homme serait heureux de faire de Dieu son débiteur, mais « Dieu veut miséricorde et non pas
sacrifice », car « il est plus heureux de donner que de recevoir » (Actes 20:35), et assurément c’est a Dieu
que la premiére place appartient. « Sans contredit, le moindre est béni par celui qui est plus excellent » (Héb.
7:7). « Qui lui a donné /e premier ? » (Rom. 11:35). Dieu accepte la plus petite offrande de la part d’un cceur
qui a appris ce qu’exprimait David en ces mots : « Ce qui vient de ta main nous te le donnons » (1 Chr.



29:14). Mais du moment que I’homme a la prétention de prendre la place de « premier » donateur, Dieu
répond : « Si j’avais faim, je ne te le dirais pas » (Psaume 50:12), car, « Dieu n’est pas servi par des mains
d’hommes, comme s’il avait besoin de quelque chose, lui qui donne a tous la vie et la respiration et toutes
choses » (Actes 17:25). Il n’est pas possible que le grand dispensateur de toutes choses ait « besoin de
quelque chose ». La louange est tout ce que nous pouvons offrir a Dieu, et nous ne pouvons la lui offrir
qu’autant que nous comprenons pleinement que nos péchés sont effacés, et ceci encore nous ne le savons que
par la foi en la vertu d’une expiation accomplie.

Du sacrifice de Cain, passons maintenant au sacrifice d’Abel : « Et Abel apporta, lui aussi, des premiers-
nés de son troupeau et de leur graisse » (v. 4). En d’autres termes, il saisit par la foi cette glorieuse vérité que
I’homme peut s’approcher de Dieu au moyen d’un sacrifice, que le pécheur peut placer la mort d’un autre
entre lui-méme et la conséquence de son péché : qu’il peut satisfaire aux exigences de la nature de Dieu et
aux attributs de son caractere par le sang d’une victime sans tache, d’une victime offerte pour répondre a la
fois a ce que Dieu réclame et aux profonds besoins du pécheur. C’est, en résumé, la doctrine de la croix, dans
laquelle seule la conscience d’un pécheur trouve le repos, parce que Dieu est pleinement glorifié dans la
croix. Tout homme, divinement convaincu de péché, sent que la mort et le jugement sont la juste récompense
de ses crimes (voyez Luc 23:41) et qu’il n’est pas en son pouvoir, quoi qu’il fasse, de changer cette destinée.
11 peut travailler et se fatiguer ; il peut, a la sueur de son front, se procurer une offrande : il peut faire des
veeux et prendre des résolutions, changer sa maniére de vivre, réformer son caractére ; il peut étre modéré,
moral, droit et, dans 1’acception humaine du mot, religieux ; il peut, sans avoir la foi, prier, lire et entendre
des sermons ; en un mot, il peut faire tout ce qui rentre dans le domaine de la capacité de I’homme, et malgré
tout cela, n’avoir devant lui que la mort et le jugement sans aucune possibilité pour lui de dissiper ces deux
lourds nuages qui se sont amoncelés sur son horizon. IIs sont 12 ; et loin de pouvoir les écarter par toutes ses
ceuvres, il vit dans ’anticipation continuelle du moment ou I’orage qui le menace viendra frapper sa téte
coupable. Il est impossible qu’un pécheur se transporte de I’autre c6té de la « mort et du jugement », dans la
vie et la gloire, par ses propres ceuvres ; ses ceuvres mémes, il ne les accomplit que dans le but de se préparer,
si possible, a rencontrer les effrayantes réalités qu’il entrevoit. Mais c’est précisément quand le pécheur en
est la, que la croix lui est présentée : elle lui montre que Dieu a pourvu a tout ce dont il a besoin dans sa
culpabilité et sa misére. A la croix, il peut voir la mort et le jugement faire place a la vie et a la gloire. Christ
a fait disparaitre, de dessus la scene, la mort et le jugement, pour ce qui concerne le vrai croyant, et leur a
substitué¢ la vie, la justice et la gloire. « Il a annulé la mort, et a fait luire la vie et I’incorruptibilité par
I’évangile » (2 Tim. 1:10). Il a glorifié¢ Dieu, en 6tant ce qui nous aurait pour toujours tenus loin de sa sainte
et bienheureuse présence. « Il a aboli le péché » (Héb. 9:26).

Tout ceci est représenté en figure dans « le plus excellent sacrifice » d’Abel. Abel n’essaye pas d’annuler
la vérité quant a sa condition et quant a la place qui lui appartient comme pécheur ; il n’essaye pas de
détourner « la lame d’épée » et de forcer le chemin vers ’arbre de vie ; il n’offre pas présomptueusement un
sacrifice « non sanglant », ni ne présente a 1’Eternel le fruit d’une terre maudite : il prend la place qui
convient a un pécheur, et comme tel, il met la mort d’une victime entre lui et ses péchés et entre ses péchés et
la sainteté d’un Dieu qui hait le péché. Abel méritait 1a mort et le jugement, mais il trouve un substitut.

Il en est de méme pour tout pauvre pécheur accusé et condamné par lui-méme. Christ est son substitut, sa
rancon, son « plus excellent sacrifice », son Tout. Comme Abel, il sent que le fruit de la terre ne pourra
jamais lui profiter ; il sent que, quand il présenterait a Dieu les plus beaux fruits de la terre, sa conscience
n’en resterait pas moins souillée par le péché, attendu que « sans effusion de sang, il n’y a point de
rémission ». Il n’y a que le parfait sacrifice du Fils de Dieu qui puisse mettre le coeur et la conscience a
’aise ; et tous ceux qui, par la foi, saisissent cette divine réalité, jouiront d’une paix que le monde ne peut ni
donner, ni oter. C’est la foi qui, dés a présent, met ’dme en possession de cette paix : « Ayant donc été
justifiés sur le principe de la foi, nous avons la paix avec Dieu par notre Seigneur Jésus Christ » (Rom. 5:1).
« Par la foi, Abel offrit a Dieu un plus excellent sacrifice que Cain ». Ce n’est pas une affaire de sentiment,
comme voudraient le faire penser beaucoup de personnes ; c’est uniquement une question de foi en un fait
accompli, de foi opérée dans I’dme du pécheur par la puissance du Saint Esprit. Cette foi différe
complétement de ce qui n’est qu'un sentiment du cceur ou une adhésion de I’intelligence. Le sentiment n’est



pas la foi ; I’adhésion de I’intelligence n’est pas la foi, quoi qu’on en dise. La foi n’est pas une chose qui soit
un jour, et qui ne soit plus un autre jour ; elle est un principe impérissable, émanant d’une source éternelle,
savoir de Dieu lui-méme. Elle saisit la vérité de Dieu et place I’ame en la présence de Dieu.

Ce qui n’est que sentiment ne peut jamais s’¢lever au-dessus de sa propre source, et cette source est
le moi ; mais la foi a Dieu et sa Parole éternelle pour objets, et elle est un lien vivant unissant le cceur qui la
posseéde a Dieu qui la donne. Les sentiments humains, quelque profonds, quelque épurés qu’ils soient, ne
peuvent jamais unir ’ame a Dieu. Ils ne sont ni divins, ni éternels, mais humains et passagers. Ils sont
comme le kikajon de Jonas, qui criit dans une nuit et sécha dans une nuit. La foi n’est pas ainsi ; elle est un
principe qui participe de toute la valeur, de toute la puissance et de toute la réalité de la source dont il émane
et de 1’objet sur lequel il agit. Par elle, I’ame est justifiée (Rom. 5:1) ; ¢’est elle qui purifie le ceeur (Actes
15:9), elle qui opere par I’amour (Gal. 5:6), elle qui est victorieuse du monde (1 Jean 5:4). Le sentiment
appartient a la nature et a la terre ; la foi est de Dieu et du ciel ; le sentiment s’occupe du moi et des choses
d’en bas ; la foi s’occupe de Christ, porte les regards sur les choses d’en haut ; le sentiment laisse 1’ame dans
I’obscurité et le doute, et I’occupe de son propre état, incertain et changeant ; la foi introduit ’ame dans la
lumicére et le repos, et I’occupe de la vérité immuable de Dieu et du sacrifice de Christ. La foi, sans doute,
produit des sentiments et des pensées ; des sentiments spirituels et des pensées vraies ; mais il ne faut jamais
confondre les fruits de la foi avec la foi elle-méme. Je ne suis pas justifié par des sentiments, ni méme par la
foi et des sentiments ; mais uniquement par la foi. Et pourquoi ? — parce que la foi croit et tient pour vrai ce
que Dieu dit, elle saisit Dieu tel qu’il s’est révélé dans la personne et I’ceuvre du Seigneur Jésus Christ. En
cela est la vie, la justice et la paix. Connaitre Dieu tel qu’il est, ¢’est la somme de tout bonheur présent et
éternel. L’ame qui a trouvé Dieu a trouve tout ce dont elle pourra jamais avoir besoin dans le présent et dans
I’avenir ; mais Dieu ne peut étre connu que par sa propre révélation et par la foi qu’il communique lui-méme,
et qui a toujours la révélation divine pour objet.

Ainsi, nous pouvons comprendre jusqu’a un certain point la force et la signification de ces paroles : « Par
la foi, Abel offrit un plus excellent sacrifice que Cain ». Cain n’avait pas la foi ; c’est pourquoi il offrit un
sacrifice « non sanglant ». Abel avait la foi, c’est pourquoi il offrit « le sang et la graisse », qui, en type,
représentaient 1’offrande de la vie de Christ, et I’excellence inhérente a sa personne. Le « sang » représentait
la vie ; la « graisse », I’excellence de la personne, c’est pourquoi la loi mosaique défendait de manger le sang
et la graisse. Le sang, c’est la vie ; or I’homme, sous la loi n’avait aucun droit a la vie ; cependant le chapitre
6 de I’évangile selon Jean nous apprend qu’a moins que nous buvions le sang, nous n’avons point la vie en
nous-mémes. Christ est /a vie. Il n’existe pas une étincelle de vie en dehors de lui ; hors de Christ tout est
mort. « En lui était la vie », et en aucun autre. Or, a la croix, il laissa sa vie ; et c’est a cette vie que, par
imputation, le péché fut attaché, alors qu’il fut cloué sur le bois maudit. Ainsi, en laissant sa vie, Christ laissa
avec elle le péché qui y était attaché ; en sorte qu’il a effectivement 6té le péché, 1’ayant laissé dans la tombe,
d’ou il est ressorti lui-méme triomphant, dans la puissance d’une nouvelle vie, a laquelle la justice se rattache
d’une maniére aussi distincte que le péché avait été rattaché a cette autre vie qu’il laissa sur la croix. « L’ame
de la chair est dans le sang ; et moi je vous ’ai donné sur 1’autel, pour faire propitiation pour vos ames ; car
c’est le sang qui fait propitiation pour I’ame » (Lév. 17:11). Tout ceci mérite la plus sérieuse attention, et
rendra plus profonde dans nos ames la conscience que la mort de Christ a parfaitement et complétement 6té
le péché. Or, tout ce qui rend plus profonds I’intelligence et le sentiment que nous avons de cette glorieuse
réalité, affermit nécessairement notre paix et nous rend capables de propager plus efficacement la gloire de
Christ, pour autant que cette gloire est liée a notre témoignage et a notre service.

L’histoire de Cain et d’Abel met en relief un point trés important, que nous avons déja touché plus haut,
savoir : I’identification de chacun de ces deux hommes avec I’offrande qu’il présentait. Pour 'un comme
pour l’autre, c’était le caractére de l’offrande, et non la personne de celui qui offrait, qui était mis en
question. C’est pourquoi nous lisons d’Abel que Dieu rendit « témoignage a ses dons ». Dieu ne rendit pas
témoignage a Abel, mais a son sacrifice ; et par ce sacrifice, Abel recut le témoignage d’étre juste (voyez
Héb. 11:4) ; et ceci montre clairement quel est le vrai fondement de la paix du croyant et de son acceptation
devant Dieu.

Il y a dans notre cceur une tendance continuelle a faire reposer notre paix et notre acceptation sur quelque
chose qui est en nous ou qui vient de nous, bien que nous admettions que ce « quelque chose » soit un fruit



du Saint Esprit. De 1a vient que nous regardons constamment en nous-mémes, tandis que le Saint Esprit
voudrait toujours nous faire regarder en dehors de nous. La position du croyant ne dépend pas de ce
que [ui est, mais de ce que Christ est. S’étant approché de Dieu « au nom de Jésus », il est identifié¢ avec lui
et accepté en son nom, et il ne peut pas plus étre rejeté que celui au nom duquel il s’est approché de Dieu.
Avant de pouvoir toucher au croyant le plus faible, il faut s’en prendre a Christ lui-méme, en sorte que la
sécurit¢ du croyant repose sur un fondement inébranlable. En lui-méme, pauvre et indigne pécheur, le
croyant s’est approché de Dieu au nom de Christ ; il a été identifi¢ avec Christ, accepté en lui et comme lui,
et associé a lui dans sa vie. Dieu rend témoignage non au croyant, mais a son don ; or, son don, c’est Christ.
Il y a la de quoi tranquilliser et consoler parfaitement ! C’est notre heureux privilége de pouvoir, dans la
confiance de la foi, renvoyer toute accusation et tout accusateur a Christ et a I’expiation qu’il a accomplie.
Tout, pour nous, découle de lui. Nous nous glorifions en lui continuellement. Nous n’avons aucune confiance
en nous-mémes, mais en celui qui a accompli toutes choses pour nous. Nous nous attachons a son nom ; nous
nous confions en son ceuvre ; nos regards sont arrétés sur sa personne, et nous attendons son retour. Mais le
cceur charnel montre bien vite toute 1’inimiti¢ dont il est rempli contre une vérité qui réjouit et satisfait le
cceur du fidele. Cain en est un exemple : « Il fut trés irrité, et son visage fut abattu » (v. 5). Ce qui remplit
Abel de paix, remplit Cain de colére. Par incrédulité, Cain méprise la seule voie par laquelle un pécheur
puisse s’approcher de Dieu : au lieu d’offrir le sang sans lequel il n’y a pas de rémission, il se présente avec
le fruit de ses ceuvres ; puis, parce qu’il n’est pas agréé dans ses péchés, et qu’Abel est regu en vertu de son
offrande, « il est trés irrité, et son visage est abattu ». Et comment aurait-il pu en étre autrement ? Cain ne
pouvait étre recu que dans ses péchés ou sans ses péchés ; or Dieu ne pouvait le recevoir avec ses péchés, et
comme il n’a pas voulu apporter le sang qui seul pouvait en faire I’expiation, il a été rejeté, et étant rejeté, il
fait connaitre par ses ceuvres quels sont les fruits d’une religion corrompue. Il persécute et tue le fidele
témoin, I’homme agréé et justifié, ’homme de foi ; et il devient ainsi le modéele et le précurseur de tous ceux
qui, dans tous les temps, ont fait une fausse profession de piété. En tout temps et en tout lieu, I’homme s’est
montré plus disposé a persécuter son semblable pour ses principes religieux que pour toute autre raison :
ainsi fut Cain. La justification, une justification pleine, parfaite, sans réserve, qui est par la foi seule, fait de
Dieu tout et de I’homme, rien. Mais I’homme n’aime pas a n’étre rien, il s’en irrite et son visage en est
abattu : non qu’il ait quelque raison de se mettre en colére, car ce n’est en aucune maniére I’homme qui est
en question, mais le principe sur lequel I’homme se présente devant Dieu. Si Dieu et recu Abel en vertu de
quelque chose qui fiit inhérent a sa personne, alors Cain aurait eu quelque raison de s’irriter et d’étre abattu
de visage ; mais si Abel fut recu a cause de son offrande, et si ce ne fut pas a lui, mais a ses dons que
I’Eternel rendit témoignage, la colére de Cain est entiérement dépourvue de fondement. C’est ce que
démontre la parole de I’Eternel a Cain : « Si tu fais bien, ne seras-tu pas agréé ? » (ou comme disent les
Septante : « Si tu offres convenablement »). Ce « si tu fais bien » se rapporte a I’offrande. Abel fit bien en
cherchant un abri derriére un sacrifice acceptable, Cain fit mal en offrant un sacrifice non sanglant ; et toute
sa conduite ultérieure ne fut que la conséquence naturelle de son faux culte.

« Et Cain parla a Abel son frére ; et il arriva, comme ils étaient aux champs, que Cain se leva contre Abel,
son frére, et le tua » (v. 8). De tout temps, les Cain ont persécuté et tué les Abel. L’homme et la religion de
I’homme sont en tout temps les mémes, comme aussi la foi et la religion de la foi sont en tout temps les
mémes, et partout ou la religion de I’homme et la religion de la foi se rencontrent, il y a lutte. Le crime de
Cain, comme nous venons de le faire remarquer, n’était que la conséquence naturelle de son faux culte : le
fondement sur lequel reposait 1’édifice de sa religion étant mauvais, tout ce qui était élevé dessus était
mauvais ; aussi Cain ne s’en tint pas au meurtre d’Abel, mais ayant entendu le jugement que Dieu pronongait
sur son crime, il désespéra d’étre pardonné, parce qu’il ne connaissait pas Dieu, et il sortit « de devant
I’Eternel » (v. 16). Puis Cain batit une ville ; et de sa famille sont sortis ceux qui cultivérent les arts et les
sciences utiles et agréables ; les agriculteurs, les joueurs d’instruments et les ouvriers en métal. Ne
connaissant pas le caractére de Dieu, Cain juge que son péché est trop grand pour qu’il puisse lui étre
pardonné (selon le grec) (*); non qu’il connaisse réellement son péché, mais il ne connait pas Dieu. La
pensée méme de Cain a 1’égard du caractére de Dieu est un des fruits épouvantables de la chute. Il ne se
soucie pas d’étre pardonné, parce qu’il ne se soucie pas de Dieu. Il ne connait pas sa véritable condition, et il
ne désire pas Dieu ; il n’a aucune vraie intelligence du principe en vertu duquel le pécheur peut s’approcher
de Dieu ; il est radicalement corrompu, fonciérement mauvais et tout ce qu’il désire, c’est de sortir de la
présence de 1’Eternel, et de se perdre dans le monde et dans les objets qu’il poursuit : il vivra trés bien sans
Dieu, et se met a embellir le monde de son mieux, afin de pouvoir s’y établir honorablement et s’y attirer de
la considération, bien qu’aux yeux de Dieu ce monde soit sous la malédiction et Cain, un fugitif et un
vagabond.



(*) Les Septante traduisent, en effet, le verset 13 ainsi : « Mon crime est trop grand pour m’étre remis (ou
pardonné) ». Le verbe employé par Cain se retrouve au Psaume 32:1, avec le méme sens : « dont la
transgression est pardonnée » ; et les Septante le rendent aussi par le méme verbe grec aphethénai, « étre
remis ».

Tel a été « le chemin de Cain », cette voie large dans laquelle des milliers de personnes se précipitent
aujourd’hui. Je ne veux pas dire que ces personnes soient dépourvues de tout sentiment religieux ; elles
aimeraient bien offrir quelque chose a Dieu ; elles trouvent juste de lui présenter le produit de leur propre
labeur, elles ne connaissent ni elles-mémes, ni Dieu ; mais avec tout cela, elles font de diligents efforts
pour améliorer le monde, pour rendre la vie agréable et I’orner par toutes sortes de moyens. Le reméde divin
pour purifier est rejeté, et I’effort de I’homme pour améliorer est mis a sa place : c’est bien « le chemin de
Cain » (voyez Jude 11).

Ainsi qu’aux jours de Cain les sons agréables de la harpe et de la flite empéchaient que le cri du sang
d’Abel ne retentit aux oreilles de I’homme, de méme aujourd’hui d’autres sons enchanteurs étouffent la voix
du sang du Calvaire, et d’autres objets qu’un Christ crucifié¢ captivent les regards. L’homme déploie toutes
les ressources de son génie pour faire de ce monde une serre chaude, dans laquelle se développent, sous leurs
formes les plus rares, tous les fruits que la chair désire avec tant d’ardeur. Non seulement, on pourvoit aux
besoins réels de I’homme comme créature, mais encore le génie inventif de 1’esprit humain a été mis en
ceuvre pour créer des choses que le caeur convoite dés qu’il les a apercues et sans lesquelles la vie lui semble
insupportable. A tout cela on ajoute beaucoup de prétendue religion, car, hélas ! I’amour méme est obligé de
confesser que ce qui passe pour de la religion n’est, en grande partie, qu’un écrou de la grande machine
construite pour I’exaltation de ’homme. L’homme n’aime pas a é&tre sans religion ; ce ne serait pas
honorable ; c’est pourquoi il voudra bien peut-étre consacrer un jour de la semaine a la religion, ou comme il
pense et professe, a ses intéréts éternels, et puis six jours a ses intéréts temporels ; mais, qu’il travaille pour le
temps ou pour 1’éternité, ce sera, en réalité, toujours pour /ui-méme.

Tel est « le chemin de Cain ». Pesez bien cela, lecteur, et voyez ou commence, ou tend et ou aboutit cette
voie ! Combien est différente la voie de ’homme de foi ! Abel sent et reconnait la malédiction ; il voit la
souillure du péché et, dans 1’énergie de sa foi, il offre un sacrifice qui répond a tout cela et y répond
parfaitement. Il cherche et trouve un refuge en Dieu méme et, au lieu de batir une ville sur la terre, il n’y
trouve qu’un tombeau. La terre qui, a sa surface, montrait le génie et I’énergie de Cain et de sa famille, était
souillée du sang du juste. Que I’homme du monde, que I’homme de Dieu, que le chrétien mondanisé s’en
souviennent : la terre sur laquelle nous marchons est souillée du sang du Fils de Dieu Ce sang justifie
1’Eglise, et il condamne le monde et ’ceil de la foi discerne, sous les belles apparences et 1’éclat de ce monde
éphémere, les noires ombres de la croix de Jésus. « La figure de ce monde passe » (1 Cor. 7:31). Tout ce qui
forme la scéne, au milieu de laquelle nous vivons, prendra bientot fin. « Le chemin de Cain » sera suivi de
«l’erreur de Balaam », dans sa forme consommée ; puis viendra « la contradiction de Coré », et alors
I’abime ouvrira sa gueule pour recevoir les méchants et les enfermer a jamais dans '« obscurité¢ des
ténébres » (Jude 13).

Pour la pleine confirmation de ce que nous venons de dire, nous n’avons qu’a jeter un coup d’ceil sur le
contenu du chapitre 5, auquel nous allons passer maintenant, et qui nous transmet [’humiliant témoignage de
la faiblesse de I’homme et de son assujettissement a la mort. ’homme, en effet, pourrait vivre durant des
siecles et engendrer des fils et des filles, et a la fin, il faudrait pourtant qu’il fat dit de lui : « il mourut ! » ;
« La mort régna depuis Adam jusqu’a Moise » ; et encore : « Il est réservé aux hommes de mourir une fois »
(Rom. 5:14 ; Héb. 9:27). L’homme ne peut échapper a la mort. Il ne peut, ni par la vapeur, ni par 1’¢lectricité,
ni par toutes les ressources de son génie, désarmer la mort de son terrible aiguillon. Il saura trouver les
moyens d’augmenter et de propager le bien-étre et les agréments de la vie, mais toute son €nergie n’est pas
capable d’annuler la sentence de la mort. D’ou donc est venue la mort, cette chose étrange et effrayante ?
Paul nous I’apprend : « Par un seul homme le péché est entré dans le monde, et par le péché la mort » (Rom.
5:12). Telle est I’origine de la mort : elle est venue par le péché. Le péché a rompu le lien qui unissait la



créature au Dieu vivant, et a assujetti ’homme a I’empire de la mort sans qu’il puisse absolument s’y
soustraire, preuve, entre beaucoup d’autres, de sa compléte incapacité a s’approcher de Dieu. Il ne peut y
avoir de communion entre Dieu et ’homme que dans la puissance de la vie. Or, ’homme est sous la
puissance de la mort ; et il ne peut, par conséquent, avoir aucune communion avec Dieu dans son état
naturel. La vie ne peut pas plus avoir de communion avec la mort, que la lumiere avec les téncbres, ou que la
sainteté avec le péché. Il faut que ’homme s’approche de Dieu sur un fondement et un principe tout
nouveaux, a savoir : la foi ; et cette foi le rend capable de reconnaitre sa vraie position d’homme « vendu au
péché » et partant, soumis a la mort ; et lui fait connaitre en méme temps le caractére de Dieu comme
dispensateur d’une vie nouvelle, d’une vie qui est en dehors de la puissance de la mort et de I’Ennemi et que
nous-mémes nous ne pouvons pas perdre. C’est 1a ce qui fait la sécurité de la vie du croyant. Christ est sa
vie, — Christ ressuscité et glorifié, Christ victorieux de tout ce qui pouvait nous étre contraire. La vie
d’Adam dépendait de son obéissance, c’est pourquoi en péchant il perdit cette vie. Mais Christ, ayant la vie
en lui-méme, descendit ici-bas et satisfit a toutes les conséquences du péché de ’homme, quelles qu’elles
fussent ; en se soumettant a la mort, il détruisit celui qui en avait ’empire et devint, en résurrection, la vie et
la justice de tous ceux qui croient en son nom. Il est impossible désormais que Satan porte atteinte a cette
vie, soit dans sa source, soit dans son canal, soit dans sa puissance, soit dans sa sphére, soit dans sa durée.
Dieu en est la source ; Christ ressuscité, le canal ; le Saint Esprit la puissance ; le ciel, la sphére, et 1’éternité,
la durée. Tout est changé pour quiconque possede cette vie merveilleuse ; et bien que, dans un sens, on puisse
dire que « au milieu de la vie, nous sommes dans la mort », nous pouvons dire aussi que « au milieu de la
mort, nous sommes dans la vie ». La ou le Christ ressuscité introduit son peuple, la mort n’existe pas. Ne 1’a-
t-il pas abolie ? La parole de Dieu nous le déclare ! Christ a fait disparaitre la mort de dessus la scéne et y a
introduit la vie ; ce n’est donc pas la mort, mais la gloire, que le chrétien a devant lui. La mort est derricre lui
pour toujours ; quant a I’avenir, tout est gloire, gloire sans nuages. Peut-étre le croyant s’endormira en Jésus ;
mais dormir en Jésus, ce n’est pas la mort, c’est la vie, en réalité. La possibilité du délogement pour étre avec
Christ ne peut pas changer I’espérance propre du chrétien, qui est d’étre enlevé au-devant du Seigneur en
I’air, pour étre avec lui et comme lui pour toujours.

Enoch est ici, pour nous, un type magnifique : seul il fait exception a la régle générale du chapitre 5. « Il
mourut », telle est la régle ; « il ne passa point par la mort », voila I’exception. « Par la foi, Enoch fut enlevé
pour qu’il ne vit pas la mort; et il ne fut pas trouvé, parce que Dieu I’avait enlevé ; car, avant son
enlévement, il a regu le témoignage d’avoir plu a Dieu » (Héb. 11:5). Enoch fut « le septiéme homme depuis
Adam », et Dieu ne permit pas a la mort de remporter la victoire sur « le septieme homme » ; Dieu intervint
et fit de lui un trophée de sa glorieuse victoire sur toute la puissance de la mort. C’est un fait d’une haute
portée. Apres avoir entendu six fois cette sentence : « Il mourut », le cceur est réjoui de trouver un septiéme
homme qui ne mourut pas. Comment échappa-t-il & la mort ? — par la foi. « Enoch marcha avec Dieu trois
cents ans » : cette marche avec Dieu, dans la foi, le séparait de tout ce qui I’entourait, car marcher avec Dieu
nous place nécessairement en dehors de la sphére des pensées de ce monde ; et alors déja, comme de nos
jours, I’esprit du monde était opposé a tout ce qui est de Dieu. L’homme de foi sentait qu’il n’avait rien a
faire avec le monde, au milieu duquel il n’était qu’un témoin patient de la grace de Dieu et du jugement a
venir. Les fils de Cain pouvaient user leur intelligence et dépenser leur force dans le vain espoir d’améliorer
un monde maudit ; Enoch avait trouvé un monde meilleur, et vécut dans la puissance de ce monde a
venir (*). Il n’avait pas recu la foi pour améliorer le monde, mais pour marcher avec Dieu.

(*) 11 est bien évident qu’Enoch ne connaissait rien du procédé trop commun de tirer le meilleur parti des
deux mondes, ou plutdt du monde et du ciel. Pour lui il n’y avait qu’un monde dans ce sens, savoir le ciel. Il
doit en étre ainsi de nous.

« Il marcha avec Dieu ! » Que ne renferment pas ces quelques mots ! Quelle séparation pour Dieu, et
quel renoncement ils supposent ! Quelle sainteté et quelle pureté morale ! Quelle grace et quelle douceur !
Quelle humilité et quelle tendresse ! Mais aussi quel z¢le et quelle énergie ! Quelle patience et quel long
support, et en méme temps quelle fidélité, quelle fermeté et quelle décision ! Marcher avec Dieu, ce n’est pas
seulement vivre d’apres des regles et des reglements, ou former des plans et prendre des résolutions d’aller
ici ou d’aller 1a, de faire ceci ou de faire cela ; marcher avec Dieu, ¢’est infiniment plus que toutes ces choses
a la fois ; c’est vivre avec Dieu dans la connaissance du caractére de Dieu tel qu’il a été révélé, et avec



I’intelligence des relations dans lesquelles nous nous trouvons avec lui. Cette vie nous conduira parfois tout
juste a I’encontre des pensées des hommes et méme de nos fréres, si ceux-ci ne marchent pas avec Dieu, et
elle pourra soulever contre nous 1’opposition de tous : on nous accusera de faire trop, d’autres fois de faire
trop peu : mais la foi, qui rend capable de marcher avec Dieu, enseigne aussi a ne pas attacher aux pensées
des hommes plus de valeur qu’elles n’en ont.

La vie d’Abel et celle d’Enoch nous fournissent, comme nous venons de le voir, un précieux
enseignement, a 1’égard du sacrifice sur lequel la foi repose, et a I’égard de la perspective que 1’espérance
anticipe dés maintenant ; tandis que « la marche avec Dieu » nous fait embrasser en méme temps tous les
détails de la vie de la foi. « L’Eternel donnera la grace et la gloire » (Psaume 84:11) ; — et entre la grice qui
a été révélée et la gloire qui sera révélée, il y a la bienheureuse assurance qu’il « ne refusera aucun bien a
ceux qui marchent dans ’intégrité » (Psaume 84:11). La croix et le retour du Seigneur sont les deux points
extrémes de I’existence de I’Eglise, et ces deux points extrémes sont préfigurés dans le sacrifice d’Abel et la
transmutation d’Enoch. L’Eglise sait qu’elle est parfaitement justifiée par la mort et la résurrection de Christ,
et elle vit dans I’attente du jour ou il viendra pour la recevoir aupres de lui. « Car nous, par I’Esprit, sur le
principe de la foi, nous attendons 1’espérance de la justice » (Gal. 5:5) ; elle n’attend pas la justice, parce que,
par la grace, elle la posséde déja, mais elle attend 1’espérance qui appartient proprement a la condition dans
laquelle elle a été introduite.

Il est important de se mettre bien au clair sur ce point. Quelques interprétes de la vérité prophétique sont
tombés dans de grandes erreurs, pour n’avoir pas compris quelles sont la position, la part et I’espérance de
I’assemblée. Ils ont entouré « I’étoile brillante du matin », qui est I’espérance propre de I’Eglise, de tant
d’obscurité et de si sombres nuages, qu’un grand nombre de saints semblent incapables de s’élever au-dessus
de I’espérance du résidu pieux d’Israél, espérance qui consiste a voir se lever le soleil de justice qui apporte
la guérison dans ses ailes (Mal. 4:21). Et ce n’est pas tout : beaucoup de chrétiens ont perdu la force morale
de I’espérance de 1’apparition de Christ, pour avoir été enseignés a attendre divers événements avant la
manifestation de Christ a I’Eglise ; on leur a appris, contrairement aux déclarations nombreuses et explicites
du Nouveau Testament, que le rétablissement des Juifs, le développement de la statue de Nebucadnetsar et la
révélation de I’homme de péché doivent précéder le retour de Christ. L’assemblée, comme Enoch, sera
enlevée de devant le mal qui I’entoure, et de devant celui qui est a venir. Enoch ne fut pas laissé sur la terre
pour voir le mal atteindre son apogée et le jugement de Dieu fondre sur elle. Il ne vit pas s’ouvrir « les
fontaines de 1’abime et les écluses des cieux » ; il fut enlevé avant ces terribles événements ; et, pour ’ceil de
la foi, il est ainsi un type admirable de ceux qui ne s’endormiront pas, mais qui seront tous changés en un
clin d’ceil (1 Cor. 15:51, 52). Enoch n’a pas passé par la mort, il a été transmué, et I’assemblée est appelée a
« attendre des cieux son Fils » (1 Thes. 1:10) : c’est la son espérance, I’objet de son attente. Le plus simple
chrétien, le plus illettré, peut comprendre ces choses et en jouir ; et il peut, en une certaine mesure, en
réaliser la puissance. S’il ne peut faire une étude approfondie de la prophétie, il peut, que Dieu en soit béni,
gotter le bonheur, la réalité, la puissance et la vertu sanctifiante de cette espérance céleste qui lui appartient
de droit, comme membre de ce corps céleste qui est ’assemblée ; I’espérance dont il jouit ne se borne pas a
I’attente de voir se lever « le Soleil de justice », quelque bonne que cette espérance puisse étre d’ailleurs,
mais a celle de voir 1’étoile brillante du matin (Apoc. 2:28). Et comme dans le monde physique 1’étoile du
matin apparait a ceux qui veillent avant le lever du soleil, de méme Christ apparaitra a I’Eglise avant que le
résidu d’Israél contemple les rayons du Soleil de justice.

5 - Chapitres 6 a 9
Nous voici arrivés & I’une des parties les plus remarquables de la Genése. Enoch a disparu de la scéne : sa

vie d’étranger et de voyageur sur la terre s’est close par sa translation au ciel ; il a été enlevé avant que le mal
flt arrivé a son comble et que le jugement de Dieu fiit tombé sur les habitants de la terre.



Les deux premiers versets du chapitre 6 nous révélent le peu d’influence qu’avaient exercé sur le monde
la vie et ’enlévement d’Enoch : « Et il arriva, quand les hommes commencérent a se multiplier sur la face de
la terre et que des filles leur furent nées, que les fils de Dieu virent les filles des hommes, qu’elles étaient
belles, et ils se prirent des femmes d’entre toutes celles qu’ils choisirent ». Le mélange de ce qui est de Dieu
avec ce qui est de ’homme est une forme spéciale du mal, et un puissant moyen entre les mains de I’Ennemi
pour gater le témoignage de Christ sur la terre. Ce mélange revét fréquemment de belles apparences ; on le
prendrait volontiers pour une expression plus grande de ce qui est de Dieu, pour une opération plus puissante
et plus complete de I’Esprit, pour quelque chose de réjouissant, plutét que pour un mal. Mais nous porterons
un jugement bien différent, si nous nous placons dans la lumicre de la présence de Dieu ; car, devant Dieu,
nous ne pourrons pas nous imaginer qu’il y ait profit pour le peuple de Dieu a se méler avec les enfants de ce
monde, ou a corrompre la vérité de Dieu par un alliage humain. Tel n’est pas le moyen dont Dieu se sert pour
répandre la vérité, ou pour favoriser les intéréts de ceux qui sont appelés a étre sur la terre les témoins de
Dieu : le principe de Dieu, c’est la séparation d’avec le mal ; et on n’enfreint pas ce principe sans causer un
sérieux dommage a la vérité.

Le passage de 1’Ecriture qui nous occupe nous fait voir de quelles désastreuses conséquences fut suivie
I’union des fils de Dieu avec les filles des hommes.

Au jugement de I’homme, le fruit de cette union paraissait fort beau, car c’est de lui que nous lisons au
verset 4: « Ceux-ci furent les vaillants hommes de jadis, des hommes de renom ». Mais Dieu juge
différemment ; il ne voit pas comme I’homme voit, ses pensées ne sont pas nos pensées. « Et I’Eternel vit
que la méchanceté de I’homme était grande sur la terre, et que toute I’imagination des pensées de son coeur
n’était que méchanceté en tout temps ». Telle était la condition de I’homme devant Dieu, « elle
n’était que méchanceté », « méchanceté en tout temps », et I'union de ce qui est saint avec ce qui est profane
n’amenera jamais d’autre résultat. Si la semence sainte ne se conserve pas pure, tout est perdu quant au
témoignage sur la terre. Le premier effort de Satan fut de rendre inutile le dessein de Dieu en mettant a mort
la semence sainte ; et puis, lorsqu’il n’eut pas réussi il chercha a la corrompre.

Il est de la plus haute importance que nous comprenions bien le but, le caractére et le résultat de cette
union entre les « fils de Dieu et les filles des hommes ». De nos jours, on court grandement le risque de
compromettre la vérité pour ’amour de 1’union, et nous devons nous en garder avec soin. On n’obtient point
de véritable union aux dépens de la vérité. « Maintenir la vérité a tout prix », telle doit étre la devise du
chrétien. Si, dans cette voie, vous pouvez propager 1’union, c’est trés bien ; mais avant tout, maintenez la
vérité. Le principe des accommodements dit au contraire : « Propagez I’union a tout prix ; et si, dans cette
voie, vous pouvez maintenir la vérité, tant mieux ; mais propagez I’'union!» (*). Il n’y a pas de vrai
témoignage la ou la vérité est compromise : aussi voyons-nous que, dans le monde antédiluvien, I’union
impure de ce qui était saint avec ce qui était profane, de ce qui était divin avec ce qui était humain, eut pour
unique effet d’amener le mal a son comble ; et alors le jugement de Dieu tomba sur le monde. « Et I’Eternel
dit : J’exterminerai de dessus la face de la terre ’homme que j’ai créé ! »

(*) Nous ne devrions jamais perdre de vue que la « sagesse d’en haut est premiérement pure, ensuite
paisible » (Jacq. 3:17). La sagesse d’en bas aurait commencé par « paisible », et par cela méme, elle ne peut
jamais étre pure.

Il n’a fallu rien moins que la destruction de tout ce qui avait corrompu la voie de Dieu sur la terre : « La
fin de toute chair est venue devant moi ». Dieu ne parle pas seulement d’une partie, mais de foute chair, car
elle était tout entiere corrompue aux yeux de I’Eternel, tout entiére irrévocablement mauvaise.

La chair avait été pesée, et trouvée mauvaise ; et alors ’Eternel annonce a Noé, en ces termes, le moyen
de salut qu’il avait préparé pour lui : « Fais-toi une arche de bois de gopher » (v. 13, 14). Noé est ainsi fait
dépositaire des pensées de Dieu a 1’égard de la scéne qui I’entoure. La parole de I’Eternel avait pour effet de

\

mettre a nu jusqu’au fond toutes les choses sur lesquelles le regard de ’homme peut se reposer avec



satisfaction, et dont il peut se glorifier. Le cceur de ’homme pouvait s’enfler d’orgueil et palpiter d’émotion,
quand il parcourait du regard la foule brillante des hommes d’art et des hommes de génie, des « hommes
vaillants » et des « hommes de renom » ! Les sons de la musique ’enchantaient, tandis que 1’agriculture
pourvoyait abondamment a tous les besoins de sa vie : tout cela semblait bannir bien loin la pensée d’un
jugement prochain. Mais Dieu dit : « j’exterminerai », et ces solennelles paroles jettent leur ombre lugubre
sur toute la scéne. Mais peut-étre le génie de I’homme inventera-t-il quelque moyen d’échapper ! « L’homme
vaillant » ne se délivrera-t-il pas par sa grande force ? Hélas, non, il n’y a qu’un moyen d’échapper ; et ce
moyen est révélé a la foi, non a la vue, ni a la raison, ni a ’imagination. « Par la foi, Noé, étant averti
divinement des choses qui ne se voyaient pas encore, craignit et batit une arche pour la conservation de sa
maison ; et par cette arche il condamna le monde et devint héritier de la justice qui est selon la foi » (Héb.
11:7). La parole de Dieu répand sa lumiére sur toutes les choses qui trompent le cceur de I’homme ; elle
enléve le voile doré dont le serpent recouvre un monde passager, vain et trompeur, sur lequel est suspendue
I’épée du jugement de Dieu. Mais la foi seule recoit « /’avertissement de Dieu », lorsque les choses qu’il
annonce « ne se voient pas encore ». La nature est gouvernée par ce qu’elle voit, par les sens. La foi est
gouvernée par la seule parole de Dieu, ce trésor inestimable dans un monde de ténébres ! C’est la foi en cette
parole qui donne de la fermeté, quelles que soient d’ailleurs les apparences extérieures des choses qui
I’entourent.

Lorsque Dieu parla @ Noé¢ d’un jugement prochain, aucun signe ne 1’annoncait. Le jugement « ne se
voyait pas encore » ; mais la parole de Dieu en fit une réalité présente pour le coeur dans lequel cette parole
« était mélée avec la foi ». La foi n’attend pas de voir pour croire, car « la foi est de ce qu’on entend et ce
qu’on entend par la parole de Dieu » (Rom. 10:17). Tout ce qu’il faut a I’homme de foi, c¢’est de savoir que
Dieu a parlé. Le « ainsi a dit 1’Eternel » suffit pour communiquer a son 4me une certitude parfaite. Une seule
ligne de I’Ecriture suffit pour répondre a tous les raisonnements et & toutes les imaginations de 1’esprit
humain ; et celui dont les convictions sont fondées sur la parole de Dieu peut résister aux flots de 1’opinion et
des préjugés du monde entier. C’est par la parole de Dieu que le cceur de Noé fut soutenu pendant tout le
temps de son long service ; et c’est par cette méme parole que des milliers de saints ont été soutenus depuis
les jours de Noé jusqu’a maintenant, en face de I’opposition et de la contradiction du monde. On ne saurait
donc trop estimer la parole de Dieu. Sans elle, tout est incertitude ; avec elle, tout est paix et lumiere. Partout
ou cette parole vient briller, elle trace a ’homme de Dieu un sentier siir et béni ; tandis que celui dont la voie
n’est pas éclairée par elle, est réduit a errer au milieu du labyrinthe de la tradition humaine. Comment Noé
aurait-il été capable de précher « la justice » pendant cent vingt ans, si la parole de Dieu n’avait pas été le
fondement de sa prédication ? Comment aurait-il pu résister aux moqueries et au mépris d’un monde impie ?
Comment aurait-il pu persévérer a proclamer 1’approche d’un « jugement a venir », lorsque aucun nuage
n’apparaissait a I’horizon du monde ? La parole de Dieu était le fondement sur lequel il s’appuyait, et
« ’Esprit de Christ » le rendait capable de demeurer, dans une sainte fermeté, sur ce fondement inébranlable.

Et nous, lecteurs chrétiens, qu’avons-nous d’autre pour demeurer fermes dans notre service pour Christ
dans les jours mauvais d’a présent ? Rien, assurément; la parole de Dieu et le Saint Esprit par
lequel seul cette parole peut étre comprise, appliquée et mise en pratique, sont tout ce qu’il nous faut, pour
étre « parfaitement accomplis pour toute bonne ceuvre » quelle qu’elle soit (2 Tim. 3:16, 17). Quel repos pour
le coeur ! Quelle délivrance de toutes les tromperies du diable et de 1’imagination de I’homme ! A leur place,
nous avons la parole de Dieu, pure, incorruptible et éternelle : puissions-nous rendre graces a Dieu pour ce
trésor inestimable ! L’imagination des pensées du cceur de I’homme n’était que méchanceté en tout temps ;
mais No¢ trouvait son refuge, le parfait repos de son cceur, dans la parole de Dieu.

« Et Dieu dit a Noé : La fin de toute chair est venue devant moi... ; fais-toi une arche de bois de
gopher ».

Ces paroles nous disent 1’état de ruine de I’homme, et le salut de Dieu. Dieu avait permis que ’homme
poursuivit sa carriére jusqu’au bout, afin que ses principes et ses voies parvinssent a maturité. Le levain avait
opéré et avait fait lever toute la pate. Le mal avait atteint son apogée. « Toute chair » était devenue mauvaise
et avait corrompu sa voie ; et la corruption était arrivée a ses dernieres limites, en sorte qu’il ne restait plus
d’autre ressource pour Dieu que de détruire complétement « toute chair » et, en méme temps, de sauver tous



ceux qui, d’aprés ses conseils éternels, se trouvaient unis « au huitiéme » et seul homme juste existant alors.
Ceci fait ressortir d’une maniére saisissante la doctrine de la croix : d’un c6té, le jugement de Dieu sur la
nature et toute sa perversité ; d’un autre coté, la révélation de la grace salutaire dans toute sa plénitude et sa
parfaite application a ceux qui sont réellement arrivés au point le plus bas de leur condition morale, telle que
Dieu la voit. « L’Orient d’en haut nous a visités » (Luc 1:78). Et ou cela ? Précisément la ot nous nous
trouvions comme pécheurs. Dieu est descendu « dans les parties inférieures de la terre ». La lumiére de
I’Orient d’en haut a pénétré jusque dans les profondeurs des ténébres du pécheur, et nous a ainsi révélé notre
vrai caractere. La lumicre juge tout ce qui n’est pas en accord avec elle ; mais, tandis qu’elle juge le mal, elle
donne aussi « la connaissance du salut dans la rémission des péchés ».

La croix, en révélant le jugement de Dieu sur « toute chair », révele aussi le salut au pécheur coupable et
perdu. Le péché est parfaitement jugé, le pécheur parfaitement sauvé, Dieu parfaitement révélé et glorifié, a
la croix. Si le lecteur ouvre la premicre épitre de Pierre, il y trouvera des enseignements précieux sur le
méme sujet. Au chapitre 3, versets 18-22, nous lisons : « Car aussi Christ a souffert une fois pour les péchés,
le juste pour les injustes, afin qu’il nous amenat a Dieu, ayant ét¢ mis a mort en chair, mais vivifié par
I’Esprit, par lequel aussi étant allé, il a préché aux esprits qui sont en prison, qui ont été autrefois
désobéissants, quand la patience de Dieu attendait dans les jours de No¢, tandis que 1’arche se construisait,
dans laquelle un petit nombre, savoir huit personnes, furent sauvées a travers 1’eau ; or cet antitype vous
sauve aussi maintenant, c’est-a-dire le baptéme, non le dépouillement de la saleté de la chair (*), mais la
demande a Dieu d’une bonne conscience, par la résurrection de Jésus Christ, qui est a la droite de Dieu (étant
allé au ciel), anges, et autorités, et puissances lui étant soumis ». Ce passage est de la plus haute importance,
et jette une grande lumiere sur la doctrine de 1’arche et sa liaison avec la mort de Christ. Comme au déluge,
ainsi dans la mort de Christ, toutes les vagues et tous les flots du jugement de Dieu passérent sur ce qui, en
soit, était sans péché. La création fut ensevelie sous les flots de la juste colére de 1’Eternel, et I’Esprit de
Christ, au Psaume 42:7, s’écrie : « Toutes tes vagues et tes flots ont passé sur moi ». « Toutes les vagues et
les flots » de la colére divine ont passé sur la personne pure et sans tache du Seigneur Jésus, alors qu’il était
pendu au bois ; et par conséquent aucune de ces vagues n’aura a passer sur celui qui croit. Au Calvaire, nous
voyons en toute vérité « les fontaines du grand abime rompues et les écluses des cieux ouvertes ». « Un
abime appelle un autre abime a la voix de tes cataractes » (Psaume 42:7). Christ but la coupe et endura la
colére, parfaitement. Il prit judiciairement sur lui tout le poids de la responsabilité de son peuple et satisfit
glorieusement a toute cette responsabilité. L’ame du fid¢le trouve ici une paix assurée. Car, si le Seigneur
Jésus a affronté tout ce qui pouvait étre contre nous ; s’il a renversé tous les obstacles ; s’il a 6té le péché ;
s’il a vidé la coupe de la colére du jugement, pour nous ; s’il a dissipé tous les nuages, — ne jouirons-nous
pas d’une paix assurée ? La paix est notre inaliénable part ; ¢’est a nous qu’appartiennent le profond et
indicible bonheur et la sainte assurance que 1’amour rédempteur peut donner avec justice, en vertu de
I’ceuvre parfaitement accomplie de Christ.

(*) On ne saurait trop apprécier la sagesse avec laquelle I’Esprit Saint traite 1’ordonnance du baptéme,
dans le passage cité plus haut. Nous savons quel abus on a fait du baptéme et quelle fausse place cette
institution occupe dans les pensées de plusieurs ; nous savons que ’efficace qui n’appartient qu’au seul sang
de Christ a été attribuée a 1’eau du baptéme, aussi bien que la grace régénératrice du Saint Esprit : et ainsi,
nous ne pouvons qu’étre frappés de la maniére dont I’Esprit de Dieu sauvegarde cette vérité en établissant
que ce n’est pas le dépouillement de la saleté de la chair, comme par de I’eau, « mais I’engagement envers
Dieu d’une bonne conscience », « engagement » dans lequel nous entrons, non par le baptéme, quelque
important qu’il soit a sa place, mais « par la résurrection de Jésus Christ », « qui a été livré pour nos fautes et
a été ressuscité pour notre justification » (Rom. 4:25).

Il est superflu de dire que, comme institution divine, et lorsqu’on lui laisse la place que Dieu lui a faite, le
baptéme est trés important et profondément significatif ; mais quand on voit des hommes remplacer, d’une
maniére ou d’une autre, la substance par la figure, nous sommes tenus de mettre a nu 1’ccuvre de Satan par la
lumiére de la parole de Dieu.

Noé¢ avait-il aucune crainte des eaux du jugement de Dieu ? Certainement non. Il savait qu’elles
avaient foutes été répandues, tandis que lui-méme, il était élevé, par ces mémes eaux, en dehors des atteintes
du jugement. Son arche flottait en paix au-dessus de ces vagues qui avaient servi a la destruction de « toute



chair » : et ¢’est Dieu lui-méme qui I’y avait placé. Il aurait pu, lui aussi, dire dans le langage triomphant de
I’apétre : « Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous ? » (Rom. 8:31). L’Eternel lui-méme 1’avait invité a
entrer dans I’arche : « Entre dans 1’arche, toi et toute ta maison ! » (chap. 7:1). Puis, quand il y eut pris place,
« Eternel ferma I'arche sur lui ». L’arche était un sir asile pour chacun de ceux que Dieu y avait appelés.
L’Eternel gardait la porte et, sans lui, nul ne pouvait ni entrer, ni sortir. Il y avait une porte et une fenétre a
I’arche. Le Seigneur, de sa puissante main, défendait la porte, laissant & No¢ la fenétre par laquelle il pouvait
regarder en haut d’ou le jugement était sorti, et voir qu’il était pass¢ pour lui. La famille sauvée ne pouvait
regarder qu’en haut, car la fenétre était située dans le haut (chap. 6:16). Noé¢ et les siens ne pouvaient voir les
eaux du jugement, ni la mort et la désolation causées par ces eaux. Le salut de Dieu, le « bois de gopher »,
était entre eux et toutes ces choses. Ils ne pouvaient regarder qu’en haut et voir un ciel sans nuage, demeure
éternelle de Celui qui avait condamné le monde et les avait sauvés.

Rien n’exprime mieux la parfaite sécurité de celui qui croit en Christ que ces paroles : « L’Eternel ferma
I’arche sur lui ». Qui pourrait ouvrir quand Dieu a fermé ? La famille de Noé était dans une sécurité parfaite,
telle que Dieu seul peut la donner ; nulle puissance angélique, humaine ou satanique, n’aurait été capable de
forcer la porte de 1’arche pour y faire entrer les eaux. Cette porte avait été fermée par la méme main qui avait
ouvert les écluses des cieux et rompu les fontaines du grand abime. Ainsi nous lisons de Christ, qu’il est celui
«qui a la clef de David, qui ouvre et nul ne fermera, qui ferme et nul n’ouvrira » (Apoc. 3:7) : lui aussi, il
tient « les clefs de la mort et du hadés » (Apoc. 1:18). Nul ne peut, sans lui, franchir les portes du tombeau,
pour entrer ou sortir. Il a « toute autorité dans le ciel et sur la terre ». Il est « chef sur toutes choses a
’assemblée » et en lui, le croyant est en parfaite sécurité (Matt. 28:18 ; Eph. 1:22). Qui aurait pu atteindre
Noé ? Quelle vague elt pu pénétrer dans cette arche « enduite de poix en dedans et en dehors ? » Et
maintenant, qui pourrait toucher a ceux qui, par la foi, se sont réfugiés a I’ombre de la croix ? Tout ennemi a
été vaincu et réduit au silence pour toujours. La mort de Christ a répondu triomphalement a toutes les
difficultés, tandis que sa résurrection est la déclaration de la parfaite satisfaction de Dieu en cette ceuvre, en
vertu de laquelle sa justice peut nous recevoir, et qui est le fondement de notre confiance pour nous
approcher de lui. « La porte » de notre arche étant donc ainsi mise en stireté par la main de Dieu lui-méme,
nous n’avons qu’a jouir de « la fenétre », ou, en d’autres termes, a marcher dans une heureuse et sainte
communion avec Celui qui nous a sauvés de la colére qui vient, et nous a faits héritiers de la gloire a venir
que nous attendons. L’apdtre Pierre parle de celui qui « est aveugle et ne voit pas loin, ayant oublié¢ la
purification de ses péchés d’autrefois » (2 Pierre 1:9). C’est 1a une lamentable condition, et elle est la part de
quiconque néglige d’entretenir, dans un esprit de priére, une communion habituelle avec Celui qui nous a
enfermés en Christ pour 1’éternité.

Avant d’aller plus loin dans I’histoire de Noé, jetons un coup d’ceil, non plus sur ceux qui
étaient dans 1’arche, mais sur ceux auxquels Noé a si longtemps préché la justice, et qui sont restés en dehors
de I’arche. Plus d’un regard inquiet dut suivre le vaisseau de miséricorde a mesure qu’il s’élevait avec les
eaux, mais, hélas ! « la porte était fermée », le jour de grace était passé, le temps du témoignage avait pris
fin, et pour toujours, pour ceux qu’il concernait. La méme main qui avait fermé la porte sur Noé, en avait
exclu ceux qui étaient dehors. Ceux qui étaient restés en dehors de 1’arche étaient irrévocablement perdus ;
les autres, effectivement sauvés. Le long support de Dieu, aussi bien que le témoignage de son serviteur,
avaient été méprisés par les hommes, absorbés qu’ils étaient dans les choses présentes. « On mangeait, on
buvait, on se mariait, on donnait en mariage, jusqu’au jour ou Noé¢ entra dans I’arche ; et le déluge vint et les
fit tous périr » (Luc 17:26, 27). En elles-mémes, toutes ces choses n’étaient pas mauvaises et le mal n’était
pas dans les choses faites, mais dans ceux qui les faisaient. Chacun des actes qui sont mentionnés peut étre
accompli dans la crainte du Seigneur et a la gloire de son saint nom, moyennant la foi. Mais, hélas ! la foi
manquait ; la parole de Dieu était rejetée. Dieu parlait de péché et de chute, et les hommes n’étaient pas
convaincus. Dieu leur parlait de salut, mais ils n’y prenaient pas garde et poursuivaient leurs plans et leurs
spéculations sans se soucier de Dieu. Ils agissaient comme si la terre leur efit appartenu en vertu d’un bail a
perpétuité, oubliant que le contrat renfermait une clause de restitution. Ils oubliaient ce mot solennel de
«jusqu’a ! ». Dieu était exclu. « Toute I’imagination des pensées de leurs cceurs n’était que méchanceté en
tout temps », c’est pourquoi ils ne pouvaient faire aucun bien. Ils pensaient, parlaient et agissaient eux-
mémes, se complaisaient a eux-mémes, oubliant Dieu.

Lecteur, souvenez-vous de ces paroles du Seigneur Jésus : « Comme il arriva aux jours de Noé, ainsi en
sera-t-il aux jours du fils de I’homme » ; ou, comme dit Matthieu : « a la venue du fils de ’homme » (Luc



17:26 ; Matthieu 24:37). On voudrait nous persuader qu’avant ’apparition du Fils de I’homme dans les nuées
du ciel, la justice couvrira la terre d’un pdle a I’autre, et que nous devons vivre dans 1’attente d’un régne de
justice et de paix, produit par les instruments actuellement a I’ceuvre ; mais le court passage que nous venons
de citer coupe a leur racine toutes ces espérances vaines et illusoires. La justice couvrait-elle la terre aux
jours de Noé ? La vérité de Dieu dominait-elle ? La terre était-elle remplie de la connaissance de 1’Eternel
comme le fond de la mer des eaux qui le couvrent ? L’Ecriture nous répond que « la terre était pleine de
violence » ; que « toute chair avait corrompu sa voie sur la terre » ; que « la terre, aussi, était corrompue
devant Dieu ». Eh bien ! il en sera ainsi a « la venue du Fils de I’homme ! » La « justice » et I’extorsion ou
« la violence » ne se ressemblent guére ; non plus que la méchanceté universelle et la paix universelle. Il
n’est besoin que d’avoir un ceeur soumis a la Parole et dépouillé d’opinions précongues, pour comprendre le
vrai caractere des jours qui précéderont immédiatement « la venue du Fils de I’homme ». Que le lecteur ne se
laisse pas égarer, mais qu’il s’incline avec respect devant I’Ecriture ; qu’il considére quelle était la condition
du monde « dans les jours avant le déluge » ; et qu’il se souvienne que, « comme » il en était alors, « ainsi »
il en sera a la fin de la période actuelle. ’homme, aux jours de Noé, déployait, il est vrai, une puissante
énergie, pour faire du monde un séjour commode et agréable ; mais il ne pensait pas a en faire un lieu digne
de Dieu, ce qui elit été bien différent. De méme maintenant, I’homme s’applique a aplanir de toute maniére le
sentier de la vie humaine et a le rendre aussi uni que possible ; mais ce n’est pas la aplanir « dans le lieu
stérile une route pour notre Dieu », ni aplanir « les lieux raboteux », afin que toute chair voie le salut de
I’Eternel (Esaie 40:4, 5). La civilisation domine ; mais la civilisation n’est pas la justice. On travaille a
balayer et a orner la maison, non pour la rendre propre a recevoir Christ, mais 1’antichrist. L’homme use de
sa sagesse pour cacher, sous les plis de ses propres ceuvres, les taches et les miséres de ’humanité : mais
pour étre dissimulées, ces taches ne sont point enlevées ; et bientot elles perceront la couverture qui les cache
et apparaitront plus hideuses que jamais. Bientot les digues, au moyen desquelles I’homme cherche avec tant
de persévérance a arréter le torrent de la misére humaine, céderont a la puissance écrasante du mal ; on verra
échouer tous les efforts de ’homme pour renfermer la dégradation physique, mentale et morale de la
postérité d’Adam dans les limites que la charité humaine a inventées. Dieu a dit : « la fin de toute chair est
venue devant moi ». La fin n’est pas venue devant I’homme, mais elle est venue devant Dieu ; et, quoique la
voix des moqueurs s’éléve, disant : « Ou est la promesse de sa venue ? car, depuis que les peres se sont
endormis, toutes choses demeurent au méme état dés le commencement de la création » (2 Pierre 3:4) ;
cependant, le moment approche rapidement ou ces moqueurs recevront leur réponse : « Le jour du Seigneur
viendra comme un voleur ; et, dans ce jour-la, les cieux passeront avec un bruit sifflant, et les éléments
embrasés seront dissous, et la terre et les ceuvres qui sont en elle seront briilées entierement » (2 Pierre 3:4-
10).

Telle est la réponse de Dieu aux moqueries des intelligents de ce monde ; mais non aux affections et a
I’attente spirituelle des enfants de Dieu. Ces derniers, que Dieu en soit béni, ont une perspective bien
différente : ils attendent de s’en aller a la rencontre de 1’Epoux dans les airs, avant que le mal soit arrivé a
son comble et que le jugement de Dieu tombe sur ce mal. L’attente de 1’Assemblée n’est pas de voir le
monde détruit par le feu, mais de voir se lever « 1’étoile brillante du matin » (Apoc. 22:16).

Mais de quelque coté et a quelque point de vue que nous considérions 1’avenir, que 1’objet qui se présente
a la vue de notre ame soit I’Eglise dans la gloire, ou le monde dans les flammes ; la venue attendue de
1’Ep0ux, ou la venue subite et inopinée du larron dans la nuit ; — 1’étoile du matin, ou le soleil brilant du
midi ; I’enlévement de I’Eglise, ou bien le jugement, nous devons sentir combien il importe que nous nous
tenions au témoignage de Dieu en grace envers les pauvres pécheurs : « Voici, c’est maintenant, le temps
agréable ; voici, c’est maintenant, le jour du salut ». « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-
méme » (2 Cor. 6:2 ; 5:19). Maintenant, Dieu réconcilie ; bient6t, il jugera ; maintenant, tout est grace ; alors
il n’y aura que colére maintenant, Dieu pardonne le péché par la croix ; alors, il punira par les peines
éternelles. Maintenant, Dieu fait publier un message de grace, de la grace la plus pure, la plus abondante et la
plus gratuite ; il parle aux pécheurs dune rédemption achevée par le précieux sacrifice de Christ : il déclare
que fout est accompli ; il attend, pour faire grace : « La patience de notre Seigneur est salut » ; « le Seigneur
ne tarde pas pour ce qui concerne la promesse, comme quelques-uns estiment qu’il y a du retardement ; mais
il est patient envers vous, ne voulant pas qu’aucun périsse, mais que tous viennent a la repentance » (2 Pierre
3:9, 15). Combien tout cela rend le temps présent solennel ! Une grace sans mélange est annoncée, mais le
jugement suspendu est prét a éclater !



Si Dieu nous a rendus attentifs a ces choses, avec quel profond intérét ne devrions-nous pas suivre le
développement de ses desseins ! L’Ecriture répand sa lumiére sur toutes choses ; par elle nous n’en sommes
pas réduits a regarder les événements qui se succédent avec I’étonnement de ceux qui ne savent ni ou ils
sont, ni ou ils vont. Nous pouvons et nous devrions avoir une connaissance exacte de notre situation ; nous
devrions bien connaitre la tendance directe de tous les principes qui sont actuellement en jeu, le grand
tourbillon vers lequel se précipitent rapidement tous les ruisseaux. Les hommes révent un age d’or ; ils se
promettent un millenium des arts et des sciences ; ils se nourrissent de la pensée que « demain sera comme
aujourd’hui, et encore bien supérieur » (Es. 56:12) ; mais, hélas ! combien sont vaines toutes ces pensées,
tous ces réves et toutes ces espérances ! La foi peut voir les nuages s’amonceler a 1’horizon du monde : le
jugement s’approche ; le jour de la colére se hate la porte va se fermer ; « I’énergie d’erreur » (2 Thes. 2:11),
va commencer a agir ! Et, en vue de ces choses, ne faut-il pas €élever une voix d’avertissement et chercher a
contrebalancer, par un témoignage fidele, la malheureuse propre satisfaction de I’homme ? Sans doute, de
méme qu’Achab accusait Michée, le monde nous accusera de ne prophétiser, que du mal, mais qu’importe ?
Prophétisons ce que prophétise la parole de Dieu, et faisons-le dans 1'unique but « de persuader les
hommes » (2 Cor. 5:11). La parole de Dieu, elle seule, pourra, au lieu du fondement trompeur sur lequel nous
reposons, placer nos pieds sur un fondement immuable et éternel. Elle seule pourra nous oter un « roseau
cassé » et une espérance trompeuse, pour nous donner « le rocher des siécles » et « une espérance qui ne rend
point honteux » (Rom. 5:5). L’amour vrai, ’amour de Dieu, ne crie pas : « Paix, paix ! quand il n’y avait
point de paix » (Jér. 6:14 ; 8:11), il n’enduit pas non plus le mur « de mauvais mortier » (Ezé. 13:10). Dieu
veut que le ceeur du pécheur se repose en paix dans 1’arche de 1’éternelle sécurité, jouissant dés a présent de
sa communion et nourrissant avec amour l’espérance de jouir avec lui du repos, dans une création
renouvelée, alors que la ruine, la désolation et le jugement auront passé pour toujours.

Revenons maintenant a I’histoire de No¢, et contemplons-le dans une nouvelle position. Nous I’avons vu
construisant I’arche ; et nous 1’avons vu dans 1’arche ; et maintenant nous allons le voir sortir de ’arche et
prendre place dans le monde nouveau (*). « Et Dieu se souvint de Noé ». L’ceuvre étrange du jugement étant
passée, la famille sauvée, avec tout ce qui lui est associé, est remise en mémoire devant Dieu. « Dieu fit
passer un vent sur la terre, et les eaux baissérent ; et les fontaines de I’abime et les écluses des cieux furent
fermées, et la pluie qui tombait du ciel fut retenue » (chap. 8:2). Alors les rayons du soleil commencent a
vivifier un monde qui venait d’étre baptisé d’un baptéme de jugement. Le jugement est « I’ceuvre étrange de
Dieu », et bien que Dieu soit glorifié par le jugement, il n’y prend pas plaisir. Que son nom en soit béni, il est
toujours prét a laisser le jugement, pour faire miséricorde, parce qu’il se plait a faire miséricorde.

(*) Je voudrais indiquer ici, en demandant a mes lecteurs de la méditer avec un esprit de pricre, une
pensée bien comprise de tous ceux qui se sont appliqués a I’étude de la vérité au point de vue des
dispensations ou économies. Cette pensée a rapport a Enoch et & Noé. Le premier fut enlevé, comme nous
I’avons vu, avant I’exécution du jugement ; tandis que le dernier, tout en étant épargné, dut, en quelque sorte,
traverser le jugement. Or, on pense qu’en cela Enoch est une figure de I’assemblée, qui sera enlevée avant
que le mal ici-bas arrive a son comble, et avant que le jugement de Dieu tombe sur les méchants. En
revanche, Noé serait une figure du résidu d’Israél, qui devra traverser les eaux profondes de la tribulation et
le feu du jugement, pour étre amené a la pleine jouissance des bénédictions millénaires, en vertu de 1’alliance
¢éternelle de Dieu. Je dois ajouter que je partage enticrement cette pensée relativement a ces deux Péres de
I’Ancien Testament ; je la regarde comme étant en parfaite harmonie avec le plan général et I’analogie des
Saintes Ecritures.

« Et il arriva, au bout de quarante jours, que No¢ ouvrit le fenétre de 1’arche qu’il avait faite ; et il lacha
le corbeau, qui sortit, allant et revenant jusqu’a ce que les eaux eussent séché de dessus la terre » (v. 6, 7).
L’oiseau impur s’échappa et trouva probablement un lieu de refuge sur quelque cadavre flottant ; il ne
retourna pas dans I’arche. Mais la colombe « ne trouvant pas ou poser la plante de son pied, revint a Noé
dans I’arche... ; et il lacha de nouveau la colombe hors de I’arche. Et la colombe vint a lui au temps du soir,
et voici, dans son bec, une feuille d’olivier arrachée » (v. 8-11). N’est-ce pas ici une belle image de 1’esprit
renouvelé qui, au milieu de la désolation dont il est environné, cherche et trouve son repos et sa part en



Christ ; et non seulement cela, mais encore saisit les gages de I’héritage, démontrant ainsi que le jugement
est passé et qu’une terre renouvelée commence a apparaitre. L’esprit charnel, au contraire, peut se reposer en
tout, excepté en Christ : il peut se nourrir de toutes sortes d’impuretés : « la feuille d’olivier » n’a point pour
lui d’attrait : il trouve tout ce qu’il lui faut au milieu d’une scéne de mort, et par conséquent ne s’occupe pas
d’un monde nouveau. Mais le cceur, enseigné et exercé par I’Esprit de Dieu, ne peut se reposer et se réjouir
qu’en ce en quoi Dieu trouve son repos et sa joie ; il se repose dans I’arche de son salut « jusqu’aux temps du
rétablissement de toutes choses ». Puisse-t-il en étre ainsi de vous et de moi, cher lecteur ! que le Sauveur
demeure le repos et la part de nos cceurs, afin qu’ainsi nous ne le cherchions pas dans un monde qui est sous
le jugement de Dieu ! La colombe retourna a Noé¢ dans 1’arche et attendit le moment de son repos ; et nous,
nous devrions trouver toujours notre place en Christ jusqu’au temps de son exaltation et de sa gloire dans les
siécles a venir ! « Celui qui doit venir viendra, et il ne tardera pas ». Tout ce qu’il nous faut, ce n’est qu’un
peu de patience.

« Et Dieu parla a Noé¢, disant : Sors de I’arche ». Le méme Dieu qui lui avait dit : « Fais-toi une arche » et
« entre dans D’arche », dit maintenant a Noé : « Sors de 1’arche ». « Et Noé sortit... et batit un autel a
I’Eternel » (v. 15 et suivants). Noé n’a qu’a obéir : I’obéissance de la foi et le culte de la foi vont ensemble :
un autel est élevé au lieu méme ou venait de se passer la scéne du jugement. L’arche avait porté Noé et sa
famille, sains et saufs, par-dessus les eaux du jugement : elle les avait fait passer du vieux monde dans le
nouveau, oi Noé prend maintenant place comme adorateur (*). Et, il faut le remarquer, c’est a I’Eternel qu’il
batit un autel. La superstition aurait adoré /’arche, comme ayant été le moyen de salut. Le cceur est toujours
porté a mettre les ordonnances a la place de Dieu. Or, I’arche était une ordonnance manifeste, mais la foi de
Noé s’¢leve, de I’arche, au Dieu de I’arche ; c’est pourquoi, en la quittant, au lieu d’hésiter et de jeter un
regard en arriére ou de considérer 1’arche comme un objet de culte ou de vénération, il batit un autel a
I’Eternel et adore 1’Eternel ; et il n’est plus fait mention de I’arche.

(*) 1l est intéressant de considérer le sujet tout entier de I’arche et du déluge dans ses rapports avec le
baptéme. Le baptéme est comparé au passage du vieux monde dans le nouveau, en esprit, en principe et par
la foi.

Le vieil homme est comme enseveli sous les eaux — il n’a plus de place dans la nature nouvelle : la
chair, avec tout ce qui en dépend, ses péchés, ses iniquités, ses responsabilités, est comme enterrée dans la
tombe de Christ, et elle ne peut plus reparaitre jamais aux yeux de Dieu. Mais, en tant que Christ ressuscita
des morts, dans la puissance d’une nouvelle vie, ayant entiérement 6té nos péchés, ’homme baptisé aussi
ressortait de 1’eau, proclamant ainsi, en quelque sorte, que, par la grace de Dieu et par la mort de Christ, il
était mis en pleine possession d’une vie nouvelle, a laquelle la justice de Dieu est inséparablement unie.
« Nous avons été ensevelis avec lui, par le baptéme, pour la mort, afin que comme Christ a été ressuscité
d’entre les morts par la gloire du Pére, ainsi nous aussi nous marchions en nouveauté de vie » (voir Rom. 6 et
Col. 2 ; comp. aussi 1 Pierre 3:18-22).

Tout ceci renferme un enseignement bien simple, mais trés pratique. Du moment que le cceur abandonne
la réalité de Dieu lui-méme, il n’y a plus de limite a la décadence de I’homme : il est sur la voie qui conduit a
la plus grossiére idolatrie. Pour la foi, une ordonnance n’a de valeur qu’autant qu’elle est le moyen par lequel
Dieu se communique a I’ame, en puissance vivante, c’est-a-dire aussi longtemps que la foi peut jouir de
Christ dans I’ordonnance selon I’institution de Dieu lui-méme. En dehors de 1a, une ordonnance n’a aucune
valeur ; et si elle vient se glisser, dans quelque petite mesure que ce soit, entre le cceur de 1’adorateur et
I’ceuvre et la personne glorieuse de Christ, elle cesse d’étre une ordonnance de Dieu et devient un instrument
du diable. Pour la superstition, I’ordonnance est tout, et Dieu est exclu ; le nom de Dieu ne sert que pour
exalter I’ordonnance, et Iui donner prise sur le cceur et une influence puissante sur 1’esprit de I’homme. C’est
ainsi que les enfants d’Israél adorérent le serpent d’airain. Ce qui, pendant un temps, fut, dans les mains de
Dieu, un moyen de bénédiction pour eux, devint, dés que leurs cceurs se furent retirés de I’Eternel, un objet
de vénération superstiticuse ; et il fallut qu’Ezéchias le mit en piéces comme un « morceau d’airain »
(Nehushtan). En soi, le serpent n’était qu’un « morceau d’airain » ; mais, comme instrument de Dieu, il avait
été un moyen de grande bénédiction. Or, la foi le reconnut pour ce que la révélation de Dieu 1’avait donné,



mais la superstition, jetant, comme toujours, la révélation par-dessus bord, perdit de vue le dessein réel de
Dieu et fit un Dieu de I’instrument qui, par lui-méme, n’avait aucune valeur (voyez 2 Rois 18:4). Tout ceci
ne renferme-t-il pas une instruction profonde a 1’égard du présent siecle ? Nous vivons dans un siécle
d’ordonnances ; I’atmosphére qui enveloppe 1’église professante est imprégnée des éléments d’une religion
traditionnelle qui dépouille I’ame de Christ et de son salut. Non que les traditions humaines nient
audacieusement [’existence de la personne et de la croix de Christ ; car, si elles les niaient, les yeux de
plusieurs s’ouvriraient peut-étre ; mais le mal revét un caractére infiniment plus perfide et plus dangereux :
on ajoute les ordonnances a Christ et a son ceuvre ; le pécheur n’est plus sauvé par Christ seul, mais par
Christ et les ordonnances. Ainsi le pécheur est dépouillé¢ de Christ, enticrement ; car on verra que Christ et
les ordonnances, ce sera, en fin de compte, les ordonnances sans Christ. « Si vous €étes circoncis, Christ ne
vous profitera de rien ! » (Gal. 5:2). On ne peut avoir que Christ tout entier, ou point de Christ du tout. Le
diable persuade aux hommes qu’ils honorent Christ en préconisant ses ordonnances, et en en faisant
beaucoup de cas ; quoique lui sache fort bien qu’en faisant ainsi, ils mettent en réalité¢ Christ entierement de
coté, et déifient I’ordonnance. On ne saurait trop répéter que la superstition fait de 1’ordonnance tout ; que
I’incrédulité et le mysticisme n’en font rien ; et que la foi en use selon ’institution divine.

Je me suis étendu plus que je n’avais pensé sur cette partie de notre étude ; je passerai plus rapidement
sur le chapitre 9 qui va nous occuper maintenant. L’Ecriture nous fait connaitre, dans ce chapitre, la nouvelle
alliance, sous laquelle la création fut placée apres le déluge, en méme temps que le signe de cette alliance.
« Et Dieu bénit Noé et ses fils, et leur dit: Fructifiez et multipliez, et remplissez la terre ». Le
commandement que Dieu donne a I’homme, a son entrée dans la terre restaurée, ¢’est de remplir la terre, non
quelques parties de la terre, mais « la terre ». Sa volonté était que les hommes fussent dispersés sur toute la
surface de la terre, et qu’ils ne comptassent pas sur leurs forces concentrées, comme ils ont tenté de le faire,
ainsi que nous le rapporte le chapitre 11.

Apres le déluge, la crainte de ’homme est placée dans I’ame de toutes les créatures inférieures, en sorte
que le service rendu par elles a I’homme est le résultat nécessaire de la crainte et de la terreur. La vie, comme
la mort des animaux inférieurs, doit €tre au service de I’homme. La création tout enti¢re est délivrée de la
crainte d’un second déluge, par I’alliance éternelle que Dieu a traitée avec elle : le jugement ne revétira plus
jamais la forme sous laquelle il fut exécuté alors. « Le monde d’alors fut détruit, étant submergé par de I’ eau.
Mais les cieux et la terre de maintenant sont réservés par sa parole pour le feu, gardés pour le jour du
jugement et de la destruction des hommes impies » (2 Pierre 3:6). La terre a été une fois purifiée par 1’eau ;
et elle sera encore une fois purifiée par le feu ; mais alors, ceux-la seuls échapperont, qui se seront réfugiés
aupres de Celui qui a passé par les profondes eaux de la mort et qui a traversé le feu du jugement de Dieu.

« Et Dieu dit : C’est ici le signe de I’alliance que je mets entre moi et vous... Je mettrai mon arc dans la
nuée... et je me souviendrai de mon alliance » (vers. 12 et suiv.). Toute la création repose sur la stabilité
éternelle de I’alliance de Dieu, dont I’arc est le signe ; et elle n’a pas a craindre un second déluge. De plus, et
nous devons nous en réjouir, quand 1’arc parait dans la nuée, I’ceil de Dieu repose sur lui ; en sorte que la
sécurité de I’homme dépend, non de sa propre mémoire imparfaite et incertaine, mais de la mémoire de Dieu.
« Je me souviendrai », dit Dieu. Il est doux de penser a ce dont Dieu veut et ne veut pas se souvenir : il se
souviendra de son alliance ; mais il ne se souviendra pas des péchés de son peuple. La croix, qui ratifie la
premicre, efface les derniers ; et la foi en saisit la valeur, et donne la paix a I’ame troublée et a la conscience
agitée.

« Et il arrivera que quand je ferai venir des nuages sur la terre, alors [/’arc apparaitra dans la nuée » (v.
14). N’est-ce pas la une belle et expressive image ? Les rayons du soleil reflétés par ce qui menace du
jugement et rendus plus glorieux par les nuages mémes qui s’amoncellent devant eux, tranquillisent le cceur
en rappelant 1’alliance de Dieu, le salut de Dieu, le souvenir de Dieu. L’arc dans la nue rappelle le Calvaire.
La nous voyons un sombre nuage, un nuage de jugement, se décharger sur la téte sacrée de I’Agneau de
Dieu ; nuage si épais, qu’au milieu méme du jour « il y eut des ténébres sur tout le pays » (Luc 23:44). Mais,
que Dieu en soit béni, les rayons de I’amour éternel de Dieu percent I’obscurité, et la foi discerne, dans ce
nuage si sombre, 1’arc le plus beau et le plus glorieux qui ait jamais paru ; elle entend ces paroles : « c’est



accompli », sortir du milieu de 1’obscurité ; et, dans ces paroles, elle reconnait la ratification parfaite de
I’alliance éternelle de Dieu non seulement avec la création, mais avec les tribus d’Israél et avec I’Eglise de
Dieu.

La derniére portion de ce chapitre présente un spectacle humiliant. Celui qui a été fait seigneur de la
création ne sait pas se gouverner lui-méme. « Et Noé commenga a étre cultivateur et il planta une vigne et il
but du vin ; et il s’enivra et se découvrit au milieu de la tente » (v. 20 et suiv.). Quel état pour Noé, le seul
homme juste, le prédicateur de la justice ! Hélas ! qu’est-ce que ’homme ? Dans quelle position que nous le
considérions, nous le voyons toujours faillir. Il manque en Eden, il manque dans la terre restaurée, il manque
en Canaan, il manque dans 1’Eglise, il manque en présence de la gloire et du bonheur millénaire. Il manque
partout et en tout ; en lui n’existe aucun bien. Quelque grands et quelque étendus que soient ses priviléges,
quelque belle que soit sa position, il ne sait produire que fautes et péchés.

Toutefois, nous avons a considérer Noé¢ sous deux points de vue : comme #pe et comme homme. Or,
tandis que le type est plein de beauté et de signification, ’homme est plein de péché et de folie. Et pourtant
I’Esprit de Dieu a écrit ces paroles : « Noé était un homme juste... ; Noé marchait avec Dieu » (chap. 6:9).
La grace divine avait couvert ses péchés, et I’avait revétu d’une robe de justice sans tache : « Il avait trouvé
grice aux yeux de 1’Eternel » (chap. 6:8). Lors méme que Noé découvrit sa nudité, Dieu ne la vit pas ; car il
ne regardait pas Noé dans la faiblesse de sa propre condition, mais dans la puissance de la justice divine et
éternelle. Ceci nous fait comprendre combien Cham errait, combien il était ¢loigné de Dieu et étranger aux
pensées de Dieu, en agissant comme il le fit. Il n’avait évidemment pas goGté le bonheur de « ’homme dont
la transgression est pardonnée et dont le péché est couvert » (Psaume 32:1). En revanche, la conduite de Sem
et de Japheth nous fournit un bel exemple de la mani¢re dont Dieu envisage la nudit¢ de I’homme, et agit
envers elle, aussi héritent-ils d une bénédiction, tandis que Cham hérite d une malédiction.

6 - Chapitre 10

Ce chapitre contient les générations des trois fils de Noé, et fait spécialement mention de Nimrod,
fondateur du royaume de Babel ou de Babylone, dont le nom occupe une place importante dans les pages du
saint livre de Dieu. Babylone est un nom et un principe bien connus. Depuis le chapitre 10 de la Genese
jusqu’au chapitre 18 de I’ Apocalypse, Babylone reparait sans cesse sur la scéne, et toujours comme ennemie
de ceux qui sont appelés a rendre a Dieu un témoignage public sur la terre : il n’en faut pas conclure que la
Babylone de I’Ancien Testament soit identique avec celle du Nouveau Testament. La premiere, nous n’en
doutons pas, est une ville ; la derniére, un systéme ; et I’'une et [’autre exercent une puissante influence,
hostile au peuple de Dieu. Israél était a peine entré en guerre avec les peuples de Canaan, qu’un « manteau
de Shinhar » introduit la souillure et le trouble, la défaite et la confusion dans I’armée (voyez Jos. 7). C’est le
récit authentique le plus ancien que nous ayons de I’influence pernicieuse de Babylone sur le peuple de Dieu.
Tout lecteur attentif de I’Ecriture sait, d’ailleurs, quelle place Babylone occupe dans I’histoire du peuple
d’Israél.

Sans citer ici en détail les divers passages qui font mention de Babylone, nous ferons remarquer que
toutes les fois que Dieu a un corps de témoins sur la terre, Satan y a une Babylone pour corrompre et gater le
témoignage. Lorsque Dieu unit son nom a une ville du monde, Babylone prend la forme d’une ville ; lorsque
Dieu unit son nom a I’Eglise, Babylone prend la forme d’un systéme religieux corrompu, appelé « la grande
prostituée », « la meére des prostituées et des abominations », etc (Apoc. 17:1-6 et suiv.). En d’autres termes,
la Babylone de Satan parait toujours comme un instrument formé et faconné par sa main, dans le but
d’entraver I’ceuvre de Dieu, soit anciennement en Israél, soit maintenant dans 1’Eglise. D’un bout a I’autre de
I’ Ancien Testament, on voit Israél et Babylone opposés ['un a I’autre ; quand 1’un monte, I’autre descend.
Ainsi, lorsque Israél a complétement failli comme témoin de I’Eternel, « le roi de Babylone lui a brisé les
os » (Jér. 50:17), et I’engloutit ; et les vaisseaux de la maison de Dieu, qui devaient demeurer dans la ville de
Jérusalem, sont emportés dans la ville de Babylone. Mais Esaie, dans la sublime prophétie du chapitre 14 de
son livre, nous transporte en face d’un état de choses tout opposé, et nous fait voir, dans un magnifique
tableau, I’étoile d’Isra€l croissante et glorieuse et Babylone entiérement renversée : « Et il arrivera, au jour



ot I’Eternel te donnera du repos de ton labeur et de ton trouble et du dur service auquel on t’a asservi, que tu
prononceras ce cantique sentencieux sur le roi de Babylone, et tu diras : Comment I’oppresseur a-t-il cessé ?
Comment 1’exactrice a-t-elle cessé ?... Depuis que fu es tombé, 1’abatteur n’est plus monté contre nous » (v.
3-8). Voila pour ce qui concerne la Babylone de 1I’Ancien Testament. Quant a celle de 1’Apocalypse, le
lecteur n’a qu’a lire les chapitres 17 et 18 de ce livre, pour en connaitre le caractére et voir quelle en est la
fin : elle apparait dans un contraste frappant avec 1’Epouse, la femme de I’Agneau ; elle est jetée dans la mer
comme une grande pierre de meule ; et puis viennent les noces de I’ Agneau et tout le bonheur et la gloire qui
s’y rattachent.

« Et Cush engendra Nimrod : lui, commenga a étre puissant sur la terre ; il fut un puissant chasseur
devant 1’Eternel ; c’est pourquoi on dit: Comme Nimrod, puissant chasseur devant 1’Eternel. Et le
commencement de son royaume fut Babel, et Erec, et Accad, et Calné, au pays de Shinhar » (v. 8-10). Voila
le caractére du fondateur de Babylone. Il fut « puissant sur la ferre », «un puissant chasseur devant
I’Eternel » ; et le caractére de Babylone, d’un bout a I’autre de I’Ecriture, correspond d’une maniére
remarquable a son origine. Babylone parait toujours comme une influence puissante sur la terre, luttant
contre tout ce qui est d’origine céleste ; et ce n’est que quand elle est entierement détruite, que s’éleve dans
le ciel, au milieu de la grande multitude, le cri : « Alléluia ! car le Seigneur, notre Dieu, le Tout-Puissant, est
entré dans son régne » (Apoc. 19:6). Alors Babylone prend fin : toute sa puissance et sa gloire, tout son
orgueil et ses richesses, tout son éclat et ses puissants attraits et sa vaste influence auront cessé pour toujours.
Elle sera balayée et plongée dans les ténébres, les frayeurs et la désolation d’une nuit sans fin. — O Eternel !
jusques a quand ?

/7 - Chapitre 11

Le contenu de ce chapitre est du plus haut intérét pour I’homme spirituel ; il raconte deux grands faits,
savoir : la construction de Babel, et I’appel d’Abraham ; ou, en d’autres termes, 1’effort de I’homme pour se
suffire a lui-méme, et la révélation faite a la foi de ce que Dieu a en réserve pour elle : la tentative de
I’homme pour s’établir sur la terre ; et ’appel que Dieu adresse a ’homme pour I’en faire sortir, et lui faire
trouver sa part et sa demeure dans /e ciel. « Et toute la terre avait une seule langue et les mémes paroles. Et il
arriva que lorsqu’ils partirent de 1’Orient, ils trouvérent une plaine dans le pays de Shinhar ; et ils y
habiterent... Et ils dirent : Allons, batissons-nous une ville, et une tour dont le sommet atteigne jusqu’aux
cieux ; et faisons-nous un nom, de peur que nous ne soyons dispersés sur la face de toute la terre » (v. 1-4).
Le coeur humain cherche toujours a se faire un nom, un centre ; — il veut posséder quelque chose sur la terre.
Ses aspirations ne sont pas tournées vers le ciel, vers le Dieu du ciel, vers la gloire du ciel ; mais toujours
vers un objet d’ici-bas. Lorsqu’il est abandonné a lui-méme, I’homme « batit toujours plus bas que le ciel » ;
il faut I’appel de Dieu, la révélation de Dieu et la puissance de Dieu, pour 1’élever au-dessus du monde
présent.

Dans la scéne que nous avons sous les yeux, Dieu n’est ni reconnu, ni recherché ; le coeur de I’homme ne
se préoccupe pas de préparer un lieu ou Dieu puisse faire sa demeure, ni d’assembler des matériaux pour lui
batir un temple : hélas ! non; le nom de Dieu n’est pas méme mentionné. L’homme dans la plaine de
Shinhar, avait en vue de s’acquérir une réputation, et des lors il a toujours fait de méme : soit dans la plaine
de Shinhar, soit sur les bords du Tigre, nous le voyons toujours se recherchant lui-méme, s’exaltant lui-
méme, excluant Dieu partout et en toutes choses ; et entre ses desseins, ses principes et ses voies, il y a un
accord affligeant. — Or, quel que soit le point de vue auquel nous regardions cette association babylonienne,
il est trés instructif d’y voir le déploiement précoce du génie et des facultés de ’homme. En suivant le cours
de I’histoire du monde, nous retrouvons partout, chez les hommes, une forte tendance a former des
associations et des confédérations : c’est en grande partie par cette voie qu’ils cherchent a arriver a
I’accomplissement de leurs desseins : qu’il s’agisse de philanthropie, de religion ou de politique, rien ne se
fait sans une association d’hommes réguliérement organisée. Il est bon de porter son attention sur ce
principe, et d’en voir les premiers mouvements, la premiére application dans la plaine de Shinhar : 1’Ecriture
nous montre a la fois le plan, le but, la tentative elle-méme et la ruine de cette association. Si, dans le
moment actuel, nous regardons autour de nous, ne rencontrons-nous pas partout aussi des associations ? En
vain, nous entreprendrions de les énumérer : elles sont aussi nombreuses que les projets du cceur humain.
Mais il est important de noter que la premiere de toutes fut celle de Shinhar, formée dans le but, que notre
siecle éclairé et civilisé ne renierait pas, d’assurer les intéréts de I’humanité et d’exalter le nom de I’homme.



Mais la foi discerne un grand défaut dans toutes les associations : Dieu en est exclu. Or, entreprendre
d’élever I’homme sans Dieu, c’est I’¢élever a une hauteur étourdissante ou son pied manquera et le fera
tomber dans une confusion désespérée et une irrémédiable ruine. Le chrétien ne devrait connaitre d’autre
association que celle de I’Eglise du Dieu vivant, formée en un corps par le Saint Esprit, qui est descendu du
ciel comme témoin de la glorification de Christ, pour baptiser en un seul corps tous les croyants et en faire
I’habitation de Dieu. Babylone est, a tous égards, le contraire de ce qu’est I’Eglise ; et, a la fin, elle devient
« la demeure de démons », comme nous 1’apprend le chapitre 18 de I’ Apocalypse.

« Et I’Eternel dit : Voici, c’est un seul peuple, et ils n’ont, eux tous, qu'un seul langage, et ils ont
commencé a faire ceci ; et maintenant ils ne seront empéchés en rien de ce qu’ils pensent faire. Allons,
descendons, et confondons 1a leur langage, afin qu’ils n’entendent pas le langage 1’un de 1’autre. Et 1’Eternel
les dispersa de 1a sur la face de toute la terre ; et ils cesseérent de batir la ville » (v. 6-8). Tel fut le sort de la
premiére association d’hommes, et il en sera ainsi jusqu’a la fin. « Associez-vous, peuples, et vous serez
brisés... ceignez-vous et vous serez brisés ; ceignez-vous et vous serez brisés » (Es. 8:9).

Mais combien tout est différent quand c’est Dieu qui associe les hommes entre eux ! Nous voyons, au
chapitre 2 du livre des Actes, le Dieu saint descendre dans sa grace infinie jusqu’a I’homme, au milieu méme
des circonstances dans lesquelles le péché a placé celui-ci. Les messagers de la grace sont doués par le Saint
Esprit de la puissance d’annoncer la bonne nouvelle dans la langue de tous ceux auxquels ils s’adressent, car
Dieu désirait atteindre le cceur de ’homme par le doux récit de la grace. Ce n’est pas ainsi que la loi fut
promulguée sur le Sinai en feu : quand Dieu déclarait ce que ’homme devait étre, il s’exprimait en une seule
langue ; mais quand il révele ce qu’il est lui-méme, il s’exprime en plusieurs langues. La grace renverse les
barriéres élevées a cause de ’orgueil et de la folie de ’homme, afin que tout homme puisse entendre et
comprendre la bonne nouvelle du salut, « les choses magnifiques de Dieu » (Actes 2:11). Pourquoi cela ? —
Dans le but d’associer les hommes selon les principes de Dieu, autour de Dieu comme centre ; dans le but de
leur donner en réalit¢é un méme langage, un méme centre, un méme objet, une méme espérance, une méme
vie ; dans le but de les rassembler de telle sorte qu’ils ne fussent plus jamais dispersés et confondus ; dans le
but de leur donner un nom et une demeure qui durent a toujours ; de leur batir une ville et une tour dont non
seulement le sommet atteigne jusqu’au ciel, mais dont le fondement impérissable soit posé dans les cieux par
la toute-puissante main de Dieu lui-méme ; dans le but de les réunir autour de la glorieuse personne de Christ
ressuscité et glorifi¢, afin que tous ensemble ils le magnifient et I’adorent.

Si mon lecteur veut bien relire le verset 9 du chapitre 7 de 1’Apocalypse, il y trouvera une grande foule
« de toute nation, de toute tribu, de tout peuple et de toute langue », se tenant debout devant I’ Agneau, et
tous, d’une voix, lui donnant gloire.

Il y a, entre les trois portions de I’Ecriture qui viennent de nous occuper, un rapport instructif et
intéressant. Au chapitre 11 de la Genése, les diverses langues sont 1’expression du jugement de Dieu ; au
chapitre 2 des Actes, elles sont le don de sa grace, et au chapitre 7 de I’Apocalypse, toutes ces langues sont
réunies autour de 1’ Agneau pour lui donner gloire. L’association de Dieu finit par la gloire ; celle de ’homme
par la confusion. La premiére est introduite par le Saint Esprit, et a pour objet 1’exaltation de Christ ; la
derniére, par I’énergie profane de ’homme déchu, et a pour objet I’exaltation de ’homme.

Que Dieu nous fasse considérer et comprendre toutes ces choses dans la puissance de la foi, car ce n’est
qu’ainsi que nos ames peuvent en retirer du profit. Les doctrines les plus intéressantes, aussi bien que la
connaissance la plus approfondie des Ecritures, peuvent laisser le coeur stérile et froid : c’est Christ qu’il faut
chercher et trouver dans I’Ecriture ; et quand nous 1’avons trouvé, il faut nous nourrir de lui par la foi, afin
que nous recevions la fraicheur, I’onction, la puissance de vie, dont nous avons un si grand besoin dans ces
jours de froid formalisme.



De quel profit peut étre une séche orthodoxie privée d’un Christ vivant, connu dans toute sa puissance et
toute I’excellence de sa personne ? La saine doctrine est, sans contredit, d’'une immense importance, et tout
fidele serviteur de Christ se sentira impérieusement appelé a conserver « le modéle des saines paroles » que
Paul recommandait a Timothée de garder (2 Tim. 1:13). Mais, apres tout, ¢’est un Christ vivant qui est I’ame
et la vie, I’essence et la substance de la sainte doctrine. Puissions-nous, par la puissance du Saint Esprit, voir
plus de beauté et d’excellence en Christ, afin d’étre délivrés de 1’esprit et des principes de Babylone !

8 - Chapitre 12

L’histoire de sept hommes remplit en grande partie le livre de la Genése, ce sont : Abel, Enoch, Noé,
Abraham, Isaac, Jacob et Joseph. Je ne doute pas que I’histoire de chacun d’eux ne représente une vérité
particuliére. Ainsi, par exemple, en Abel nous trouvons en figure la révélation de cette vérité fondamentale,
que I’homme peut s approcher de Dieu par le moyen de 1’expiation, regue par la foi. Enoch nous montre la
part et ’espérance propres a la famille céleste, tandis que Noé nous apprend quelle est la destinée de la
famille terrestre ; Enoch fut enlevé au ciel avant le jugement ; Noé fut porté au travers du jugement sur la
terre restaurée. Chacun de ces hommes nous représente une vérité distincte, et en conséquence une phase
distincte de la foi. Le lecteur peut poursuivre 1’étude de ce sujet dans toute son étendue en liaison avec le
chapitre 11 de I’épitre aux Hébreux, et ce travail ne sera pour lui, ni sans intérét, ni sans profit.

Mais c’est Abram qui se présente maintenant a nous, et ¢’est de Iui que nous allons nous occuper.

En comparant les versets 1 du chapitre 12 et 31 du chapitre 11 avec les versets 2-4 du chapitre 7 du livre
des Actes, nous apprenons une vérité d’une immense valeur pratique pour 1’dme. « L’Eternel avait dit a
Abram : Va-t’en de ton pays, et de ta parenté, et de la maison de ton pere, dans le pays que je te montrerai »
(v. 1). Telle est la communication que Dieu fit a Abram, communication parfaitement définie, et par laquelle
Dieu voulait agir sur le cceur et la conscience de celui a qui elle était adressée. « Le Dieu de gloire apparut a
notre pere Abraham lorsqu’il était en Mésopotamie, avant qu’il habitat en Charan... et de 1a, aprés que son
pere fut mort, Dieu le fit passer dans ce pays ou vous habitez maintenant » (Actes 7:2-4). Le résultat de cette
communication se trouve au verset 31 du chapitre 11 de la Geneése : « Et Térakh prit Abram son fils et Lot,
fils de Haran, fils de son fils, et Sarai, sa belle-fille, femme d’Abram, son fils ; et ils sortirent ensemble d’Ur
des Chaldéens, pour aller au pays de Canaan; et ils vinrent jusqu'a Charan, et habitérent la... et
Térakh mourut a Charan ». De tous ces passages, pris collectivement, nous apprenons que les liens de la
nature empéchérent que le coeur d’ Abram répondit enticrement a I’appel de Dieu. Bien qu’appelé a se rendre
en Canaan, il s’arréta a Charan jusqu’a ce que la mort elit rompu le lien de la nature qui le retenait aupres de
son pere ; et ensuite, sans se laisser arréter davantage dans sa route, il se rendit au lieu ou « le Dieu de gloire
I’avait appelé ».

Tout ceci est significatif. Les influences de la nature sont toujours contraires a la pleine réalisation et a la
puissance pratique de « I’appel de Dieu ». Nous sommes, malheureusement, enclins & nous contenter d’une
portion moindre que celle que cette vocation place devant nous. Il faut une foi bien simple et bien intégre
pour que I’ame puisse s’élever a la hauteur des pensées de Dieu, et s’approprier les choses qu’il nous révele.

La priére de Paul, que nous trouvons en Eph. 1:15-22, nous apprend a quel degré il avait compris les
difficultés contre lesquelles I’Eglise aurait & lutter en cherchant a saisir quelles sont « 1’espérance de [’appel
de Dieu et... les richesses de la gloire de son héritage dans les saints ». Il est évident que nous ne pouvons
marcher « d’une maniére digne » de cet appel, si nous ne le comprenons pas. Il faut que nous sachions ou
nous sommes appelés avant que de pouvoir nous y rendre. Si Abram avait été pleinement sous la puissance
de cette vérité : que c’était en Canaan que « Dieu I’appelait », et que la était son héritage, il n’aurait pas pu
s’arréter a Charan. Il en est de méme de nous. Si, par le Saint Esprit, nous sommes amenés a comprendre que



I’appel dont nous sommes appelés, est un appel céleste, que notre demeure, notre part, notre espérance, notre
héritage, sont la « ou Christ est assis a la droite de Dieu », nous ne nous occuperons jamais a chercher a
maintenir une position dans le monde, ni ne rechercherons la réputation, ou ne nous amasserons un trésor sur
la terre. L’appel céleste n’est pas un vain dogme ou une théorie sans puissance : s’il n’est pas une réalité
divine, il n’est absolument rien. L’appel d’Abram était-il une simple spéculation de 1’esprit, sur laquelle il
pouvait raisonner et discuter, tout en demeurant a Charan ? Assurément non : c’était une vérité¢ divine,
puissante, pratique. Abram était appelé en Canaan, et il était impossible que Dieu piit ’approuver de rester en
arriere. Et comme il en était d’Abram, ainsi en est-il de nous : si nous désirons jouir de I’approbation et de la
présence de Dieu, il faut que nous cherchions par la foi a agir conformément a ’appel céleste ; c’est-a-dire
que nous devons chercher a arriver, en expérience, en pratique et en caractére moral, a ce a quoi Dieu nous
appelle, savoir, a une pleine communion avec son Fils unique : une communion avec lui dans sa rejection ici-
bas, — une communion avec lui dans son acceptation dans le ciel. Mais comme pour Abram, ce fut la mort
qui rompit le lien par lequel la nature I’attachait & Charan, de méme, pour nous, c’est la mort qui rompt le
lien par lequel la nature nous enchaine a ce présent siécle. Il faut que nous réalisions que nous sommes morts
en Christ notre chef et notre représentant ; que notre place, dans la nature et dans le monde, est parmi les
choses qui étaient, que la croix de Christ est pour nous ce que la mer Rouge était pour Israél, savoir : qu’elle
nous sépare pour jamais du pays de la mort et du jugement. Ce n’est qu’ainsi que nous pourrons marcher en
quelque mesure, « d’une maniére digne de I’appel dont nous avons été appelés » (Eph. 4:1), haute, sainte et
céleste vocation, la « vocation de Dieu en Jésus Christ ».

Arrétons-nous un moment ici, pour contempler la croix de Christ sous ses deux faces essentielles, savoir
comme fondement de notre culte et de notre service, de notre paix et de notre témoignage, de nos rapports
avec Dieu et de nos rapports avec le monde. Si, convaincu de péché, je regarde la croix du Seigneur Jésus, je
vois, dans la croix, le fondement éternel de ma paix ; je vois que « mon péché » a été 6té quant a son principe
et a sa racine, et je vois que « mes péchés » ont été portés ; je vois que Dieu est bien véritablement « pour
moi », et qu’il est pour moi dans la position méme dans laquelle je me vois quand ma conscience a été
réveillée. La croix révele Dieu comme 1’ami du pécheur ; elle le révéle dans son caractére merveilleux de
juste justificateur du pécheur le plus impie. La création et la providence étaient également impuissantes a cet
égard ; en elles, sans doute, je puis apprendre la puissance de Dieu, sa majesté et sa sagesse. Mais ces choses,
considérées en elles-mémes, d’une maniére abstraite, sont toutes contre moi, parce que je suis un pécheur, et
que la puissance, la majesté et la sagesse ne peuvent pas 6ter mon péché, ni faire que Dieu soit juste, en me
recevant & lui. A la croix, au contraire, je vois Dieu entrant en compte avec le péché, de telle sorte qu’il se
glorifie lui-méme infiniment ; je vois la manifestation glorieuse et la parfaite harmonie de tous les attributs
divins ; je vois I’amour, et un amour tel qu’il captive et persuade mon cceur en I’affermissant et en le
détachant de tout autre objet, a proportion qu’il réalise cet amour ; je vois la sagesse, et une sagesse qui
confond les démons et étonne les anges ; je vois la puissance, et une puissance qui renverse tous les
obstacles ; je vois la sainteté, et une sainteté qui repousse le péché jusqu’aux limites les plus reculées de
I’univers moral, et qui est I’expression la plus forte qui pit étre donnée de I’horreur que Dieu a du péché, je
vois la grace, et une grace qui place le pécheur dans la présence méme de Dieu, — bien plus, dans le sein de
Dieu. Ou pourrais-je voir ces choses ailleurs qu’a la croix ? Regardez de tous cotés, vous ne trouverez jamais
rien qui réunisse d’une maniére aussi pleine et glorieuse ces deux grandes choses : « Gloire a Dieu dans les
lieux treés hauts » et « paix sur la terre ».

Quelle valeur n’a donc pas la croix a ce premier point de vue, comme fondement de la paix du croyant,
de son culte et de sa relation éternelle avec le Dieu que cette croix révele d’une maniére aussi glorieuse !
Quelle valeur n’a-t-elle pas pour Dieu, comme étant la base sur laquelle il peut avec justice déployer en plein
toutes ses incomparables perfections, et agir a 1’égard du pécheur selon toute I’é¢tendue de sa grace ! La croix
a pour Dieu une valeur telle que, comme I’a trés bien dit un écrivain moderne, « tout ce que Dieu a dit, tout
ce qu’il a fait, dés le commencement, prouve que la croix occupait la premiére place dans son cceur. Et faut-il
nous en étonner, quand nous savons que le Fils bien-aimé de Dieu devait étre cloué a cette croix et, 1a, étre
I’objet de la honte et de toutes les souffrances que les hommes et les démons pourraient amonceler sur sa
téte, parce qu’il prenait plaisir a faire la volonté de son Pére et a racheter les enfants de sa grace ? La croix
sera le grand centre d’attraction, comme 1’expression la plus parfaite de son amour pendant toute 1’éternité ».
Ensuite, comme base de notre service actif et de notre témoignage, la croix réclame, de notre part, la plus
sérieuse attention. Il est a peine nécessaire de dire qu’a ce point de vue, la croix est aussi parfaite qu’au point
de vue précédent. La croix, qui me met en relation avec Dieu, m’a séparé du monde. Un mort en a fini avec



le monde, et le croyant, étant mort en Christ, est crucifié¢ au monde et le monde lui est crucifié (Gal. 6:14), et
étant ressuscité avec Christ, il est uni a Lui dans la puissance d’une vie et d’une nature nouvelles.
Inséparablement uni a Christ, le croyant partage nécessairement son acceptation auprés de Dieu et sa
rejection de la part du monde. Ces deux choses vont ensemble : la premiére nous constitue adorateurs et
citoyens du ciel ; la seconde nous constitue témoins et étrangers sur la terre ; la premicre nous introduit au-
dedans du voile ; la seconde nous fait sortir hors du camp ; et I’une est aussi parfaite que 1’autre. Si la croix
s’est placée entre moi et mes péchés, et m’a mis en paix avec Dieu, elle s’est placée aussi entre moi et le
monde, et elle m’associe a Christ le rejeté des hommes, faisant de moi un objet de leur inimitié, tout en me
constituant en méme temps [’humble et patient témoin de cette grace précieuse, insondable et éternelle, qui a
été révélée en elle.

Le croyant devrait bien comprendre ces deux aspects de la croix de Christ, et étre en état de les
distinguer. Il ne devrait pas faire profession de jouir des bénédictions de I’un, tout en refusant d’entrer dans
les conditions de I’autre. S’il a I’oreille ouverte pour entendre la voix du Christ en dedans du voile, il devrait
I’avoir ouverte aussi pour entendre cette voix hors du camp. S’il saisit ’expiation qui a été accomplie sur la
croix, il devrait aussi réaliser de fait la rejection dont elle est nécessairement accompagnée. C’est notre
heureux privilége, non seulement d’en avoir fini avec le péché, mais aussi d’en avoir fini avec le monde.
Tout est compris dans la doctrine de la croix ; c’est pourquoi un apotre a pu dire : « Mais qu’il ne m’arrive
pas a moi de me glorifier, sinon en la croix de notre Seigneur Jésus Christ, par laquelle le monde m’est
crucifié, et moi au monde » (Gal. 6:14). Paul considérait le monde comme une chose qui devait étre clouée a
la croix ; et le monde, en crucifiant Christ, avait crucifi¢é tous ceux qui lui appartenaient. Méditons
sérieusement ces choses ; méditons-les sincérement et avec pri¢re, et que le Saint Esprit nous en fasse
réaliser la puissance pratique.

Revenons maintenant a notre sujet. Il n’est pas dit combien de temps Abram s’arréta a Charan :
cependant Dieu, dans sa grace, attendit son serviteur jusqu’a ce que, libre de toute entrave, il obéit en plein a
son commandement. Toutefois, il n’y eut pas et il ne pouvait y avoir d’accommodement entre le
commandement et les circonstances dans lesquelles Abram se trouvait selon la nature. Dieu aime trop ses
serviteurs pour les priver du bonheur complet qui accompagne une entiére obéissance.

Il est bon de remarquer qu’ Abram ne regut aucune nouvelle révélation pendant son séjour a Charan. Pour
que Dieu nous donne de nouvelles lumiéres, il faut que notre conduite soit a la hauteur de la lumicre qu’il
nous a déja communiquée. « Il sera donné a celui qui a ». Tel est le principe divin. Souvenons-nous toutefois
que Dieu ne nous trainera jamais a la remorque dans le sentier de I’obéissance et du vrai service ; faire ainsi,
compromettrait cette excellence morale qui caractérise toutes les voies de Dieu. Dieu ne nous traine pas ; il
nous attire, et nous fait marcher ainsi dans le chemin qui conduit au bonheur ineffable qui est en lui-méme ;
et si nous ne comprenons pas qu’il est de notre intérét de renverser toutes les barriéres de la nature pour
répondre a I’appel de Dieu, nous manquons a la grace qui nous a été faite. Mais, hélas ! nos cceurs
comprennent peu ces choses : nous commengons par compter les sacrifices, les empéchements et les
difficultés, au lieu de courir dans le chemin de I’obéissance, pleins d’ardeur, parce que nous connaissons et
aimons Celui dont I’appel a retenti a nos oreilles.

Chaque pas dans le chemin de I’obéissance est accompagné de bénédictions réelles, parce que
I’obéissance est le fruit de la foi, et que la foi nous associe avec Dieu et nous introduit dans une communion
vivante avec lui. En considérant I’obéissance a ce point de vue, nous verrons sans peine combien elle difféere
du légalisme dans chacun de ses traits. Le principe 1égal place I’homme, chargé de tout le poids de ses
péchés, sur le sentier du service pour servir Dieu en gardant la loi : il en résulte que I’ame est toujours
torturée, et que, loin de courir dans le chemin de 1’obéissance, elle n’y est point méme entrée encore. La
vraie obéissance, au contraire, n’est que la manifestation ou le fruit d’une nouvelle nature communiquée par
la grace. Dieu, dans sa bonté, donne a cette nouvelle nature des préceptes pour la guider ; et il est
parfaitement certain que la nature divine, guidée par les préceptes divins, ne produit jamais le légalisme. Ce



qui constitue le 1égalisme, c’est la vieille nature essayant de suivre les préceptes divins ; or, essayer de régler
la nature déchue de I’homme, par la pure et sainte loi de Dieu, est aussi inutile qu’absurde. Comment la
nature déchue pourrait-elle respirer un air aussi pur ? Il faut que tous deux, et la nature et 1’air, soient divins.

Mais Dieu ne communique pas seulement au croyant une nature divine et ne le guide pas seulement par
ses préceptes divins, il place encore devant lui des espérances conformes a cette nature. Ainsi, pour ce qui
concerne Abram, « le Dieu de gloire lui apparut » : et dans quel but ? Dieu voulait placer devant lui un objet
désirable, « le pays que je te montrerai ». Il n’y avait pas la de la contrainte, mais Dieu attirait I’ame. Selon
I’appréciation de la nouvelle nature ou de la foi, le pays de I’Eternel était bien meilleur que le pays d’Ur ou
Charan ; et quoiqu’elle n’elit pas vu ce pays, la foi en appréciait la beauté et la valeur, et estimait que, pour le
posséder, il valait la peine d’abandonner les choses présentes. C’est pourquoi nous lisons que « par la foi,
Abraham, étant appelé, obéit, pour s’en aller au lieu qu’il devait recevoir pour héritage ; et il s’en alla, ne
sachant ou il allait », c’est-a-dire que « il marcha par la foi et non par la vue ». Bien qu’il n’efit pas vu de ses
yeux, il crut dans son cceur, et la foi devint le grand mobile de son 4me. La foi repose sur un fondement bien
plus solide que I’évidence de nos sens, et ce fondement est la parole de Dieu : nos sens peuvent nous
tromper, la parole de Dieu, jamais.

Le systéme légal jette par-dessus bord la doctrine tout entiére de la nouvelle nature, ainsi que les
préceptes qui la guident et les espérances qui I’animent. Il enseigne qu’il faut renoncer a la terre pour obtenir
le ciel. Mais comment la nature déchue pourrait-elle abandonner ce a quoi elle est unie ? Comment pourrait-
elle étre attirée par ce en quoi elle ne voit aucun charme ? Le ciel n’a pas d’attrait pour la nature ; c’est la
derniére place ou elle aimerait a se trouver. Elle n’a de gott ni pour le ciel, ni pour ce qui occupe le ciel, ni
pour les habitants du ciel. S’il était possible que la nature entrat au ciel, elle y serait malheureuse. Elle est
incapable de renoncer a la terre et incapable de désirer le ciel. Il est vrai qu’elle serait contente d’échapper a
I’enfer et a ses tourments indescriptibles ; mais le désir d’échapper a I’enfer et le désir d’obtenir le ciel,
découlent de deux sources bien différentes. Le premier peut exister dans la vieille nature, le dernier ne se
trouve que dans la nouvelle. S’il n’y avait point d’« étang de feu » et point de « ver » et de « grincements de
dents » dans ’enfer, la nature ne le craindrait pas. Et ce principe est vrai a I’égard de tous les désirs et de
toutes les poursuites de la nature. Le systéme 1égal enseigne qu’il faut que nous abandonnions le péché avant
de pouvoir obtenir la justice ; mais la nature ne peut pas abandonner le péché ; et quant a la justice, elle la
hait positivement. Elle aimerait, il est vrai, une certaine mesure de piété, mais dans la pensée seulement et
avec I’espoir que la piété la préservera du feu de 1’enfer : la nature n’aime pas le christianisme, parce qu’il
introduit I’ame dans la jouissance actuelle de Dieu et de ses voies.

Combien « 1’évangile de la gloire du Dieu bienheureux » est différent a tous égards de tout ce systéme de
légalisme ! Cet évangile révele Dieu lui-méme, descendant en grace, otant le péché de la maniere la plus
absolue par le sacrifice de la croix, sur le fondement de la justice éternelle, Christ ayant souffert pour le
péché, car il a été fait péché pour nous. Et non seulement Dieu 6te le péché, mais il communique une vie
nouvelle, une vie de résurrection qui est la vie méme de son propre Fils, ressuscité et glorifié, une vie que
tout vrai croyant posse¢de en vertu de ce que, dans le conseil éternel de Dieu, il est uni a Celui qui fut cloué a
la croix, mais qui est maintenant sur le trone de la majesté dans les cieux. Cette nouvelle nature, comme nous
I’avons déja fait remarquer, Dieu, dans sa bonté, la guide par les préceptes de sa sainte parole, appliquée par
le Saint Esprit ; il ’encourage aussi en lui présentant des espérances indestructibles ; il lui révele a distance
«P’espérance de la gloire », «la cité qui a des fondements », « une meilleure patrie, c’est-a-dire une
céleste », les « plusieurs demeures » de la maison du Pére, des « harpes », « des palmes » et « des robes
blanches », un « royaume inébranlable », une éternelle union avec lui-méme dans ces régions du bonheur et
de la lumicre, ou la douleur et 1’obscurité ne sauraient entrer, la faveur inexprimable d’étre conduit, pendant
toute 1’éternité, « aux eaux paisibles et dans les verts paturages » de I’amour rédempteur.



Combien tout cela est différent des idées 1égales. Au lieu de m’appeler a délaisser les choses de la terre
que j’aime, pour obtenir le ciel que je hais ; a développer et a gouverner une nature déchue, Dieu, dans sa
grace infinie et en vertu du sacrifice que Christ a accompli, me communique une nature capable de jouir du
ciel et me donne un ciel dont cette nature peut jouir, et non seulement un ciel, mais lui-méme, source
intarissable de toute la joie du ciel.

Telle est la voie infiniment excellente de Dieu. C’est ainsi qu’il en a usé avec Abraham, avec Saul de
Tarse, et c’est ainsi qu’il agit a notre égard. Le Dieu de gloire montra a Abraham un meilleur pays que celui
d’Ur et de Charan ; il fit voir a Saul de Tarse une gloire si resplendissante que ses yeux furent fermés a toutes
les splendeurs de la terre, et qu’il ne les estima des lors que comme « des ordures », afin qu’il pit gagner le
Christ qui lui était apparu et dont la voix avait retenti jusque dans les profondeurs de son dme. Saul voyait un
Christ céleste dans la gloire, et pendant tout le reste de sa course ici-bas, malgré la faiblesse du « vase de
terre », ce Christ céleste et cette gloire céleste remplirent toute son ame.

« Et Abram passa au travers du pays, jusqu’au lieu de Sichem, jusqu’au chéne de Mor¢. Et le Cananéen
était alors dans le pays » (v. 6). La présence des Cananéens dans le pays de I’Eternel devait nécessairement
étre une épreuve pour Abram, un appel a sa foi et a son espérance, un exercice de cceur, une épreuve de
patience. Il avait laissé derriére lui Ur et Charan pour se rendre au pays dont « le Dieu de gloire » lui avait
parlé ; et 13, il trouve « les Cananéens ». Mais 13 aussi, il trouve I’Eternel. « Et 1’Eternel apparut 3 Abram, et
dit : Je donnerai ce pays a ta semence » (v. 7). La liaison de ces deux déclarations est d’une émouvante
beauté. « Le Cananéen était alors dans ce pays », et de peur que les regards d’Abram ne s’arrétassent sur ce
peuple, possesseur du pays, I’Eternel lui apparait comme étant celui qui lui donnait ce pays-13, a lui, et a sa
postérité pour jamais. Les pensées d’ Abram étaient ainsi tournées vers I’Eternel, et non vers les Cananéens :
et il y a 1a une instruction précieuse pour nous. Le Cananéen dans le pays est I’expression de la puissance de
Satan ; mais, au lieu de nous occuper de la puissance de Satan, qui nous tiendrait loin du pays de notre
héritage, nous sommes appelés a saisir la puissance de Christ qui nous y introduit. « Notre lutte n’est pas
contre le sang et la chair... mais contre la puissance spirituelle de méchanceté qui est dans les lieux
célestes » (Ephésiens 6:12). La sphére méme ot nous sommes appelés est la sphére de nos luttes. Devons-
nous en étre effrayés ? Mais non, car Christ y est pour nous ; Christ victorieux dans lequel nous sommes
« plus que vainqueurs ». C’est pourquoi, au lieu de nous livrer a un esprit de crainte, nous entretenons en
nous un esprit d’adoration. « Et Abram batit 1a un autel a 1’Eternel, qui lui était apparu ». « Et il se transporta
de la vers la montagne, a I’orient de Béthel, et tendit sa tente » (v. 7, 8). L’autel et la tente nous révelent les
deux traits principaux du caractére d’Abram : il a été adorateur de Dieu et étranger dans le monde ; il « n’a
pas eu ou poser son pied » (Actes 7:5), mais il possédait Dieu et cela lui suffisait.

Mais si Dieu répond a la foi, il I’éprouve aussi. La foi a donc ses épreuves. Il ne faut pas s’imaginer que
le croyant n’ait a parcourir qu’une voie facile et unie ; loin de 1a, au contraire, il rencontre sans cesse des
mers houleuses et un ciel orageux ; mais Dieu a voulu qu’il fit ainsi une plus profonde et plus mire
expérience de ce que Dieu est pour le coeur qui se confie en lui. Si le ciel était toujours serein, le sentier
toujours uni, le croyant ne connaitrait pas aussi bien le Dieu auquel il a affaire ; car nous savons combien le
ceeur est enclin a prendre la paix extérieure pour la paix de Dieu. Quand tout va bien autour de nous, que nos
biens sont en shreté, que nos affaires prosperent, que nos enfants et nos serviteurs se conduisent bien, que
notre habitation est agréable, que nous jouissions d’une bonne santé, que toutes choses, en un mot, répondent
a ce que nous pouvons désirer, combien ne sommes-nous pas disposés a confondre la paix qui repose sur un
tel état de choses, avec celle qui découle de la présence sentie de Christ ! Le Seigneur le sait ; c’est pourquoi,
quand nous nous reposons sur les circonstances, au lieu de nous reposer sur lui, il nous visite et, d’une
maniére ou d’une autre, il ébranle nos faux appuis.

Il y a plus ; nous sommes souvent portés a croire que telle voie est droite, parce qu’elle est exempte
d’épreuves et vice versa. C’est une grande erreur. Le sentier de 1’obéissance est souvent tout ce qu’il y a de
plus éprouvant pour la chair et le sang. Ainsi Abram fut non seulement appelé a rencontrer les Cananéens au



lieu ou Dieu lui avait dit aller, mais encore « il y eut une famine dans le pays » (v. 10). Abram devait-il en
conclure qu’il n’était pas a sa place ? Non, certainement, car il aurait jugé alors sur la vue de ses yeux, ce que
ne fait jamais la foi. C’est sans aucun doute une épreuve pour son cceur, quelque chose d’incompréhensible
pour sa nature ; mais pour la foi, tout est clair et facile. Lorsque Paul fut appelé en Macédoine, la prison de
Philippes fut presque la premiere chose qu’il rencontra. Un cceur, qui n’aurait pas ét€ en communion avec
Dieu, aurait vu, dans cette épreuve, un coup mortel porté a sa mission. Mais Paul ne mit jamais sa position en
question ; et il fut rendu capable de « chanter les louanges de Dieu » au sein méme de la prison, assuré qu’il
était que toutes les choses qui lui arrivaient étaient telles qu’elles devaient étre : et Paul avait raison ; car la
prison de Philippes renfermait un vaisseau de miséricorde qui, humainement parlant, n’eiit jamais entendu
’Evangile, si ceux qui I’annongaient n’eussent été jetés au lieu méme ot il se trouvait. En dépit de lui-méme,
le diable fut I’instrument dont Dieu se servit pour faire parvenir I’Evangile aux oreilles de 1’un de ses élus.

Or, Abram aurait di penser a 1’égard de la famine, comme Paul a I’égard de sa prison. Il se trouvait dans
la position méme ou Dieu I’avait placé, et il ne regut aucun ordre d’en sortir. La famine était 1a, il est vrai ; de
plus, ’Egypte était a sa portée, lui offrant la délivrance ; mais le sentier du serviteur de Dieu était
clair. Mieux vaut mourir de faim en Canaan, s’il le faut, que de vivre dans I'abondance en Egypte. 11 vaut
mieux souffrir dans la voie de Dieu, que d’étre a 1’aise dans celle de Satan. Mieux vaut étre pauvre avec
Christ, que riche sans lui. Abram en Egypte « eut du menu bétail et du gros bétail, et des anes, et des
serviteurs et des servantes, et des anesses, et des chameaux », preuve évidente, dira le cceur naturel,
qu’Abram fit bien de descendre en Egypte ; mais, hélas ! il n’eut en Egypte ni autel, ni communion avec
Dieu. Le pays du Pharaon n’était pas le lieu de la présence de 1’Eternel, et Abram en y descendant perdit plus
qu’il ne gagna. Il en est toujours de méme ; rien ne saurait jamais tenir lieu de la communion avec Dieu. La
délivrance d’une calamité temporaire et I’acquisition des plus grands biens sont de pauvres équivalents de ce
que I’on perd en s’éloignant, seulement d’un cheveu, du droit sentier de I’obéissance. Sont-ils nombreux
ceux d’entre nous qui peuvent ajouter leur amen a ceci ? Combien n’y en a-t-il pas qui, pour échapper a
I’épreuve et au travail inséparables de la voie de Dieu, se sont détournés pour suivre le courant du présent
siecle mauvais, et sont ainsi tombés dans un état de stérilité, de sécheresse, de tristesse et de ténébres
spirituelles ! Il est possible que, selon 1’expression vulgaire, ils aient « fait fortune », qu’ils aient accumulé
des richesses, gagné la faveur du monde, aient été « bien traités » par ses Pharaons ; mais toutes ces choses
peuvent-elles compenser la joie en Dieu, la communion avec Dieu, un cceur a I’aise, une conscience pure et
sans reproche, un esprit d’adoration et de reconnaissance, un témoignage vivant et un service efficace ?
Malheur a quiconque pourrait penser ainsi ! et cependant on a vu souvent toutes ces bénédictions vendues
pour un peu de bien-étre, un peu d’influence, un peu d’argent.

Veillons contre cette tendance a nous détourner du chemin de 1’obéissance simple et compléte ; chemin
étroit, mais toujours sur, quelquefois rude, mais toujours heureux et béni. Soyons vigilants a garder « la foi et
une bonne conscience », que rien ne saurait remplacer. Si I’épreuve survient, au lieu de nous détourner pour
aller en Egypte, attendons-nous a Dieu ; alors I’épreuve, au lieu d’étre pour nous une occasion de chute, sera
une occasion de montrer notre obéissance. Et lorsque nous sommes tentés de suivre le courant du monde,
souvenons-nous de celui « qui s’est donné lui-méme pour nos péchés, en sorte qu’il nous retirat du présent
siecle mauvais, selon la volonté de notre Dieu et Pére » (Gal. 1:4). Si tel a été son amour pour nous et tel son
jugement du caractere de ce présent siecle, qu’il se soit donné lui-méme pour nous, afin de nous en délivrer,
le renierons-nous en allant nous replonger de nouveau dans ce monde dont il nous a pour jamais délivrés par
sa croix ? A Dieu ne plaise ! Que le Tout-Puissant nous garde dans le creux de sa main et a I’ombre de ses
ailes, jusqu’a ce que nous voyions Jésus tel qu’il est, et que nous soyons comme lui et avec lui pour
toujours !

9 - Chapitre 13

Le commencement de ce chapitre nous met en présence d’un sujet qui est du plus grand intérét pour le
cceur. Lorsque, d’une manicre ou d’une autre, 1’état spirituel du croyant est venu a baisser et qu’il a perdu la
communion avec Dieu, il court le risque, dés que sa conscience commence a se réveiller, de ne pas saisir la
grace telle qu’elle est, et de ne pas entrer pleinement dans la réalité de sa restauration devant Dieu. Or, nous
savons que tout ce que Dieu fait, il le fait d’'une maniére qui est digne de lui-méme ; soit qu’il crée ou qu’il
sauve, soit qu’il convertisse ou qu’il restaure, il ne peut agir que selon ce qu’il est lui-méme : il glorifie son
nom dans toutes ses voies. C’est un grand bonheur pour nous, qui sommes toujours portés « a affliger le



Saint d’Israél » (Psaume 78:41), et qui le faisons surtout quand il s’agit de sa grace qui restaure. Dans le
chapitre qui nous occupe, nous voyons qu’Abram fut non seulement retiré du pays d’Egypte, mais encore
ramené « jusqu’au lieu ou était sa tente au commencement... au lieu ou était ’autel qu’il y avait fait
auparavant ; et Abram invoqua la le nom de I’Eternel » (v. 3-4). Dieu ne sera satisfait a 1’égard de celui qui
s’est égaré¢ ou qui est resté en arriére, que lorsqu’il ’aura ramené dans le droit chemin et qu’il ’aura
parfaitement rétabli dans sa communion. Nos ceeurs, pleins de propre justice, penseraient volontiers qu’une
place moins ¢élevée que celle qu’il occupait auparavant convient a un tel homme ; et il en serait ainsi, en
effet, s’il était question de nos mérites ou de notre caractére ; mais, comme il s’agit uniquement de grace, il
appartient a Dieu de déterminer la mesure du relévement ; et cette mesure nous est donnée dans le passage
que voici : « Si tu reviens, 6 Israél, dit I’Eternel, reviens & moi ! » (Jér. 4:1). Voila comment Dieu reléve ; et
faire autrement serait indigne de lui. Il ne restaure pas du tout, ou il le fait de maniére a exalter et a glorifier
les richesses de sa grace. Quand le [épreux était ramené dans le camp, il était conduit « a I’entrée de la tente
d’assignation » (Lév. 14:11) ; quand le fils prodigue revint a la maison paternelle, le pére le fit asseoir a table
avec lui ; quand Pierre fut relevé de sa chute, il put dire aux hommes d’Israél : « Vous avez renié le Saint et
le Juste » (Actes 3:14), les accusant ainsi précisément de ce qu’il avait fait lui-méme dans les circonstances
les plus aggravantes. Dans chacun de ces cas, et dans beaucoup d’autres, nous voyons que Dieu restaure
parfaitement : il ramene toujours I’ame a lui, dans toute la puissance de la grace, et dans toute la confiance de
la foi. «Si tu reviens, reviens amoi». « Abraham s’en alla jusqu’au lieu ou était sa tente
au commencement ».

En outre, I’effet de la restauration divine de ’ame est infiniment pratique : si, par son caractere, elle
confond le 1égalisme, I’effet qu’elle produit confond I’antinomianisme. L’ame restaurée aura un sentiment vif
et profond du mal dont elle aura été délivrée, et ce sentiment se manifestera par un esprit de vigilance, de
priére, de sainteté et de prudence. Dieu ne nous reléve pas pour que nous prenions le péché plus a la légere
encore, et que nous y retombions de nouveau ; il dit : « Va, dorénavant ne peche plus ! » (Jean 8:11). Plus le
sentiment de la grdce de Dieu qui nous a relevés est profond, plus le sentiment de la sainteté de ce
relévement sera profond. C’est un principe établi et enseigné d’un bout a I'autre de I’Ecriture, mais
spécialement dans deux passages bien connus, Psaume 23:3 et 1 Jean 1:9 « Il restaure mon ame ; il me
conduit dans des sentiers de justice a cause de son nom » ; et : « Si nous confessons nos péchés, il est fidele
et juste pour nous pardonner nos péchés et nous purifier de toute iniquité ». Le sentier qui convient a une
ame qui a été restaurée est « le sentier de la justice ». La jouissance de la grace produit une vie juste : parler
de grace, et vivre dans I’injustice, c’est « changer la grice de notre Dieu en dissolution » (Jude 4). Si « la
grace régne par la justice pour la vie éternelle » (Rom. 5:21), elle se manifeste aussi en ceuvres de justice qui
sont le fruit de cette vie. La grace, qui nous pardonne nos péchés, nous purifie de toute iniquité. Ce sont deux
choses qu’il ne faut jamais séparer ; qui, réunies ensemble, confondent, comme nous 1’avons déja dit, le
légalisme, aussi bien que 1’antinomianisme du cceur humain.

Mais il y eut, pour Abram, une épreuve bien plus grande que celle de la famine qui I’avait fait descendre
en Egypte, savoir celle qui provenait de la compagnie de quelqu’un qui, évidemment, ne marchait pas dans
I’énergie d’une foi personnelle, ni dans le sentiment de sa responsabilité individuelle. Il semble que, des le
commencement, Lot, dans sa marche, fut plutot poussé par I’influence et I’exemple d’ Abram, que par une foi
en Dieu qui lui fit propre ; et dans ce fait est renfermé un principe tout a fait général. En parcourant les
saintes Ecritures, nous voyons que, dans les grands mouvements produits par I’Esprit de Dieu, certaines
personnes, croyantes ou non, se sont associées a ces mouvements sans participer elles-mémes a la puissance
qui les avait produits. Ces personnes poursuivent leur chemin pendant un temps, soit en pesant comme un
corps mort sur le témoignage, soit en entravant celui-ci d’une maniére positive. Ainsi 1’Eternel avait appelé
Abram a quitter sa parenté ; mais Abram, au lieu de la quitter, ’emmene avec lui ; Térakh le retarde dans sa
marche, jusqu’au moment ou il est enlevé par la mort ; Lot I’accompagne un peu plus loin, jusqu’a ce que
« les convoitises a 1’égard des autres choses » (Marc 4:19) le surmontent et I’accablent entiérement.

On peut faire la méme observation dans le grand mouvement de la sortie d’Israél hors d’Egypte : « un
ramassis de peuple » suivit les Juifs, et devint pour eux un sujet de corruption, d’affaiblissement et de
trouble, comme nous voyons au chapitre 11:4, des Nombres : « Le ramassis de peuple qui était au milieu
d’eux s’éprit de convoitise, et les fils d’Israél aussi se mirent encore a pleurer, et dirent : Qui nous fera



manger de la chair ? » De méme encore aux premiers jours de I’Eglise, et depuis lors, dans tous les
mouvements produits par I’Esprit de Dieu, on a vu un grand nombre de personnes s’associer a ces
mouvements sous des influences diverses, mais qui, n’étant pas divines, n’ont été que passageres et ont laissé
ces personnes se retirer bient6t et reprendre leur place dans le monde. Rien ne subsistera que ce qui est de
Dieu : il faut que nous réalisions le lien qui nous unit au Dieu vivant ; il faut que nous sentions que c’est lui
qui nous a appelés a la position que nous occupons, autrement nous n’aurons ni fermeté ni constance dans
cette position. Nous ne pouvons pas suivre I’orniére d’un autre, simplement parce que cet autre y marche.
Dieu, dans sa grace, trace a chacun de nous le chemin qu’il doit suivre, donnant a chacun une sphere d’action
et des devoirs a remplir ; et nous sommes tenus de connaitre quelle est notre vocation et quels sont les
devoirs qui se rattachent a cette vocation, afin que, par la grace qui nous est donnée chaque jour, nous
puissions travailler efficacement a la gloire de Dieu. Il importe peu quelle est notre mesure, pourvu qu’elle
nous ait été départie de Dieu. Nous pouvons avoir « cinq talents », ou n’en avoir recu que « un seul » ; mais
si nous faisons valoir ce « seul » talent, les yeux arrétés sur notre Maitre, nous entendrons aussi certainement
de sa part ces paroles : « cela va bien », que si nous avions fait valoir les « cinq talents ». Paul, Pierre,
Jacques et Jean ont eu chacun « leur mesure » particuliére, leur ministére spécial, et il en est ainsi pour tous.
Nul ne doit intervenir dans le travail de 1’autre. Le charpentier a une scie, un rabot, un marteau et un ciseau,
et il se sert de chacun de ces instruments, selon qu’il en a besoin. Rien n’a moins de valeur que 1’imitation.
Dans le monde physique nous n’en voyons point, mais chaque étre créé remplit sa propre sphére, ses propres
fonctions ; et s’il en est ainsi dans le monde physique, combien plus dans le monde spirituel. Le champ est
assez vaste pour tous. Dans une méme maison, il y a des vaisseaux de grandeur et de formes différentes, et
tous sont nécessaires au maitre.

Examinons donc sérieusement, cher lecteur, si nous sommes conduits par une influence divine ou
humaine ; si notre foi repose sur la sagesse de ’homme ou sur la puissance de Dieu ; si ce que nous faisons,
nous le faisons parce que d’autres I’ont fait, ou parce que le Seigneur nous appelle a le faire ; si nous ne
faisons que nous appuyer sur ’exemple et I’influence de ceux qui nous entourent, ou si nous sommes
soutenus par une foi qui nous soit personnelle. C’est, sans aucun doute, un privilége que de jouir de la
communion des fréres ; mais si nous nous appuyons sur eux, nous ferons bientot naufrage ; — de méme, si
nous dépassons notre mesure, notre action en souffrira. Il est facile de voir si un homme travaille a sa place
et selon sa mesure : sachons étre toujours vrais et naturels. Celui qui, sans savoir nager, s’aventure dans une
eau profonde, aura a se débattre ; si un vaisseau appareille sans étre en état de prendre la mer et sans étre
équipé convenablement, il sera bientdt repoussé dans le port ou se perdra. Lot quitta « Ur des Chaldéens »,
mais il tomba dans la plaine de Sodome. L’appel de Dieu n’avait pas atteint son cceur, et son ceil était resté
fermé a la gloire de I’héritage de Dieu. Il y a pour chacun des serviteurs de Dieu un sentier éclairé de son
approbation et de la lumiére de sa face, et notre joie devrait étre d’y marcher. Son approbation suffit au coeur
qui le connait. Nous n’obtiendrons pas toujours I’approbation et le concours de nos fréres, nous serons
souvent mal compris ; mais ce sont des choses que nous ne pouvons pas éviter. « Le jour » mettra tout a sa
place, et le coeur fidele attendra, content, I’arrivée de ce jour, sachant qu’alors « Dieu rendra a chacun sa
louange » (1 Cor. 3:13 ; 4:5).

Il peut étre profitable d’examiner de plus prés ce qui engagea Lot a quitter le chemin du témoignage
public. Il y a, dans I’histoire de tout homme, un moment de crise qui révele le fondement sur lequel il
s’appuie dans sa marche, les motifs qui le font agir et les objets qu’il poursuit ; et il en fut ainsi de Lot : il ne
mourut pas a Charan, mais il tomba dans Sodome. La cause apparente de sa chute fut la querelle entre les
pasteurs de son bétail et ceux du bétail d’Abram : mais quand on ne marche pas avec un ceil simple et des
affections purifiées, on rencontre facilement une pierre qui vous fait broncher, si ce n’est pas un jour, ce sera
I’autre ; si ce n’est pas en un lieu, ce sera en un autre. Dans un sens, il importe peu quelle est la cause
apparente qui vous fait quitter le droit chemin ; la cause réelle reste cachée, bien loin peut-étre de I’attention
publique, dans les chambres secrétes des affections du cceur, 1a ou le monde, sous ou une forme ou sous une
autre, a trouvé a se loger. La querelle entre les bergers elit été facile a apaiser sans dommage spirituel, soit
pour Lot, soit pour Abram. Elle ne fit, en réalité, que fournir a ce dernier I’occasion de montrer la magnifique
puissance de la foi, et cette ¢lévation morale et céleste dont la foi revét celui qui croit ; tandis qu’elle ne fit
que manifester la mondanité dont le coeur de Lot était rempli. Cette querelle de bergers ne produisit pas plus



la mondanité dans le cceur de Lot, que la foi dans le cceur d’Abram ; elle ne fit que mettre en lumiére, dans
I’un et dans ’autre cas, ce qui existait de fait dans le cceur de chacun d’eux.

Il en est toujours ainsi ; des controverses et des divisions s’élévent dans 1’Eglise de Dieu, deviennent
pour plusieurs une occasion de chute, et les font retourner au monde, d’une maniére ou d’une autre ; et alors,
ces personnes s’en prennent aux controverses et aux divisions et font retomber sur ces choses la
responsabilité qui leur revient a elles-mémes, tandis qu’en réalité ces choses n’ont ét¢ que le moyen de
manifester le véritable état des ames et les penchants des cceurs. Quand le monde est dans le cceur, on en
trouve toujours le chemin ; et c’est montrer peu de grandeur morale que de blamer les hommes et les
circonstances quand la racine du mal git en nous-mémes, quelque déplorables que soient d’ailleurs les
controverses et les divisions. Il est triste et humiliant de voir des fréres se quereller en présence méme des
« Cananéens et des Phéréziens », tandis que leur langage devrait toujours étre : « Qu’il n’y ait point, je te
prie, de contestation entre moi et toi... car nous sommes freres » (v. 8, 9). Mais encore, pourquoi Abraham
ne choisit-il pas Sodome ? pourquoi la querelle ne le poussa-t-elle pas dans le monde et ne devint-elle pas
pour lui une occasion de chute ? — Il envisagea la difficulté au point de vue de Dieu. Son coeur n’était pas
moins susceptible d’étre attiré par des plaines bien arrosées, que celui de Lot ; mais il ne permit pas a son
coeur de choisir. 11 laissa le choix a Lot, et remit & Dieu le soin de choisir pour lui. Telle est la sagesse qui
vient d’en haut. La foi laisse toujours a Dieu le soin de fixer son héritage, comme aussi elle s’en remet a lui
du soin de I’y introduire. Elle peut dire : « Les cordeaux sont tombés pour moi en des lieux agréables ; oui,
un bel héritage m’est échu » (Ps. 16:6). Peu importe ou les « cordeaux » lui sont échus ; la foi juge qu’ils lui
échoient en des « lieux agréables », parce que ¢’est Dieu qui I’y a placée. Celui qui marche par la foi peut
laisser le choix volontiers a celui qui marche par la vue ; il dit : « Si tu prends la gauche, j’irai a droite ; et si
tu prends la droite, j’irai a gauche ». Il y a 1a, a la fois, du désintéressement et de I’¢lévation morale, et aussi
quelle sécurité !

On peut compter que, quelque étendus que soient les désirs de la nature et la portion qu’elle prendra, elle
ne mettra jamais la main sur le trésor de la foi : elle cherche sa portion dans une direction toute opposée. La
foi place son trésor en un lieu que la nature ne songerait jamais a visiter ; elle ne pourrait méme pas s’en
approcher si elle le voulait ; et quand elle le pourrait, elle ne le voudrait pas ; en sorte que la foi, en laissant le
choix a la nature, est en parfaite sécurité aussi bien qu’admirablement désintéressée.

Quel fut donc le choix de Lot, quand il put choisir ? Il prit pour sa part Sodome, le lieu méme sur lequel
le jugement allait éclater. Comment et pourquoi Lot fit-il un pareil choix ? C’est qu’il regarda a 1’apparence
extérieure, et non au caractere intrinséque et a la destinée future du lieu. Le vrai caractére de Sodome, c’était
la méchanceté (v. 13) ; et sa destinée future, le « jugement », la destruction par « le feu et le soufre du ciel ».
Mais, dira-t-on, Lot ignorait tout cela : ¢’était possible, et Abram aussi peut-&tre ? mais Dieu le savait, et si
Lot et laissé a Dieu le soin de « lui choisir un héritage », Dieu ne lui elit certainement pas donné un lieu
qu’il allait lui-méme détruire. Mais Lot voulut choisir lui-méme et jugea que Sodome lui convenait, bien que
Sodome ne convint pas a Dieu ; ses yeux s’arrétérent sur « les plaines bien arrosées », et son cceur fut captivé
par elles : « Il dressa ses tentes jusqu’a Sodome » (v. 10-12). Tel est le choix que fait la nature. « Démas m’a
abandonné, ayant aimé le présent siécle » (2 Tim. 4:10). Lot abandonna Abram pour la méme raison ; il
quitta le lieu du témoignage, et passa dans celui du jugement.

« Et I’Eternel dit & Abram, aprés que Lot se fut séparé de lui : Léve tes yeux, et regarde, du lieu ou tu es,
vers le nord, et vers le midi, et vers [’orient, et vers [’occident ; car tout le pays que tu vois, je te le donnerai,
et a ta semence, pour toujours » (v. 14-15). La « querelle » et la « séparation », bien loin de causer un
dommage spirituel a Abram, servirent a manifester les principes célestes qui le gouvernaient et fortificrent la
vie de la foi dans son ame ; elles servirent, en outre, a éclaircir sa voie et a le délivrer d’une compagnie qui
ne pouvait que l’entraver. Toutes choses, ainsi, concoururent au bien d’Abram, et lui procurérent une
moisson de bénédiction.



Souvenons-nous, et c’est 1a une vérité sérieuse et encourageante a la fois, qu’a la longue chacun trouve
son propre niveau, si je puis dire ainsi. Tous ceux qui courent sans &tre envoyés finissent par tomber d’une
maniére ou d’une autre, et reviennent aux choses qu’ils faisaient profession d’avoir abandonnées. D’un autre
cOté, tous ceux qui ont été appelés de Dieu, et qui s’appuient sur lui, sont soutenus par sa grace. « Le sentier
des justes est comme la lumiére resplendissante qui va croissant jusqu’a ce que le plein jour soit établi »
(Prov. 4:18). Cette pensée devrait nous rendre humbles et vigilants a prier : « Que celui qui croit étre debout
prenne garde qu’il ne tombe » (1 Cor. 10:12), car certainement, « il y a des derniers qui seront les premiers,
et il y a des premiers qui seront les derniers » (Luc 13:30). « Celui qui persévérera jusqu’a la fin, celui-1a sera
sauveé » (Matt. 10:22), est un principe qui, quelle qu’en soit I’application particuli¢re, a une portée morale
d’une grande étendue, On a vu maint vaisseau sortir ficrement du port, toutes ses voiles tendues, au milieu
des acclamations et des applaudissements de la foule, et paraissant promettre une traversée magnifique ;
mais, hélas ! les tempétes, les vagues, les sables et les récifs ont bientot changé 1’aspect des choses, et le
voyage, commenceé sous les auspices les plus favorables, s’est terminé par un désastre ! Je ne fais allusion ici
qu’au service et au témoignage, et nullement a la question de I’acceptation et du salut éternel de I’homme en
Christ : ce salut, que Dieu en soit béni, ne dépend en aucune maniére de nous, mais de Celui qui a dit : « Je
donne a mes brebis la vie éternelle, et elles ne périront jamais ; et personne ne les ravira de ma main » (Jean
10:28). Mais nous voyons fréquemment des chrétiens entrer dans un service ou un témoignage particulier,
sous I’impression qu’ils y sont appelés de Dieu ; et, aprés un temps, faillir dans leur course ; plusieurs, apres
avoir professé certains principes d’actions particuliers, a 1’égard desquels ils n’ont pas été enseignés de Dieu,
ou dont ils n’ont pas mirement pesé¢ les conséquences dans la présence de Dieu, finissent par violer
ouvertement ces mémes principes. Nous devons déplorer ces choses et les éviter avec soin. Il faut que chacun
recoive son appel et sa mission du Maitre lui-méme. Tous ceux que Christ appelle a un service particulier
seront infailliblement soutenus dans ce service, car jamais il n’envoie quelqu’un a la guerre a ses propres
dépens. Mais celui qui court, sans étre envoyé, non seulement fera I’expérience de sa folie, mais encore la
manifestera.

Ce n’est pas a dire toutefois qu’un homme puisse s’ériger jamais en représentant d’un principe
quelconque, ou se présenter comme modéle d’un caractére spécial de service ou de témoignage. A Dieu ne
plaise ! Ce serait pur orgueil, insigne folie ! L’affaire de celui qui enseigne est d’exposer les Ecritures, et
I’affaire d’un serviteur est de faire ressortir la volonté du maitre. Mais tout en comprenant et en admettant
ces choses, n’oublions pas qu’il faut calculer la dépense avant que d’entreprendre de batir une tour ou d’aller
a la guerre (Luc 14:28). On verrait moins de confusion et de miséres au milieu de nous, si nous prétions une
plus sérieuse attention a cette exhortation. Abram fut appelé de Dieu a quitter Ur pour Canaan ; aussi Dieu le
conduisit tout le long du chemin. Lorsque Abram s’arréta a Charan, Dieu ’attendit ; lorsqu’il descendit en
Egypte, Dieu le ramena ; quand il eut besoin de direction, Dieu le guida ; lorsqu’il y eut une querelle et une
séparation, Dieu prit soin de lui ; en sorte qu’Abram ne put que dire : « Oh ! que ta bonté est grande, que tu
as mise en réserve pour ceux qui te craignent ! » (Ps. 31:19). Abram ne perdit rien par la querelle : il eut,
aprés comme avant, sa tente et son autel. « Et Abram leva ses tentes, et vint et habita auprés des chénes de
Mamré, qui sont & Hébron ; et il batit 1a un autel a I’Eternel » (v. 18). Que Lot choisisse Sodome, Abram
cherche et trouve son tout en Dieu. Il n’y avait point d’autel & Sodome ; tous ceux, hélas ! qui cheminent
dans cette direction, cherchent tout autre chose qu’un autel. Ce n’est pas pour rendre culte a Dieu qu’ils vont
du coté de Sodome ; c’est ’lamour du monde qui les y conduit. Et, quand bien méme ils obtiendraient I’objet
de leur recherche, quelle en serait la fin ? L’Ecriture nous le dit « Il leur donna ce qu’ils avaient demandé,
mais il envoya la consomption dans leurs ames ! » (Ps. 106:15).

10 - Chapitre 14

Nous avons vu, dans ce chapitre, I’histoire de la révolte de cinq rois contre Kedor-Laomer et de la
bataille qui en fut la suite. Le Saint Esprit peut s’occuper des mouvements des « rois et de leurs armées »,
quand ces mouvements touchent en quelque manicre au peuple de Dieu. Abram n’était pas personnellement
impliqué dans cette révolte et dans ses conséquences : sa tente et son autel ne risquaient pas de donner lieu a
une déclaration de guerre, ni d’avoir a souffrir de I’explosion ou de I’issue de cette guerre. La part de
I’homme céleste ne peut jamais exciter la convoitise ou I’ambition des rois ou des conquérants de ce monde.



Mais si Abram n’était pas intéressé dans la bataille de « quatre rois contre cing », il n’en était pas de
méme de Lot, car celui-ci se trouvait, par sa position, enveloppé dans toute cette affaire. Aussi longtemps
que, par la grace, nous marcherons dans le sentier de la foi, nous serons placés en dehors des circonstances
qui affectent ce monde ; mais si nous abandonnons notre position sainte et céleste de « bourgeois des cieux »
(Phil. 3:20), et que nous recherchions un nom, une place et une part sur la terre, nous devons nous attendre a
participer aux convulsions et aux vicissitudes de ce monde. Lot s’était établi dans les plaines de Sodome, et
fut par conséquent profondément affecté par les guerres de Sodome. Quel témoignage Lot pouvait-il rendre
dans Sodome ? Un témoignage bien faible tout au plus ! Le fait méme qu’il s’était établi dans ce lieu avait
donné le coup de mort a son témoignage. S’il elit seulement prononcé une parole contre Sodome et son train,
il se fit condamné lui-méme, car pourquoi y était-il entré ? Mais il ne parait pas, d’aprés ce que nous lisons
dans 1’Ecriture, qu’en dressant ses tentes « jusqu’a Sodome », Lot ait eu, en aucune maniére, pour but de
rendre témoignage a Dieu. Des intéréts personnels et de famille semblent avoir été le mobile déterminant de
sa conduite ; et, bien que ’apotre Pierre nous dise que « Lot tourmentait de jour en jour son ame juste a
cause de leurs actions iniques », toujours est-il dit que Lot n’a pu avoir que peu de force pour combattre cette
méchanceté, alors méme qu’il elt été disposé a le faire.

A un point de vue pratique, il est important de remarquer que nous ne pouvons étre gouvernés par deux
objets a la fois. Je ne peux pas avoir pour but, en méme temps, mes intéréts temporels, et ceux de I’Evangile
de Christ. Rien n’empéche, sans doute, que je me propose de vaquer a mes affaires, et de précher aussi
I’Evangile ; mais il est clair que I’une ou ’autre de ces choses sera mon objet. Paul préchait I’Evangile tout
en faisant des tentes ; mais c¢’était 1’Evangile, non la fabrication des tentes, qui était son but. Si j’ai mes
affaires en vue, ma prédication ne sera qu’une ccuvre de formalisme sans fruits ; si méme elle n’est pas un
prétexte pour sanctifier ma cupidité. Notre coeur est perfide et nous trompe souvent d’une manicre étonnante,
quand nous désirons atteindre un but particulier. Il nous fournit les raisons les plus plausibles pour faire ce
que nous désirons, tandis que les yeux de notre entendement, obscurcis par des intéréts personnels, ou par
une volonté non jugée, sont incapables de discerner la nature de ces prétextes. Combien ne rencontre-t-on
pas de personnes qui, pour se maintenir dans une position qu’elles reconnaissent étre fausse, s’appuient sur
ce que cette position leur procure un cercle d’activité plus étendu ! « Ecouter est meilleur que sacrifice,
préter oreille meilleur que la graisse des béliers » (1 Sam. 15:22), telle est la seule réponse de Dieu a tous
ces raisonnements. L’histoire d’Abram et de Lot ne prouve-t-elle pas suffisamment que le moyen le plus siir
et le plus efficace de servir le monde, c’est d’étre fidele envers lui, en se séparant de Iui et en témoignant
contre lui ?

Cependant, souvenons-nous-en, la vraie séparation du monde ne peut résulter que de la communion avec
Dieu. Nous pourrions nous séparer du monde et faire de notre personne le centre de notre existence, comme
un moine ou un philosophe cynique ; mais la séparation pour Dieu est tout autre chose. L’'une glace et
desséche, 1’autre réchauffe et épanouit ; I’'une nous renferme en nous-mémes, 1’autre nous fait sortir de nous-
mémes et nous rend actifs dans I’amour pour les autres. L'une fait du « moi » et de ses intéréts notre centre,
I’autre donne a Dieu la place qui lui appartient. Ainsi, pour Abram, nous voyons que le fait méme de sa
séparation le rendit capable de rendre un service efficace a celui qui, par sa marche mondaine, s’était trouvé
impliqué dans la calamité : « Et Abram apprit que son frére avait été emmené captif, et il mit en campagne
ses hommes exercés, trois cent dix-huit hommes, nés dans sa maison, et poursuivit les rois jusqu’a Dan... Et
il ramena tout le bien, et ramena aussi Lot, son frére, et son bien, et aussi les femmes et le peuple » (versets
14-16). Apres tout, Lot était le frere d’Abram, et ’amour fraternel doit agir. « Un frére est né pour la
détresse » (Prov. 17:17) ; et il arrive souvent que 1’adversité amollit le cceur et le rend insensible a la bonté de
ceux-mémes dont nous avons di nous séparer. Il est digne de remarque également que, tandis que nous lisons
au verset 12: « Ils prirent aussi Lot, fils du frére d’Abram », le verset 14 dit : « Et Abram apprit que son
frére avait été emmené captif ». L’affection d’un cceur de frére répond aux besoins dun frére dans
I’adversité. Ceci est divin. Bien que la vraie foi nous rende toujours indépendants, elle ne nous rend jamais
indifférents ; elle ne s’enveloppe jamais tranquillement de chauds vétements, pendant qu’un frére souffre du
froid. La foi fait trois choses : elle « purifie le cceur » (Actes 15:9) ; elle « opére par ’amour » (Gal. 5:6) ;
elle « est victorieuse du monde » (1 Jean 5:4) ; et ces trois résultats de la foi apparaissent dans toute leur
beauté, en Abram. Son cceur était purifié des souillures de Sodome ; il montra une vraie affection pour Lot,



son frére ; et, finalement, il remporta une victoire compléte sur les rois. Tels sont les fruits de la foi, ce
principe céleste qui glorifie Christ.

Toutefois, celui qui marche par la foi n’est pas a 1’abri des assauts de I’ennemi ; souvent, de nouvelles
tentations viennent 1’assaillir immédiatement aprés une victoire. C’est ce qui arrive a Abram. « Et comme il
s’en revenait apres avoir frappé Kedor-Laomer et les rois qui étaient avec lui, le roi de Sodome sortit a sa
rencontre » (v. 17). Cette démarche cachait évidemment un perfide dessein. « Le roi de Sodome » représente
une pensée et une phase de la puissance de 1’ennemi bien différentes de celles que nous voyons en « Kedor-
Laomer et les rois qui étaient avec lui ». Le premier nous fait entendre comme le sifflement du serpent, ceux-
ci comme le mugissement du lion ; mais, soit qu’ Abram ait affaire au serpent, ou soit qu’il ait affaire au lion,
la grace du Seigneur lui suffit ; et cette grace agit en faveur du serviteur de Dieu au moment méme du besoin.
« Et Melchisédec, roi de Salem, fit apporter du pain et du vin, (or il était sacrificateur du Dieu Tres-Haut) ; et
il le bénit, et dit : Béni soit Abram de par le Dieu Tres-Haut, possesseur des cieux et de la terre ! et béni soit
le Dieu Tres-Haut, qui a livré tes ennemis entre tes mains ! » (v. 18-20). Nous avons a remarquer ici, en
premier lieu, le moment auquel Melchisédec entre en scéne et, en second lieu, le double effet de son
ministére. Ce n’est pas pendant qu’Abram est a la poursuite de Kedor-Laomer que Melchisédec vient a sa
rencontre ; mais bien quand le roi de Sodome est a la poursuite d’Abram ; ce qui fait, moralement, une tres
grande différence. Pour entrer dans une lutte d’un caractere plus sérieux que celle dont il venait de sortir,
Abram avait besoin d’une communion avec Dieu plus profonde aussi dans son caractére.

Le « pain et le vin » de Melchisédec restaurérent I’ame d’Abram, aprés sa lutte avec Kedor-Laomer ;
tandis que la bénédiction fortifia son ceeur pour la lutte qu’il allait avoir a soutenir contre le roi de Sodome.
Bien que victorieux, Abram était a la veille d’avoir a combattre ; c’est pourquoi le sacrificateur royal restaure
I’ame du vainqueur et fortifie le coeur du combattant. On éprouve une douce joie a considérer avec attention
la maniére dont Melchisédec présente Dieu a ’esprit d’Abram. Il I’appelle « le Dieu Trés-Haut, possesseur
des cieux et de la terre » ; puis il déclare qu’Abram est « béni » de la part de ce méme Dieu. C’est une
puissante préparation pour la rencontre avec le roi de Sodome. Un homme « béni » de Dieu n’avait pas
besoin de ce que 1’ennemi pouvait lui offtir ; et si « le possesseur du ciel et de la terre » occupait ses pensées,
« les biens » de Sodome ne pouvaient avoir que peu d’attrait pour lui. Aussi, comme on peut s’y attendre,
quand le roi de Sodome lui fait cette proposition : « Donne-moi les personnes, et prends les biens pour toi »,
Abram lui répond : « J’ai levé ma main vers ’Eternel, le Dieu Trés-Haut, possesseur des cieux et de la terre :
si, depuis un fil jusqu’a une courroie de sandale, oui, si, de tout ce qui est a toi, je prends quoi que ce soit,
afin que tu ne dises pas : Moi, j’ai enrichi Abram ! » Abram refuse d’étre enrichi par le roi de Sodome.
Comment aurait-il pu songer a délivrer Lot de la puissance du monde, si lui-méme avait été¢ gouverné par ce
monde ? Je ne puis délivrer mon prochain qu’autant que je suis libre moi-méme ; aussi longtemps que je suis
moi-méme dans le feu, il est impossible que j’en retire un autre. Le chemin de la séparation pour Dieu est le
chemin de la puissance, comme il est aussi le chemin de la paix et du bonheur.

Le monde, sous toutes ses formes diverses, est le grand instrument dont Satan se sert pour affaiblir les
mains et aliéner les affections des serviteurs de Christ ; mais, que Dieu en soit béni, quand le cceur est droit
envers lui, il vient toujours réjouir, encourager et fortifier au moment convenable. « Les yeux de I’Eternel
parcourent toute la terre, afin qu’il se montre fort, en faveur de ceux qui sont d’un ceeur parfait envers lui »
(2 Chr. 16:9). 1l y a la une vérité encourageante pour nos pauvres cceurs tremblants et craintifs, si nous
désirons résister « au monde, a la chair et a Satan ». Christ sera notre force et notre bouclier ; il « enseigne
mes mains pour le combat, mes doigts pour la bataille » (Ps. 144:1). Il « a couvert ma téte, au jour des
armes » (Ps. 140:7), et finalement « Il brisera bientdt Satan sous nos pieds » (Rom. 16:20). Puisse donc le
Seigneur garder nos coeurs dans I’intégrité envers Iui, au milieu de la scéne qui nous environne !



11 - Chapitre 15

« Apres ces choses, la parole de I’Eternel fut adressée a Abram dans une vision, disant : Abram, ne crains
point ; moi, je suis ton bouclier et ta trés grande récompense ». L’Eternel ne permettra pas que son serviteur
perde rien pour avoir rejeté les offres du monde. Il valait infiniment mieux, pour Abram, se trouver abrité
derriére le bouclier de I’Eternel, que de se réfugier sous la protection du roi de Sodome ; attendre sa « grande
récompense », que d’accepter « les biens » de Sodome. La position dans laquelle Abram est placé, au
premier verset de ce chapitre, représente d’une maniere admirable celle dans laquelle I’ame est introduite par
la foi en Christ. L’Fternel était son « bouclier », afin qu’il se reposit en lui. L’Eternel était sa
« récompense », afin qu’il trouve aussi son repos, sa paix, sa sécurité, son tout, en Christ. Nul dard de
I’ennemi ne peut pénétrer le bouclier qui protége le plus faible disciple de Jésus et quant a I’avenir, Christ le
remplit. La part ne s’épuise jamais ; 1’espérance ne rend jamais honteux ; et 'une et I’autre sont rendues
infailliblement stres par les conseils de Dieu et par I’expiation que Christ a accomplie. Nous jouissons
actuellement de ces choses par le ministére de I’Esprit Saint qui demeure en nous ; et puisqu’il en est ainsi, il
est évident que le croyant qui poursuit une carriére mondaine, ou qui se laisse aller a des désirs charnels, ne
saurait jouir du « bouclier », ni de la « récompense ». Si le Saint Esprit est contristé, il ne nous fera pas jouir
de ce qui constitue la part et ’espérance propres du croyant. Aussi voyons-nous dans cette partie de 1’histoire
d’Abram que, lorsqu’il fut revenu de la bataille et qu’il eut refusé 1’offre du roi de Sodome, Dieu se présente
a lui seul sous un double caractére : comme « son bouclier et sa grande récompense ». Ceci renferme un
volume de vérité pratique a méditer.

La fin du chapitre expose les deux grands principes sur lesquels reposent la qualit¢ de fils et celle
d’héritier. « Et Abram dit : Seigneur Eternel, que me donneras-tu ? Je m’en vais sans enfants, et 'héritier de
ma maison, ¢’est Eliézer de Damas. Et Abram dit : Voici, tu ne m’as pas donné de postérité ; et voici, celui
qui est né dans ma maison est mon héritier » (v. 2, 3). Abram désirait un fils, car il savait, par la parole méme
de Dieu, que « sa semence » devait hériter du pays (chap. 13:15). Les qualités de fils et d’héritier sont
inséparablement unies dans les pensées de Dieu. « Celui qui sortira de tes entrailles, lui, sera ton héritier » (v.
4). La qualité de fils est la vraie base de toute chose, et de plus, elle est le résultat du conseil souverain et de
I’opération de Dieu, ainsi que nous lisons dans 1’épitre de Jacques, chapitre 1:18: « De sa propre volonté, il
nous a engendrés » ; et, enfin, cette qualité repose sur le principe éternel et divin de la résurrection. Comment
pourrait-il en étre autrement ? Le corps d’Abram était « mort », en sorte que, ici, comme partout, la qualité
de fils n’a pu exister que dans la puissance de la résurrection. Sa nature est morte et ne saurait ni engendrer,
ni concevoir quoi que ce soit pour Dieu. L’héritage, dans toute son étendue et sa magnificence, se déployait
sous les yeux d’Abram ; mais I’héritier, ou était-il ? Le corps d’Abram, aussi bien que le sein de Sarai,
étaient « morts », mais I’Eternel est le Dieu de la résurrection, c’est pourquoi un « corps mort » est
précisément ce qu’il faut pour agir sur lui. Si la nature n’elit pas été morte il ett fallu que Dieu la fit mourir
avant de pouvoir manifester pleinement sa puissance : et une scene de mort, d’ou sont bannies toutes les
vaines et orgueilleuses prétentions de I’homme, est le théatre qui convient le mieux au Dieu vivant. Voila
pourquoi I’Eternel dit & Abram : « Regarde vers les cieux, et compte les étoiles, si tu peux les compter. Et il
lui dit : Ainsi sera ta semence ». Quand c’est le Dieu de résurrection que I’ame contemple, il n’y a pas de
limites aux bénédictions dont elle est I’objet ; car rien n’est impossible a Celui qui peut donner la vie a un
mort.

« Et Abram crut I’Eternel ; et il lui compta cela a justice ». L’imputation de la justice, faite ici 8 Abram,
repose sur la foi d’Abram en Dieu comme en Celui qui vivifie les morts. C’est sous ce caractére que Dieu se
révele dans un monde ou régne la mort ; et I’dme qui croit en lui, comme tel, est tenue pour juste devant
Dieu. L’homme est, par cela méme, nécessairement exclu comme coopérateur, car que peut-il faire au milieu
d’une scéne de mort ? Ressuscitera-t-il les morts ? Ouvrira-t-il les portes du sépulcre ? Saura-t-il se soustraire
a la puissance de la mort et franchir, vivant et libre, les limites de son triste domaine ? Non, assurément ; et
par conséquent, il ne peut pas effectuer la justice, ni s’établir dans la relation de fils. « Dieu n’est pas le Dieu
des morts, mais des vivants » (Marc 12:27) ; c’est pourquoi, aussi longtemps qu’un homme est sous la
puissance de la mort et sous la domination du péché, il ne peut connaitre ni la relation de fils, ni la condition
de la justice. Dieu seul peut donc conférer a I’homme 1’adoption d’enfants, comme lui seul peut imputer la
justice, et ces deux choses sont liées a la foi en lui comme en celui qui a ressuscité Christ d’entre les morts.



C’est sous cet aspect que 1’épitre aux Romains nous présente, au chapitre 4, la foi d’Abram, disant : « Or
ce n’est pas pour lui seul qu’il a été écrit que cela lui a été compté, mais aussi pour nous, a qui il sera
compté, a nous qui croyons en celui qui a ressuscité d’entre les morts Jésus notre Seigneur ». Le Dieu de
résurrection nous est présenté, « a nous aussi », comme |’objet de la foi, et notre foi en lui comme le seul
fondement de notre justice. Si, aprés avoir élevé ses yeux vers la volte céleste parsemée d’innombrables
¢étoiles, Abram les elit ensuite arrétés sur « son corps déja amorti », jamais il n’elit pu réaliser la pensée d’une
semence aussi nombreuse que les étoiles. Mais Abram n’eut pas égard a son propre corps, mais a la
puissance de Dieu en résurrection ; et puisque c’est cette puissance qui devait faire naitre la semence
promise, les étoiles des cieux et le sable qui est sur le bord de la mer n’étaient que de faibles images pour
donner une idée de son effet.

De méme, si un pécheur, qui entend la bonne nouvelle de I’Evangile, pouvait voir de ses yeux la pure
lumiére de la présence de Dieu, et qu’ensuite il descendit dans les profondeurs inexplorées de sa propre
nature pécheresse, il pourrait avec raison s’écrier : Comment parviendrai-je jamais en la présence de Dieu ?
Comment serai-je jamais en état d’habiter dans cette lumicre ? Mais si en lui-méme le pécheur se voit
absolument sans ressources, Dieu, son nom en soit béni, répond a tous ses besoins dans celui qui est
descendu du sein du Pére sur la croix et dans la tombe, et a été élevé sur le trone, remplissant ainsi, par sa
personne et son ceuvre, tout I’espace qui sépare ces deux points extrémes. Il ne peut rien y avoir de plus élevé
que le sein du Pére, — la demeure éternelle du Fils ; et rien de plus bas que la croix et le sépulcre ; mais
(merveilleuse vérité !) nous trouvons Christ dans le sein de Dieu et dans le sépulcre. Il descendit dans la
mort, afin de laisser derric¢re lui, dans la poussic¢re de la tombe, tout le poids des péchés et des iniquités de
son peuple, montrant dans la tombe la fin de tout ce qui est humain, la fin du péché, la derniére limite de la
puissance du diable. La tombe de Jésus est la grande fin de tout. Mais la résurrection nous transporte au-dela
de ce terme, et constitue le fondement impérissable sur lequel la gloire de Dieu et le bonheur de ’homme
reposent pour jamais. Dés que ’ceil de la foi contemple le Christ ressuscité, il trouve en lui une réponse
triomphante quant a tout ce qui concerne le péché, le jugement, la mort et le sépulcre. Celui qui les a tous
divinement vaincus est ressuscité des morts et s’est assis a la droite de la majesté dans les cieux ; et qui plus
est, ’Esprit de celui qui est ressuscité et glorifié fait du croyant un fils. Le croyant est sorti vivifi¢ de la
tombe de Christ, comme il est écrit: « Et vous, lorsque vous étiez morts dans vos fautes et dans
I’incirconcision de votre chair, il vous a vivifiés ensemble avec lui, nous ayant pardonné toutes nos fautes »
(Col. 2:13).

Nous voyons donc que, la qualité de fils étant fondée sur la résurrection, elle est unie a la justification, a
la justice et a la délivrance parfaite de tout ce qui, en quelque manicre, pouvait étre contre nous. Dieu ne
pouvait pas nous admettre en sa présence, tant que nous avions du péché sur nous ; il ne pouvait pas souffrir
une seule tache de péché sur ses fils et ses filles. Le pére de I’enfant prodigue ne pouvait admettre son fils
a sa table dans les haillons du pays étranger. Il pouvait aller au-devant de lui, se jeter a son cou et le baiser,
dans ces haillons : et ¢’était un acte digne de la grdce et qui caractérise cette grace d’une manic¢re admirable ;
mais il était impossible qu’il fit asseoir le fils a sa table, dans ses haillons. La grace qui a fait sortir le pére
au-devant du prodigue, régne par la justice qui ramena le prodigue dans la maison auprés du pére. Si le pére
elit attendu que le fils se fit lui-méme pourvu d’une robe pour se couvrir, ce n’elit pas été la grace, comme
aussi il n’elit pas été juste de I’introduire dans la maison dans ses haillons ; mais quand le pere sort au-devant
du fils prodigue et se jette a son cou, la grace et la justice brillent ensemble de tout 1’éclat et de toute la
beauté qui sont propres a chacune d’elles, mais ne donnent pas cependant au fils une place a la table du pére,
avant qu’il ne soit revétu d’une maniere digne de sa haute et bienheureuse position. Dieu en Christ est
descendu jusqu’au degré le plus bas de la condition morale de ’homme, afin que, par son abaissement, il
¢élevat ’homme au plus haut degré de félicité, dans la communion avec lui-méme. De tout cela, il ressort que
notre qualité de fils, avec toute la gloire et les priviléges qui s’y rattachent, ne tient absolument rien de nous.
Nous n’y sommes pas pour davantage que le corps amorti d’Abram et le sein mort de Sarai dans une
semence nombreuse comme les étoiles des cieux et comme le sable du bord de la mer. Tout est de Dieu.
« Dieu, le Pére », en a congu la pensée ; « le Fils » en a posé le fondement, et « le Saint Esprit » a élevé
Iédifice ; et sur cet édifice parait cette inscription : Par la grdce, par la foi, sans ceuvres de loi ! (Rom. 3:28,
et Eph. 2:8).



Mais le chapitre qui nous occupe nous présente aussi un sujet trés important, savoir :la qualité
d’héritier. La question de la filialité et de la justice étant réglée entierement, divinement et sans condition, le
Seigneur dit 4 Abram : « Je suis I’Eternel, qui t’ai fait sortir d’Ur des Chaldéens, afin de te donner ce pays-ci
pour le posséder » (v. 7). Ici est présentée et traitée la grande question de I’héritage, ainsi que le chemin
spécial que les héritiers élus ont a parcourir avant qu’ils parviennent a I’héritage promis. « Et si nous sommes
enfants, nous sommes aussi héritiers ; héritiers de Dieu, cohéritiers de Christ ; si du moins nous souffrons
avec lui, afin que nous soyons aussi glorifiés avec lui » (Rom. 8:17). Le chemin qui conduit au royaume
passe par la souffrance, 1’affliction et la tribulation ; mais graces a Dieu, par la foi, nous pouvons dire :
« Les souffrances du temps présent ne sont pas dignes d’étre comparées avec la gloire a venir qui doit nous
étre révélée » (Rom. 8:18) ; et encore : « Nous savons que notre légere tribulation d’un moment, opére pour
nous, en mesure surabondante, un poids éternel de gloire » (2 Cor. 4:17) ; et enfin : « Nous nous glorifions
dans les tribulations, sachant que la tribulation produit la patience, et la patience I’expérience, et 1’expérience
I’espérance » (Rom. 5:3, 4). C’est un grand honneur et un privilége réel pour nous, qu’il nous soit donné de
pouvoir boire a la coupe de notre bienheureux Maitre, et de pouvoir &tre baptisés de son baptéme ; de
traverser, dans une bienheureuse communion avec lui, le chemin qui conduit directement a notre glorieux
héritage. L’ Héritier et les cohéritiers parviennent a cet héritage par le sentier de la souffrance.

Toutefois, souvenons-nous que les souffrances, auxquelles les cohéritiers participent, sont dépourvues de
tout ¢lément pénal. Ils n’ont pas a souffrir sous la main de la justice infinie a cause du péché ; cette
souffrance-la, Christ, la sainte victime, 1’a pleinement endurée et épuisée sur la croix pour nous, alors qu’il
courba sa téte sacrée sous les coups de la justice divine. « Car aussi Christ a souffert une fois pour les
péchés » (1 Pierre 3:18), et ce « une fois », ce fut sur la croix, et nulle part ailleurs. Il n’a jamais souffert
pour le péché auparavant, et il ne pourra jamais souffrir de nouveau pour le péché. « En la consommation des
siécles, il a été manifesté une fois pour I’abolition du péché, par son sacrifice » (Héb. 9:26). « Le Christ... a
été offert une fois » (Héb. 9:28).

Il y a deux maniéres d’envisager le Christ souffrant : d’abord, comme frappé par I’Eternel ; ensuite,
comme rejeté par les hommes. Sous le premier aspect, il a souffert tout seul ; sous le second, nous avons le
privilége et I’honneur de lui étre associés. Frappé de la part de I’Eternel pour le péché, Christ a souffert tout
seul ; car qui elt pu souffrir avec lui ? Il porta seul la colére de Dieu. Il descendit seul « dans le torrent qui ne
tarit pas, dans lequel on ne travaille ni ne seme » (Deut. 21:4), et régla 1a pour toujours la question de nos
péchés. A cette partie des souffrances de Christ nous sommes redevables de tout pour 1’éternité ; mais nous
n’avons participé a ces souffrances en aucune maniére. Christ a combattu et a remporté la victoire, tout seul ;
mais il partage le butin avec nous. Il était seul dans le puits de la destruction et le bourbier fangeux (Ps.
40:2) ; mais des qu’il pose son pied sur le roc éternel de la résurrection, il nous associe a lui. Il était seul
quand il jeta le grand cri sur la croix (Marc 15:37) ; mais il a des compagnons quand il chante le Cantique
nouveau (Ps. 40:2, 3).

La question maintenant est de savoir si nous refuserons de souffrir avec [ui de la part des hommes, apres
qu’il a souffert pour nous de la part de Dieu. Que ce soit la une question est, en un sens, évident, a cause de
I’emploi constant que fait le Saint Esprit du mot « si » en relation avec ce sujet. « Si toutefois nous souffrons
avec lui » (Rom. 8:17) ; « si nous souffrons, nous régnerons » (2 Tim. 2:12). Il n’y a pas de question lorsqu’il
s’agit de la qualité de fils ; nous ne parvenons pas a la haute dignité de fils par la souffrance, mais par la
puissance vivifiante du Saint Esprit, fondée sur I’ceuvre accomplie de Christ, selon le conseil éternel de Dieu.
Rien ne peut toucher a cette position. Nous ne devenons pas membres de la famille par la souffrance, et Paul
ne dit pas cela aux Thessaloniciens, mais : « Pour que vous soyez estimés dignes du royaume de Dieu pour
lequel aussi vous souffrez » (2 Thes. 1:5). Les Thessaloniciens faisaient déja partie de la famille, mais ils
étaient destinés au royaume, et ¢’est au travers de la souffrance que passe le chemin qui y conduit ; de plus,
la mesure de leurs souffrances pour le royaume devait étre en rapport avec le degré de leur dévouement et de
leur conformité au Roi. Plus nous lui serons semblables, plus aussi nous souffrirons avec lui ; et plus notre
communion avec lui dans ses souffrances sera profonde, plus aussi le sera notre communion avec lui dans la
gloire. Il y a une différence entre la maison du Pére et le royaume du Fils ; dans la premiére, il s’agira d’une
position conférée ; dans la seconde, il s’agira de capacité. Tous mes enfants peuvent étre assis & ma table ;
mais la jouissance qu’ils auront de ma société et de ma conversation dépendra entierement de leur capacité.



L’un d’eux peut étre assis sur mes genoux, dans la pleine jouissance de sa relation d’enfant avec moi, sans
qu’il soit capable néanmoins de comprendre une seule de mes paroles ; un autre, peut-étre, fera preuve d’une
rare intelligence dans la conversation, sans qu’il soit pour cela au moindre degré, plus heureux que le petit
enfant que je tiens sur mes genoux. Mais s’il est question du service de mes enfants envers moi, ou de leur
identification publique avec moi, c’est évidemment tout autre chose. La comparaison dont je viens de me
servir n’est qu’une faible image, servant a faire ressortir la double idée de capacité dans le royaume du Fils,
et de position conférée dans la maison du Pére.

Souvenons-nous, toutefois, que souffrir avec Christ n’est pas le joug d’un esclave, mais un privilége et un
dévouement volontaire ; non une loi de fer, mais une faveur de la grice. « A vous il a été gratuitement
donné, par rapport a Christ, non seulement de croire en lui, mais aussi de souffrir pour lui » (Phil. 1:29). De
plus, il est bien certain que le vrai secret des souffrances pour Christ, c’est que nos affections soient
concentrées sur lui. Plus nous aimerons Jésus, plus aussi nous nous tiendrons prés de lui ; et plus nous nous
tiendrons pres de lui, plus nous I’imiterons fidélement ; et plus nous I’imiterons fidélement, plus aussi nous
souffrirons avec lui. Tout découle donc de I’amour pour Christ ; et ¢’est une vérité fondamentale, que « nous
I’aimons parce que Iui nous a aimés le premier » (1 Jean 4:19). Gardons-nous sur ce point, comme sur tous
les autres, d’un esprit 1égal ; quun homme ne s’imagine pas souffrir pour Christ sous le joug du 1égalisme.
Hélas ! il serait fort a craindre qu’un tel homme ne conniit pas encore Christ, ni la position bénie de fils, qu’il
ne flt pas encore établi dans la grace ; mais qu’il cherchat a entrer dans la famille par des ceuvres de loi,
plutdt qu’a parvenir au royaume par le sentier de la souffrance.

D’un autre coté, prenons garde de ne pas reculer devant la coupe et le baptéme de notre Maitre. Ne
faisons pas profession de jouir des bénéfices que sa croix nous assure, tout en refusant de participer a la
réjection qu’implique cette croix. Soyons convaincus que le sentier, qui conduit au royaume, n’est pas éclairé
par le soleil de la faveur du monde, et qu’il n’est pas semé des roses de son bonheur. Quand un chrétien
réussit dans le monde, il y a tout lieu de craindre qu’il ne marche pas en communion avec Christ. « Si
quelqu’un me sert, qu’il me suive ; et ou je suis, moi, la aussi sera mon serviteur » (Jean 12:26). Quel était le
but de la carriére terrestre de Christ ? A-t-il cherché a obtenir de I’influence et une position élevée dans ce
monde ? Non, mais il trouva sa place sur la croix, entre deux brigands condamnés. « Mais, dira-t-on, Dieu et
sa main étaient la ! » — cela est vrai, mais I’homme aussi ! Et cette derniére vérité entralne nécessairement
notre réjection de la part du monde, si nous marchons avec Christ. Notre association avec Christ nous ouvre
le ciel et nous rejette hors de ce monde ; or, si nous faisons profession d’étre au ciel sans que le monde nous
rejette, cela prouve qu’il y a quelque chose de faux dans la position que nous avons prise. Si Christ était sur
la terre aujourd’hui, quel serait son chemin, ou tendrait-il et ou se terminerait-il ? Que Dieu nous donne de
répondre a ces questions a la lumicre de cette Parole, qui est plus pénétrante qu’aucune épée a deux
tranchants et qui nous place, tels que nous sommes, sous le regard du Tout-Puissant ; et que le Saint Esprit
nous rende fideles envers notre Maitre absent, crucifié et rejeté. Celui qui marche selon 1’Esprit sera rempli
de Christ ; et étant rempli de lui, il sera occupé non de la souffrance, mais de celui pour lequel il souffre. Si le
regard est arrété sur Christ, les souffrances ne seront rien en comparaison de la joie présente et de la gloire a
Venir.

Jetons maintenant un coup d’ceil rapide sur la vision trés significative d’Abram, qui nous est rapportée
dans les derniers versets de ce chapitre : « Et, comme le soleil se couchait, un profond sommeil tomba sur
Abram ; et voici, une frayeur, une grande obscurité, tomba sur lui. Et I’Eternel dit & Abram : Sache
certainement que ta semence séjournera dans un pays qui n’est pas le sien, et ils 1’asserviront, et
I’opprimeront pendant quatre cents ans. Mais aussi je jugerai, moi, la nation qui les aura asservis ; et apres
cela ils sortiront avec de grands biens... Il arriva que le soleil s’étant couché, il y elit une obscurité épaisse ;
et voici une fournaise fumante, et un brandon de feu qui passa entre les pieces des animaux ».

On peut dire que I’histoire entiere d’Israél est résumée dans ces deux figures de la fournaise fumante et
du brandon. La premiére représente les diverses époques pendant lesquelles les Israélites ont été mis a
I’épreuve et ont souffert : leur longue servitude en Egypte, les temps de leur assujettissement aux rois de
Canaan, ceux de leur captivité a Babylone, et ceux, enfin, de leur dispersion actuelle. On peut considérer
Israél comme passant au travers de la fournaise fumante pendant toutes ces différentes périodes (voyez Deut.



4:20 ; 1 Rois 8:51 ; Esaie 48:10). Le brandon, au contraire, est I’image de ces phases de I’histoire d’Israél,
dans lesquelles I’Eternel apparait en grice pour secourir les siens : telles sont la délivrance d’Egypte, par la
main de Moise ; la délivrance de la puissance des rois de Canaan, par le ministére des Juges ; le retour de
Babylone, en vertu du décret de Cyrus, et enfin, la délivrance finale du peuple, quand Christ apparaitra dans
sa gloire. On ne parvient a I’héritage qu’au travers de la fournaise fumante et plus la fumée du four est
épaisse, plus aussi sera brillant le « brandon » ou « la lampe » du salut de Dieu.

L’application de ce principe n’est pas bornée au seul peuple de Dieu, dans son ensemble ; mais elle
concerne encore chacun de ceux qui le composent. Tous ceux qui sont jamais parvenus a une position
éminente, comme serviteurs, ont passé par la fournaise fumante avant que d’étre appelés a jouir du brandon
ou de la lampe. « Une frayeur, une grande obscurité » traversa 1’esprit d’Abram ; Jacob eut a supporter vingt
années de rudes travaux dans la maison de Laban ; Joseph trouva le four fumant de I’affliction dans les
prisons d’Egypte ; Moise passa quarante ans dans le désert. L’Ecriture nous montre 1’application de ce
principe relativement aux diacres ou « serviteurs » et aux évéques ou « surveillants ». Que les « serviteurs »
soient premicrement « mis a I’épreuve » ; et qu’ensuite ils « servent », étant trouvés « irréprochables » (1
Tim. 3:10) ; « Que le surveillant ne soit pas nouvellement converti, de peur qu’étant enflé d’orgueil, il ne
tombe dans la faute du diable » (1 Tim. 3:6). Etre enfant de Dieu est une chose ; étre serviteur de Christ en
est une autre et une toute différente. Si je place mon enfant dans mon jardin, il y fera peut-étre plus de mal
que de bien. Pourquoi ? Est-ce parce qu’il n’est pas un enfant bien-aimé ? Non, mais parce qu’il n’est pas un
serviteur exercé. La git toute la différence. Une relation et un emploi sont deux choses distinctes ; non que
tout enfant de Dieu n’ait quelque chose a faire, a souffrir, a apprendre, mais il demeure toujours vrai que
le service public et la discipline secrete sont intimement unis dans les voies de Dieu. Il faut que celui qui
parait beaucoup en public ait cette disposition humble, ce jugement miir, cet esprit soumis et mortifié, cette
volonté brisée, ce ton doux, qui sont les beaux et slirs résultats de la discipline secréte de Dieu. En général,
on verra que ceux qui se mettent en avant sans posséder, plus ou moins, les qualités morales dont nous
parlons, défaillent tot ou tard.

Seigneur Jésus, tiens tes faibles serviteurs bien pres de toi, et dans ta main !

12 - Chapitre 16

Ici nous voyons 'incrédulité s’emparer de I’esprit d’Abram et, encore une fois, le détourner pour un
temps du sentier de I’heureuse et simple confiance en Dieu. « Et Sarai dit 8 Abram : Tu vois que I’Eternel
m’a empéchée d’avoir des enfants » (v. 2). Ces paroles sont I’expression de I’impatience ordinaire de
I’incrédulité ; Abram aurait di les traiter en conséquence et attendre patiemment du Seigneur
I’accomplissement de la promesse ; mais notre pauvre cceur naturel préfere tout autre chose a une
position dattente : il aura recours a des expédients, a un plan ; il usera d’une ressource quelconque plutdt
que de rester dans une position qui lui pése. Ce sont deux choses fort différentes que croire une promesse ou
bien en attendre patiemment 1’accomplissement. La conduite d’un enfant nous en fournit de nombreux
exemples : quand nous promettons quelque chose a I’un de nos enfants, il n’a aucune idée de douter de notre
parole ; néanmoins nous pouvons le voir grandement agité, et impatient de savoir quand et comment nous
accomplirons notre promesse. Or, la conduite d’un enfant est un miroir dans lequel ’homme le plus sage
peut contempler sa propre image. Abram montre de la foi au chapitre 15 ; et cependant il manque de patience
au chapitre 16: et ainsi nous comprenons mieux le sens et la beauté de ce que nous lisons au chapitre 6 de
Iépitre aux Hébreux : « Afin que vous ne deveniez pas paresseux, mais imitateurs de ceux qui, par la foi et
par la patience, héritent ce qui avait été promis ». Dieu fait une promesse et la foi croit cette promesse ; —
I’espérance anticipe la promesse et la patience en attend tranquillement I’accomplissement.

Il y a dans le commerce ce qu’on appelle « la valeur actuelle » d’une lettre de change ou d’un billet a
ordre : il en est de méme dans le monde de la foi ; il y a aussi une valeur présente des promesses de Dieu, et
la mesure qui régle cette valeur est la connaissance expérimentale de Dieu dans le cceur : car c’est de notre
appréciation de Dieu que dépendra 1’évaluation que nous ferons de ses promesses ; de plus, I’ame soumise et



patiente trouve une riche et pleine récompense en s’attendant ainsi a Dieu pour I’accomplissement de tout ce
qu’il a promis.

Quand a Sarai, ce qu’elle dit 2 Abram revenait réellement a ceci : « L’Eternel m’a manqué ; peut-étre que
ma servante égyptienne me sera une ressource ». Tout, excepté Dieu, convient au cceur incrédule ; et on est
souvent étrangement surpris de voir a quelles futilités le croyant peut s’attacher, quand une fois il a perdu le
sentiment de la présence de Dieu, et qu’il oublie que sa fidélité ne fait jamais défaut et que lui-méme suffit a
tout. L’ame perd ainsi cette disposition paisible et cet équilibre, si nécessaires pour le témoignage fidele de
celui qui marche par la foi ; comme le monde, elle a recours a toute espece d’expédients, pour atteindre son
but ; et elle appelle cela : « faire un usage louable des moyens ».

Mais c¢’est une chose ameére, et dont les conséquences sont toujours funestes, que de se soustraire a une
dépendance absolue de Dieu. Si Sarai avait dit : « La nature m’a fait défaut, mais Dieu est ma ressource »,
tout et été bien différent ; elle fiit restée sur un terrain vrai, car, de fait, la nature lui avait fait défaut. Mais
c’était la nature sous une forme ; et Sarai, qui n’avait pas encore appris a détourner ses regards de la nature
sous foutes ses formes, voulut en essayer une autre. Au jugement de Dieu, comme a celui de la foi, la nature
ne valait pas mieux en Agar qu’en Sara : la nature, qu’elle soit vieille ou jeune, est la méme aux yeux de
Dieu et, partant, aux yeux de la foi. Mais cette vérit¢ n’a de puissance sur nous qu’autant que,
expérimentalement, Dieu est devenu le centre de notre existence. Du moment que nous détournons nos
regards de ce Dieu glorieux, nous sommes capables de nous livrer aux inventions les plus viles de
I’incrédulité ; et ce n’est qu’autant que nous nous appuyons sérieusement sur le Dieu vivant, seul vrai et seul
sage, que nous pouvons renoncer a tout ce qui est de la créature. Non que nous méprisions les instruments
dont Dieu se sert : ce serait de 1’indifférence et non de la foi. La foi fait cas de I’instrument, non a cause de
lui-méme, mais a cause de celui qui I’emploie ; tandis que I’incrédulité ne regarde que I’instrument et fait
dépendre le succes de la puissance apparente de cet instrument, au lieu d’en juger d’apres la vertu toute-
puissante de celui qui, en, grace, se sert de lui. Saiil, regardant David, et puis le Philistin, dit au premier :
« Tu ne saurais aller contre ce Philistin, pour combattre contre lui ; car tu n’es qu’un jeune gar¢on ». Mais
pour David, la question n’est pas de savoir s’il pourra vaincre le Philistin, mais si I’Eternel en a le pouvoir.

Le sentier de la foi est un sentier trés simple et tres étroit. La foi ne déifie, ni ne méprise les moyens ; elle
les apprécie pour autant que c’est Dieu réellement qui les emploie, et non pas au dela. Or, il y a une
différence trés grande entre I’emploi que Dieu fait de la créature pour me servir, et I’emploi que ’homme en
fait pour exclure Dieu ; on n’y prend pas assez garde. Dieu se servit des corbeaux pour nourrir Elie, mais
Elie ne se servit pas d’eux pour exclure Dieu. Quand le cceur est réellement occupé de Dieu, il ne se
préoccupe pas des moyens ; il compte sur Dieu, dans la douce assurance que, quels que soient les moyens
dont Dieu usera, il bénira, il aidera, il pourvoira.

Or, dans le cas qui nous occupe, il est évident qu’Agar n’était pas un instrument employé de Dieu pour
accomplir la promesse qu’il avait faite a Abram. Dieu avait promis un fils & Abram, mais il n’avait pas dit
que ce fils serait celui d’Agar, et le récit biblique nous apprend qu’Abram et Sarai, I’'un et ’autre,
augmenteérent leur peine, en ayant recours a Agar ; car, Agar, « voyant qu’elle avait congu, méprisa sa
maitresse », et ce ne fut méme 1a que le commencement de tous les chagrins qui furent le résultat de leur
empressement a recourir & des moyens humains. La dignité de Sarai fut foulée aux pieds par une esclave
égyptienne ; car Agar voyant 1’état de faiblesse dans lequel était sa maitresse, la méprisa. On ne conserve
réellement sa dignité et son autorité qu’autant que 1’on demeure dans une position de dépendance. Nul n’est
aussi indépendant de tout ce qui 1’entoure, que celui qui marche vraiment par la foi et qui ne s’attend qu’a
Dieu ; mais dés que I’enfant de Dieu se rend débiteur de la nature ou du monde, il perd la dignité de sa
position et ne tarde pas a le sentir. On ne comprend pas assez la perte qui résulte du plus petit écart dans le
chemin de la foi. Tous ceux qui suivent ce chemin rencontreront, sans aucun doute, des épreuves et du
travail, mais aussi ils peuvent étre assurés qu’ils seront plus que dédommagés par la joie et le bonheur qui
deviendront leur partage ; tandis que ceux qui s’écartent de ce chemin, rencontreront des épreuves bien plus
grandes, sans compensation aucune.



« Et Sarai dit a Abram : Le tort qui m’est fait est sur foi ». Quand nous avons manqué, nous sommes
souvent portés a jeter le blame sur un autre : Sarai ne faisait que recueillir le fruit de sa proposition,
cependant elle dit a Abram : « Le tort qui m’est fait est sur toi » ; puis, avec la permission d’Abram, elle
cherche a se débarrasser de I’épreuve que son impatience lui a attirée. « Et Abram dit a Sarai : Voici, ta
servante est entre tes mains, fais-lui comme il sera bon a tes yeux. Et Sarai la maltraita, et elle s’enfuit de
devant elle » (v. 5-6). Mais on ne réussit pas ainsi ; on ne se débarrasse pas de la « servante » par de mauvais
traitements. Quand nous faisons des fautes et que nous sommes appelés a en subir les conséquences, nous ne
pouvons pas nous soustraire a ces conséquences en usant d’orgueil et de violence. Nous essayons souvent de
ce moyen, mais nous ne faisons qu’aggraver le mal. Quand nous avons manqué, nous devrions nous
humilier, confesser notre faute et attendre de Dieu la délivrance. Mais nous ne voyons rien de semblable dans
la conduite de Sarai ; tout au contraire : elle n’a pas la conscience d’avoir mal fait ; et loin d’attendre de Dieu
la délivrance, elle cherche a se délivrer elle-méme, a sa maniere. Mais tous les efforts que nous faisons pour
redresser nos erreurs, avant de les avoir pleinement confessées, ne tendent qu’a rendre notre sentier plus
difficile. C’est pourquoi Dieu a voulu qu’Agar revint a sa maitresse, et mit au monde un fils, qui ne fut pas le
fils de la promesse, mais une épreuve pour Abram et pour sa maison, comme nous le verrons par la suite.

Tout ceci doit étre considéré a un double point de vue : en premier lieu, comme manifestation d’un
principe pratique d’une haute importance ; ensuite sous le point de vue de la doctrine. D’abord, nous
apprenons que, quand, par I’incrédulité de nos cceurs, nous sommes tombés dans quelque faute, ce n’est ni en
un moment, ni par nos propres artifices, que nous pouvons remédier a ces fautes. Il faut que les choses
suivent leur cours : « Ce qu’un homme séme, cela aussi il le moissonnera. Car celui qui séme pour sa propre
chair moissonnera de la chair la corruption ; mais celui qui séme pour I’Esprit moissonnera de I’Esprit la vie
éternelle » (Gal. 6:7-8). C’est 1a un principe invariable que nous rencontrons partout dans 1’Ecriture, et dans
notre propre histoire. Dieu pardonne le péché et restaure 1’ame ; mais il faut que nous recueillions ce que
nous avons semé. Abram et Sarai eurent a supporter pendant des années la présence de la servante et de son
fils, et ils ne purent se débarrasser d’eux que conformément a la volonté de Dieu. Il y a une bénédiction
particuliére a s’abandonner a Dieu. Si Abram et Sarai eussent fait ainsi dans le cas qui nous occupe, ils
n’auraient jamais été¢ tourmentés par la présence de la servante et de son fils ; mais puisqu’ils avaient eu
recours a la nature, il fallait qu’ils en subissent les conséquences. Souvent, hélas ! nous sommes « comme un
taureau indompté », tandis que notre bonheur serait de soumettre et faire taire notre &me comme un enfant
sevré aupres de sa mere (Ps. 131:2). Le taureau indompté nous représente celui qui se débat follement sous le
joug des circonstances, rendant son joug d’autant plus douloureux par les efforts qu’il fait pour s’en
débarrasser ; un enfant sevré est ’image de celui qui courbe humblement la téte sous chaque dispensation et
qui rend son lot d’autant plus agréable, par I’entiére soumission de son esprit.

Ensuite, au point de vue de la doctrine, nous sommes autorisés a considérer Agar et son fils comme des
figures de I’alliance des ceuvres et de tous ceux qui, par elle, sont nés pour la servitude. « Car il est écrit
qu’Abraham a eu deux fils, I’'un de la servante, et I’autre de la femme libre. Mais celui qui naquit de la
servante naquit selon la chair, et celui qui naquit de la femme libre naquit par la promesse. Ces choses
doivent étre prises dans un sens allégorique : car ce sont deux alliances, 1’une du mont Sina, enfantant pour la
servitude, et c’est Agar... » (Gal. 4:22-25). Dans cet important passage, la chair est mise en contraste avec la
promesse, et nous apprenons ainsi quelle est la pensée de Dieu non seulement quant a la signification du mot
chair, mais encore quant a 1’effort que fait Abram pour obtenir la semence promise, par le moyen d’Agar, au
lieu de se confier en la promesse de Dieu. Les deux alliances sont figurées par Agar et Sara, et sont
diamétralement opposées 1I’une a I’autre. « L’'une enfantant pour la servitude », en ce qu’elle soulevait la
question de la capacité de I’homme « a faire » et « a ne pas faire », et faisant dépendre la vie entiérement de
cette capacité : « Celui qui aura fait ces choses, vivra par elles ». C’est I’alliance d’Agar. Mais 1’alliance de
Sara révele Dieu comme le Dieu de la promesse, promesse entierement indépendante de I’homme et fondée
sur le bon vouloir et le pouvoir de Dieu pour 1’accomplir. Dieu n’attache aucun « si » a ses promesses. Il les
fait sans conditions, et est décidé a les accomplir ; et la foi compte sur lui, dans une parfaite liberté de ceeur.
Aucun effort de la nature n’est nécessaire a ’accomplissement des promesses de Dieu : et c’est précisément
a cet égard qu’Abram et Sarai faillirent. IIs tenteérent d’atteindre un certain but qui leur avait été¢ absolument
assuré par une promesse de Dieu. Ainsi fait I’incrédulité. Par son activité inquiéte, elle souléve des nuages



qui enveloppent I’ame et empéchent que les rayons de la gloire de Dieu ne I’atteignent. « Et il ne fit pas la
beaucoup de miracles a cause de leur incrédulité » (Matt. 13:58). Un des caracteres distinctifs de la foi, c’est
qu’elle laisse toujours a Dieu le champ libre pour la manifestation de lui-méme ; et assurément, quand Dieu
se manifeste, la place qui convient a ’homme est celle d’un heureux adorateur.

L’erreur, dans laquelle les Galates s’étaient laissés entrainer, consistait a ajouter quelque chose qui était
de « la nature », a ce que Christ avait déja accompli sur la croix. L’Evangile que Paul leur avait annoncé, et
que les Galates avaient recu, était la simple présentation de la grace de Dieu, absolue, sans réserve et sans
condition. « Jésus Christ avait été dépeint crucifié au milieu d’eux » (Gal. 3:1). Ce n’était pas simplement
une promesse de Dieu, mais une promesse divinement et glorieusement accomplie. Un Christ crucifié réglait
tout quant aux droits de Dieu et aux besoins de I’homme ; mais les faux docteurs renversaient ou cherchaient
a renverser tout 1’évangile de Christ, en disant : « Si vous n’avez pas ¢té circoncis selon ['usage de Moise,
vous ne pouvez €tre sauvés » (Actes 15:1) ; et ainsi, selon la déclaration de ’apdtre lui-méme, ils annulaient
réellement la grace de Dieu; et Christ était mort pour rien (Gal. 2:21). Il faut que Christ soit un
Sauveur complet, sinon il n’est pas un Sauveur du tout. Dés que quelqu’un dit : « A moins que vous ne soyez
ceci ou cela, vous ne pourrez étre sauvés », il renverse de fond en comble 1’évangile de Christ, attendu que
cet évangile me révele Dieu descendant jusqu’a moi, tel que je suis, pécheur coupable, misérable et perdu par
ma propre faute ; et de plus m’apportant une entiére rémission de fous mes péchés, et une pleine délivrance
de mon état de perdition, en vertu de 1’ceuvre accomplie par lui-méme sur la croix. C’est pourquoi si
quelqu’un dit : « Il faut que vous soyez ceci ou cela, pour étre sauvé », il dépouille la croix de toute sa gloire
et nous enléve toute notre paix ; car, si le salut dépend de ce que nous soyons, ou de ce que nous fassions
quelque chose, nous serons inévitablement perdus. Mais, Dieu en soit béni, il n’en est pas ainsi. Le grand
principe fondamental de 1’Evangile, c¢’est que Dieu est Tout et ’homme Rien : ce n’est pas un mélange de
Dieu et de ’homme ; tout est de Dieu. La paix que donne ’Evangile ne repose pas en partie sur I’ceuvre de
Christ, et en partie sur ’ceuvre de I’homme ; mais entierement et uniquement sur 1’ceuvre de Christ, parce
que cette ceuvre est parfaite, parfaite pour toujours, et qu’elle rend parfaits comme elle-méme tous ceux qui
mettent leur confiance en elle.

Sous la loi, Dieu se tenait, en quelque sorte, tranquille pour voir ce que I’homme pourrait faire : tandis
que, dans I’Evangile, nous voyons Dieu agissant et I’homme appelé a se tenir tranquille pour voir la
délivrance de Dieu (2 Chr. 20:17). Cela étant, I’ap6tre n’hésite pas a dire aux Galates : Vous avez rompu vos
liens avec Christ, vous tous qui vous justifiez par la loi (en nomo) ; vous étes déchus de la grace (Gal. 5:4). Si
I’homme a quelque chose a faire dans I’ceuvre du salut, Dieu est exclu ; et si Dieu est exclu, le salut est
impossible, attendu qu’il est impossible que I’homme accomplisse un salut par ce qui démontre qu’il est un
étre perdu ; si donc le salut est une question de grdce, il faut que tout soit grace. Il ne peut pas étre moiti¢ loi
et moiti¢ grace ; les deux alliances sont parfaitement distinctes. C’est Sara ou Agar : si c’est Agar, Dieu reste
en dehors ; si c’est Sara, I’homme reste en dehors, et il en est ainsi depuis le commencement jusqu’a la fin.
La loi s’adresse a I’homme ; elle le met a I’épreuve, elle manifeste quelle est réellement sa valeur, elle
démontre qu’il est déchu, elle le place et le tient sous la malédiction aussi longtemps qu’il a affaire avec elle,
c’est-a-dire aussi longtemps qu’il est vivant. « La loi a autorit¢ sur I’homme aussi longtemps qu’il vit »
(Rom. 7:1), mais quand il est mort, son autorité cesse nécessairement pour ce qui est de lui (voyez Rom. 7:1-
6; Gal. 2:19; Col. 2:20 ; 3:3), bien qu’elle conserve cette autorité dans toute sa force pour maudire tout
homme vivant. L’Evangile, au contraire, affirmant que ’homme est perdu, déchu, mort, révéle Dieu tel qu’il
est, comme le Sauveur de ceux qui sont perdus ; comme celui qui pardonne aux coupables, qui vivifie ceux
qui sont morts ; il ne nous présente pas Dieu comme exigeant quoi que ce soit de ’homme (car que pourrait-
on attendre d’un homme qui est mort en faillite ?), mais comme manifestant sa libre grace en rédemption.

La différence entre les deux alliances, de la loi et de la grace, est donc immense, et fait comprendre la
force extraordinaire du langage de 1’apotre dans 1’épitre aux Galates : « Je m’étonne » ; — « Qui vous a
ensorcelés ? » — « Je crains pour vous ». — « Je suis en perplexité a votre sujet ». — « Je voudrais que ceux
qui vous bouleversent se retranchassent méme ! » — Tel est le langage du Saint Esprit qui connait la valeur
d’un Christ complet, d’un salut complet, et qui sait aussi combien la connaissance de 1’un et de 1’autre est
nécessaire a un pécheur perdu. Nous ne retrouvons ce méme langage dans aucune autre épitre, pas méme
dans celle aux Corinthiens, bien qu’il y elt parmi ceux-ci des désordres de la nature la plus grossicére a



réprimer. Toute faute et toute erreur de I’homme peuvent étre corrigées par 1’introduction de la grace de
Dieu ; mais les Galates, comme Abram dans ce chapitre, se détournaient de Dieu et revenaient a la chair.
Quel remede imaginer pour un pareil cas ? Comment corriger une erreur qui consiste & abandonner ce qui
seul peut remédier a tout ? Déchoir de la grace, c’est retourner sous la loi, de laquelle on ne peut recueillir
que « la malédiction ».

Puisse le Seigneur nous affermir dans sa grace excellente !

13 - Chapitre 17

Ce chapitre nous fait voir comment Dieu remédie a la faute d’Abram. « Et Abram était agé de quatre
vingt dix-neuf ans ; et 1’Eternel apparut & Abram, et lui dit : Je suis le Dieu Tout-puissant ; marche devant ma
face, et sois parfait » (*). Ce passage a une signification d’une grande portée. Il est évident que, lorsque
Abram accepta 1’expédient de Sarai, il ne marchait pas devant la face du Dieu Tout-puissant. La foi seule
nous rend capables de vivre librement devant la face du Tout-puissant ; au lieu que ’incrédulité introduit
toujours plus ou moins le moi, les circonstances, les causes secondaires, et autres choses de cette nature, et
nous prive ainsi de cette joie et de cette paix, de cette sérénité et de cette sainte indépendance, qui sont le
partage de celui qui s’appuie sur le bras du Tout-puissant. Pensons-y bien : Dieu n’est pas pour nos ames
cette constante réalité, qu’il devrait étre ou qu’il serait pour nous, si nous marchions avec une foi plus simple
et dans une dépendance plus entiére de lui.

(*) Quand Abraham est appelé a étre « parfait », cela ne signifie pas qu’il dut étre parfait en lui-méme, ce
qui est et a toujours été impossible, mais simplement parfait quant a I’objet de ses affections, c’est-a-dire que
son espérance et son attente devaient étre parfaitement et sans partage concentrées sur le « Dieu Tout-
puissant ».

Le mot « parfait » est employé au moins dans quatre sens différents dans le Nouveau Testament. Nous
lisons en Matt. 5:48: « Soyez donc parfaits comme votre Pére céleste est parfait ». Le contexte ici nous
apprend que le mot « parfait » se rapporte au principe de notre marche, car un peu plus haut, dans le méme
chapitre, au verset 44, nous lisons : « Aimez vos ennemis... en sorte que vous soyez les fils de votre pere qui
est dans cieux : car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et envoie sa pluie sur les justes et
sur les injustes ». Etre « parfait » dans le sens du verset 48, signifie donc : agir d’aprés un principe de grace
envers tous, méme envers ceux qui nous injurient et nous font du mal. Un chrétien, qui entre en proces et en
contestation pour soutenir ses droits, n’est pas « parfait comme son Pére » ; car son Pére agit en grdce, tandis
qu’il agit en justice.

Il n’est pas question de savoir s’il est juste ou injuste d’entrer en proces avec les gens du monde (pour ce
qui regarde les freres, 1 Cor. 6 est concluant), mais tout ce que nous voulons établir, ¢’est que tout chrétien
qui entre en proces agit d’une maniére entierement opposée au caractére de son Pére ; car son Pére n’entre
pas en proces avec le monde. Il ne siége pas maintenant sur un trone de jugement, mais sur un trone de
miséricorde et de grace. Il répand ses bénédictions sur ceux qui, s’il entrait en proces avec eux, seraient déja
condamnés. Il est donc évident qu’un chrétien qui fait comparaitre un homme en justice n’est pas « parfait,
comme son Pére qui est dans les cieux est parfait ».

La parabole, a la fin de Matt. 18, nous apprend que celui qui veut maintenir ses droits ne connait ni le
vrai caractere, ni les effets de la grace. Le serviteur n’était pas injuste, en réclamant ce qui lui était df, mais il
était impitoyable. 11 différait complétement de son maitre. Dix mille talents lui avaient été remis, et il pouvait
néanmoins étrangler son compagnon de service pour cent misérables deniers ! Quelle en fut la conséquence ?
Il fut livré aux bourreaux ; il perdit le sentiment béni de la grace, et dut recueillir les fruits amers de son
insistance a soutenir ses droits, alors qu’il était lui-méme un objet de la grdce. Remarquez, en outre, qu’il est
appelé « un méchant serviteur », non parce qu’il devait « dix mille talents », mais parce qu’il n’avait pas
remis les « cent deniers ». Il y avait suffisamment de grdce chez le maitre pour acquitter les dix mille
talents ; mais le serviteur n’en avait pas assez pour acquitter les cent deniers. Cette parabole a une voix
solennelle pour tous les chrétiens qui entrent en proces ; car bien que dans ’application il soit dit : « Ainsi
aussi mon Pére céleste vous fera, si vous ne pardonnez pas de tout votre cceur, chacun a son frére » ;



cependant le principe est d’une application générale, et nous démontre que celui qui a recours a la justice
perd le sentiment de la grace.

Le chapitre 9 de 1’épitre aux Hébreux nous présente un autre sens du mot « parfait », et ici encore c’est le
contexte qui détermine ce sens. Il s’agit de perfection « quant a la conscience » (comp. vers. 9), et cet emploi
du mot « parfait » est d’une haute importance. L’adorateur sous la loi ne pouvait jamais avoir une conscience
parfaite, par la raison bien simple qu’il n’avait jamais un sacrifice parfait. Le sang d’un taureau ou d’un bouc
ne pouvait pas « oter les péchés », et la valeur qu’il pouvait avoir n’était jamais que pour un temps, mais non
pas pour toujours ; en sorte qu’il ne pouvait rendre la conscience parfaite. Maintenant le plus faible croyant a
le privilege d’avoir une conscience parfaite. Pourquoi ? Est-il meilleur que 1’adorateur sous la loi ?
Nullement, mais il a un meilleur sacrifice. Si le sacrifice de Christ est parfait, et s’il est parfait pour toujours,
la conscience du croyant est parfaite et parfaite pour toujours (comp. versets 9-14 ; 25-26; 10:14). Le
chrétien qui n’a pas une conscience parfaite, déshonore le sacrifice de Christ ; car c¢’est comme s’il disait que
ce sacrifice n’a pas aboli le péché, et que les effets du sacrifice de Christ ne sont que temporaires et non point
éternels ; or, qu’est-ce autre chose, sinon rabaisser le sacrifice de Christ au niveau des sacrifices de
I’économie mosaique ?

Il est nécessaire de bien distinguer entre la perfection dans la chair et la perfection quant a la conscience.
Prétendre a la premiere, c’est exalter le moi ; rejeter la derniere c’est déshonorer Christ. L’enfant en Christ
devrait avoir une conscience parfaite ; tandis que Paul n’avait ni ne pouvait avoir une chair parfaite. La chair
n’est pas présentée dans I’Ecriture comme une chose qui doive étre perfectionnée, mais crucifiée. La
différence est immense. Le chrétien a du péché en lui, mais non sur lui. Pourquoi ?

Parce que Christ, qui n’eut jamais de péché en lui, avait du péché sur lui, lorsqu’il fut cloué a la croix.

Enfin, au chapitre 3 de 1’épitre aux Philippiens, nous trouvons deux autres sens du mot « parfait ».
L’apdtre dit : « Non que j’aie déja recu le prix ou que je sois déja parvenu a la perfection », apres quoi il dit,
un peu plus loin : « Nous tous donc qui sommes parfaits, ayons ce méme sentiment ». Le mot « parfait »
dans le premier passage se rapporte a la pleine et éternelle conformité de I’apotre avec Christ dans la gloire,
et dans le dernier il se rapporte au fait que Christ est 1’objet exclusif de nos cceurs.

« Marche devant ma face ». La vraie puissance consiste a marcher devant la face du Dieu fort ; pour cela,
il faut que le ceeur ne soit occupé d’aucun autre objet que de Dieu lui-méme. Si nous nous reposons sur la
créature, nous ne marchons pas devant Dieu, mais devant la créature. Il est de la derniére importance pour
nous que nous sachions devant qui nous marchons et quel est I’objet que nous poursuivons. Qu’avons-nous
en vue et sur qui nous reposons-nous, dans ce moment méme ? Dieu remplit-il notre avenir tout entier ; les
hommes et les circonstances n’y entrent-ils pour rien ? La créature n’y a-t-elle point de place ? Le seul
moyen de s’élever au-dessus du monde, c’est de marcher par la foi, parce que la foi remplit la scéne si
complétement de Dieu, qu’il ne reste plus de place pour la créature et pour le monde. Si Dieu remplit tout le
champ de ma vue, tout autre objet disparait, et je puis dire avec le Psalmiste : « Mais toi, mon ame, repose-
toi paisiblement sur Dieu ; car mon attente est en /ui. Lui seul est mon rocher et mon salut, ma haute retraite :
je ne serai pas ébranlé » (Ps. 62:5-6). La nature parle autrement, non qu’elle veuille exclure Dieu
entiérement, a moins qu’elle ne soit sous I’influence directe d’un scepticisme audacieux et blasphémateur ;
mais son regard et son attente seront toujours partagés.

I1 est bon d’observer que Dieu ne partage pas plus sa gloire avec la créature, quant a ce qui concerne les
détails de notre vie actuelle de tous les jours que pour ce qui concerne le salut. Depuis le commencement
jusqu’a la fin il faut que ce soit lui réellement, et Iui seul. Il ne suffit pas que nous dépendions de Dieu en
paroles, tandis que, de fait, notre coeur se repose sur la créature. Dieu mettra tout en lumicére, il éprouvera le
cceur, et placera la foi dans la fournaise. « Marche devant ma face, et sois parfait ». Tel est le chemin qui
conduit au vrai but. — Quand, par la grace, I’ame cesse de s’attendre a la créature, alors, et alors seulement,
elle est dans les dispositions voulues pour que Dieu puisse agir ; et quand Dieu agit, tout va bien. Il ne laisse
rien inachevé : il régle parfaitement tout ce qui concerne ceux qui mettent en lui leur confiance. Quand la
souveraine sagesse, la toute-puissance et I’amour infini agissent ensemble, le cceur croyant peut jouir d’un
doux repos. A moins que nous ne puissions trouver quelque circonstance trop grande ou trop petite pour « le
Dieu Tout-puissant », nous n’avons aucune raison de nous inquiéter de quoi que ce soit ; et c’est 1a une vérité
puissante et bien propre a placer tous ceux qui croient dans la bienheureuse position ou nous trouvons Abram
dans ce chapitre. Dés que Dieu lui eut positivement dit : Abandonne-moi tout, et je pourvoirai a tout, au-dela
de tes plus ambitieux désirs et de tes plus chéres espérances : la semence, [’héritage et tout ce qui en découle,
sont parfaitement et éternellement assurés selon 1’alliance du Dieu Tout-puissant, — alors « Abram tomba



sur sa face » (v. 3). Bienheureuse position ! la seule qui, devant le Dieu vivant, créateur du ciel et de la terre,
possesseur de toutes choses, « le Dieu Tout-puissant », convienne a un pécheur faible, dénué et inutile.

« Et Dieu parla avec lui ». C’est quand I’homme est dans la poussiére que Dieu peut lui parler en grace.
La position que prend ici Abram est I’expression de I’abaissement complet en la présence de Dieu : il se tient
devant Dieu dans le sentiment de sa faiblesse et de son néant, et cet abaissement est le sir précurseur de la
révélation de Dieu lui-méme a I’ame. C’est quand la créature se tient ainsi devant Dieu, que Dieu peut se
montrer tel qu’il est, dans toute la gloire de sa personne. Il ne donnera pas sa gloire a un autre. Il peut se
révéler, et permettre a I’homme d’adorer en présence de cette révélation ; mais jusqu’a ce que ’homme
prenne la place qui lui convient, Dieu ne peut pas déployer son caractére. Quelle différence entre les
positions d’ Abraham dans ces deux chapitres ! Dans 1’un, il a la nature devant lui ; dans I’autre, il est dans la
présence du Dieu Tout-puissant. La, il agissait ; ici, il adore ; 1a, il avait recours a ses propres combinaisons
et a celles de Sara ; ici, il s’abandonne avec tout ce qui le concerne, son présent et son avenir, dans les mains
de Dieu, et il lui permet d’agir en lui, pour lui, et par lui. C’est pourquoi Dieu peut dire : « Je te ferai », « Je
t’établirai », « Je te donnerai », « Je te bénirai ». En un mot, Dieu seul et son ccuvre sont en cause et la est le
vrai repos du pauvre coeur qui a appris a se connaitre un peu.

Lalliance de la circoncision est maintenant introduite. Il faut que chacun des membres de la famille de la
foi, sans exception aucune, porte dans son corps le sceau de son alliance. « On ne manquera point de
circoncire celui qui est né dans ta maison et celui qui est acheté de ton argent ; et mon alliance sera en votre
chair comme alliance perpétuelle. Et le male incirconcis, qui n’aura point été circoncis en la chair de son
prépuce, cette ame sera retranchée de ses peuples : il a violé mon alliance » (v. 9-14). Le chapitre 4 de
I’épitre aux Romains nous apprend que la circoncision était « le sceau de la justice de la foi » (v. 11).
« Abram crut Dieu, et cela lui fut compté a justice ». Etant ainsi tenu pour juste, Dieu met son « sceau » sur
lui.

Le sceau par lequel, maintenant, le croyant est scellé n’est pas, comme alors, une marque en la chair,
mais ce « Saint Esprit de la promesse, par lequel vous avez été scellés pour le jour de la rédemption » (Eph.
4:30). Ceci est fondé sur I’éternelle relation du croyant avec Christ et sur sa parfaite identification avec lui
dans la mort et la résurrection, ainsi qu’il est écrit (Col. 2:10-13) : « Et vous étes accomplis en lui, qui est le
chef de toute principauté et autorité, en qui aussi vous avez été circoncis d une circoncision qui n’a pas €té
faite de main, dans le dépouillement du corps de la chair par la circoncision du Christ, étant ensevelis avec
lui dans le baptéme, dans lequel aussi vous avez été ressuscités ensemble par la foi en 1’opération de Dieu
qui I’a ressuscité d’entre les morts. Et vous, lorsque vous étiez morts dans vos fautes et dans I’incirconcision
de votre chair, il vous a vivifiés ensemble avec lui, nous ayant pardonné toutes nos fautes ». Ce magnifique
passage nous apprend ce que la circoncision représentait réellement. Tout croyant est de « la circoncision »
en vertu de son association vivante avec celui qui, par sa croix, a pour toujours aboli tout ce qui s’opposait a
la parfaite justification de son Eglise. Il n’y a pas eu une seule tache de péché sur la conscience des siens, ni
un principe de péché dans leur nature, dont Christ n’ait porté le jugement sur la croix ; et maintenant, les
croyants sont envisagés comme ¢étant morts avec Christ, comme ayant été couchés dans la tombe avec lui et
ayant été ressuscités avec lui, et rendus agréables en lui ; leurs péchés, leurs iniquités, leurs transgressions,
leur inimitié, leur incirconcision, ayant été complétement 6tés par la croix. La sentence de mort est inscrite
sur la chair ; mais le croyant posséde une vie nouvelle unie au Chef ressuscité dans la gloire.

Dans le passage que nous venons de citer, I’apotre nous apprend que I’Eglise est sortie vivifiée de la
tombe de Christ ; et de plus, que le pardon des péchés de I’Eglise est aussi complet et aussi entiérement
I’ceuvre de Dieu que 1’a été la résurrection de Christ d’entre les morts. Or nous savons que la résurrection de
Christ a été le résultat de I’intervention de 1’excellente grandeur de la force de Dieu, ou selon I’opération de
la puissance de sa force (voyez Eph. 1:19). Quelle expression énergique pour dire la grandeur et la gloire de
la rédemption, aussi bien que le solide fondement sur lequel elle repose.



Quel repos, quel parfait repos le coeur et la conscience trouvent ici ! Quelle délivrance compléte pour une
ame fatiguée et chargée | Tous nos péchés sont ensevelis dans la tombe de Christ ; pas un seul, méme le plus
petit, n’est resté en dehors ! Dieu a fait cela pour nous. Tout ce que son ceil pénétrant a pu découvrir en nous,
il I’a placé sur la téte de Christ lorsqu’il était attaché a la croix ! Ce fut alors, et sur cette croix, que Dieu
jugea Christ, au lieu de nous juger pour toujours en nous plongeant dans les peines de 1’enfer ! Tels sont les
précieux fruits des conseils merveilleux, insondables et éternels de 1’amour rédempteur. Nous sommes
« scellés », non pas d’un sceau extérieur, en la chair, mais du Saint Esprit. Toute la famille de la foi est
scellée de ce sceau. La valeur et ’invariable efficace du sang de Christ sont telles que le Saint Esprit, la
troisieme personne de la Trinité éternelle, peut venir faire sa demeure dans chacun de ceux qui ont mis en
elles leur confiance.

Que reste-t-il donc a faire a ceux qui savent ces choses, sinon de « demeurer fermes, inébranlables,
abondant toujours dans 1’ceuvre du Seigneur » ? O Seigneur, qu’il en soit ainsi par la grace de ton Saint
Esprit !

14 - Chapitre 18

Ce chapitre nous fournit un bel exemple des résultats d’une vie de séparation et d’obéissance : « Si
quelqu’un m’aime, il gardera ma parole, et mon Pére I’aimera, et nous viendrons a lui, et nous ferons notre
demeure chez lui » (Jean 14:23). Ce passage, mis en rapport avec le contenu du chapitre qui nous occupe,
montre que le genre de communion dont jouit une &me obéissante est absolument inconnu a celui qui se meut
dans une atmosphére mondaine.

Ceci ne touche en aucune maniére la question du pardon ou de la justification. Tous les croyants sont
revétus de la méme robe de justice ; ils sont tous placés devant Dieu, sous une seule et méme justification. La
méme vie descend de la Téte qui est au ciel, et se répand dans tous les membres sur la terre. Cette importante
doctrine, développée a plusieurs reprises déja dans les pages qui précédent, est établie de la maniére la plus
claire dans les Ecritures. Mais nous avons a nous souvenir que la justification et les fruits de la justification
sont deux choses entiérement différentes. Etre un enfant est une chose ; étre un enfant obéissant en est une
autre. Or, un pere aime un enfant obéissant et fera de lui le dépositaire de ses pensées et de ses plans. N’en
serait-il pas de méme de notre Pére céleste ? Les paroles de notre Seigneur (Jean 14:23-24) mettent cette
question hors de doute, et démontrent, de plus, que prétendre aimer Christ, et ne pas « garder sa parole », est
de I’hypocrisie : « Si quelqu’un m’aime, il gardera ma parole ». Si donc nous ne gardons pas sa parole, c’est
la preuve évidente que nous ne marchons pas dans I’amour du nom de Christ. Notre amour pour Christ se
montre en ce que nous faisons les choses qu’il nous a commandées, et non en ce que nous disions : Seigneur,
Seigneur ! A quoi sert de dire : I’y vais, Seigneur, tandis que le coeur ne songe pas a aller ? (comp. Matt.
21:28-32).

Bien qu’Abraham soit tombé dans des fautes de détail, nous voyons cependant en lui quelqu’un qui, a
tout prendre, se distingue par une vie avec Dieu élevée, vraie, intime, et qui, dans la partie de son histoire que
nous méditons dans ce moment, jouit de trois priviléges particuliers, savoir : d’offrir a Dieu quelque chose
qui lui est agréable ; d’étre en pleine communion avec Dieu, et d’intercéder pour les autres devant Dieu. Ce
sont la autant de glorieux priviléges qui accompagnent une marche sainte, une vie de séparation et
d’obéissance. L’obéissance est agréable & I’Eternel comme étant le fruit de sa propre grace dans nos ceeurs.
Nous voyons comment le seul homme parfait qui ait jamais existé faisait les délices du Pere : a plusieurs
reprises Dieu lui rend témoignage du ciel, en disant : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j’ai trouvé
mon plaisir » (Matt. 3:17). La vie de Christ sur la terre était, pour le ciel, un sujet de joie continuelle ; toutes
ses voies faisaient monter sans cesse un encens de bonne odeur devant le trone de Dieu. De la créche a la
croix, il a toujours fait les choses qui étaient agréables a son Pére. Il n’y avait dans ses voies ni interruption,
ni variation, ni point saillant. Il fut le seul parfait. En lui seul le Saint Esprit a pu tracer une vie parfaite ici-
bas. Quand nous suivons le cours de I’histoire sacrée, nous rencontrons ¢a et la une ame qui,
occasionnellement, a réjoui le ciel. Ainsi, dans le chapitre qui nous occupe, nous trouvons I’étranger a



Mamré, dans sa tente, offrant a I’Eternel ce qui peut le satisfaire : — les dons sont offerts avec amour et
acceptés avec bon vouloir.

Ensuite nous voyons Abraham jouissant d’une communion intime avec 1’Eternel, intercédant auprés de
lui, d’abord pour ce qui le concerne personnellement (v. 9-15), puis pour les habitants de Sodome (v. 22-33).
Quel affermissement pour le cceur d’Abraham dans la promesse de Dieu : « Sara aura un fils ! » Cependant,
cette promesse ne fit que produire un sourire chez Sara, comme elle avait fait pour Abraham au chapitre
précédent.

L’Ecriture parle de deux sortes de « rire » ; d’abord, il y a celui dont I’Eternel remplit la bouche de son
peuple, alors que, dans un moment de grande épreuve, il leur vient en aide d’une maniére signalée : « Quand
1’Eternel rétablit les captifs de Sion, nous étions comme ceux qui songent. Alors notre bouche fut remplie de
rire, et notre langue de chants de joie ; alors on dit parmi les nations : I’Eternel a fait de grandes choses pour
ceux-ci » (Ps. 126:1-2). Ensuite, il y a le rire que I’incrédulité met dans notre bouche, lorsque les promesses
de Dieu sont trop glorieuses pour étre regues dans nos cceurs €troits, ou quand les moyens extérieurs dont
Dieu se sert sont trop petits, a notre jugement, pour I’accomplissement de ses grands desseins. Nous n’avons
pas honte du premier de ces rires et nous ne craignons pas de ’avouer. Les fils de Sion n’ont pas honte de
dire : « Alors notre bouche fut remplie de rire ». Nous pouvons rire de bon cceur quand c’est I’Eternel qui
nous fait rire. « Et Sara le nia, disant : je n’ai pas ri, car elle eut peur ». L’incrédulité fait de nous des laches
et des menteurs ; la foi nous donne de la hardiesse et nous rend vrais ; elle nous rend capables de « nous
approcher avec confiance », et « avec un cceur vrai » (Héb. 4:16 ; 10:22).

Mais il y a plus : Dieu fait d’Abraham le dépositaire de ses pensées et de ses desseins a 1’égard de
Sodome ; car, bien que Sodome ne concerne pas personnellement Abraham, il est assez prés de Dieu pour
que Dieu I'instruise de ses secrets desseins a 1’égard de cette ville. Si nous voulons connaitre les intentions
de Dieu a I’égard du présent si¢cle mauvais, il faut que nous soyons entiérement séparés de celui-ci et que
nous ne prenions aucune part a ses projets et a ses spéculations. Plus nous nous tiendrons prés de Dieu, plus
nous serons soumis a sa Parole, plus aussi nous connaitrons ses pensées a I’égard de toutes choses. Nous
n’avons pas besoin d’étudier les journaux pour apprendre ce qui va arriver dans le monde : I’Ecriture nous
révele tout ce qu’il nous importe d’en savoir. Ses pures et saintes pages nous font connaitre tout ce qui
concerne le caractére, le cours et la destinée de ce monde. Si, au contraire, nous avons recours aux hommes
du monde pour nous instruire de ces choses, Satan s’en servira peut-&tre pour nous tromper et nous empécher
de voir. Si Abraham fiit allé a Sodome pour se mettre au fait de ce qui s’y passait ; s’il se fiit adressé a
quelqu’un de ses chefs les plus intelligents pour savoir ce qu’il pensait de 1’état de Sodome et de ses
perspectives d’avenir dans ce moment-1a, que lui aurait-il répondu ? Sans aucun doute, il elt dirigé
I’attention d’Abraham sur les entreprises agricoles et architecturales de ses compatriotes, ainsi que sur les
immenses ressources du pays ; il lui aurait fait voir une foule de vendeurs et d’acheteurs, de gens qui
batissaient et qui plantaient, qui mangeaient et qui buvaient, de gens qui se mariaient et qui donnaient en
mariage. Ces hommes de Sodome n’eussent méme pas révé d’un jugement ; et si quelqu’un leur en efit parlé,
on elt pu voir sur leurs lévres le rire de I’incrédulité. 11 est évident que ce n’est pas @ Sodome qu’il fallait
aller pour apprendre quelle serait la fin de cette ville. Non, le lieu ot Abraham s’était tenu devant 1’Eternel
(Gen. 19:27) était le seul d’ou le regard pit embrasser toute la scéne. La, Abraham dominait tous les nuages
qui s’étaient amoncelés sur Sodome. La, dans la sérénité et le calme de la présence de Dieu, tout était devenu
clair pour lui, par la révélation méme de Dieu.

Quel usage Abraham fit-il de ce que Dieu lui avait révélé et de la position bienheureuse dont il jouissait ?
De quoi était-il occupé dans la présence de 1’Eternel ? I intercéde pour les autres devant I’Eternel : et ¢’est
ici le troisiéme privilege accordé a Abraham dans ce chapitre. Abraham pouvait intercéder pour ceux qui se
trouvaient mélés au peuple corrompu de Sodome et qui étaient en danger d’étre enveloppés dans le méme
jugement que cette ville coupable. Comme il arrive toujours en pareil cas, Abraham fit un bon et saint usage
de sa position auprés de Dieu. L’ame qui peut s ‘approcher de Dieu dans une pleine assurance de foi, ayant le
coeur et la conscience parfaitement en paix, se reposant sur Dieu pour le passé, le présent et 1’avenir, sera
aussi en état d’intercéder pour les autres et intercédera pour eux. Celui qui a revétu « I’armure compléte de



Dieu » peut prier « pour tous les saints » (Eph. 6:18) ; et sous quel aspect ceci ne nous fait-il pas entrevoir
I’intercession de notre « grand Souverain Sacrificateur qui a traversé les cieux ! » (Héb. 4:14). Quel repos
infini ne trouve-t-il pas dans tous les conseils de Dieu ? Avec quel sentiment profond de son acceptation ne
siége-t-il pas dans les cieux, au milieu de la gloire du trone de la Majesté ? Avec quelle efficacité toute-
puissante ne plaide-t-il pas, devant cette Majesté, pour ceux qui travaillent et se fatiguent au milieu de la
corruption qui réegne dans le monde ? Oh ! que bienheureux sont ceux qui sont les objets de son intercession
toute-puissante ! Qu’ils sont heureux a la fois et en sécurité ! Plit a Dieu que nous eussions des cceurs
pénétrés de ces choses, des cceurs élargis par une communion personnelle avec Dieu, capables de recevoir
une plus grande mesure de la plénitude infinie de sa grace et de comprendre davantage combien il a pourvu a
tout, pour nous et pour nos besoins.

Nous voyons dans ce passage que, quelque bénie que plt étre D’intercession d’Abraham, cette
intercession était cependant limitée, parce que I’intercesseur n’était qu’un homme ; elle n’atteignait pas a la
hauteur du besoin. Abraham dit : « Je parlerai encore une seule fois », puis il s’arréte, comme s’il craignait
d’avoir présenté au trésor de la grace une traite trop considérable ou comme s’il oubliait que le mandat de la
foi a toujours été honoré a la banque de Dieu. Ce n’est pas que Dieu le tint a 1’étroit ; — il y avait abondance
de grace et de patience en Lui pour écouter les requétes de son cher serviteur, s’il elt persévéré a intercéder
pour ’amour de trois et méme d’un seul ; mais c’est le serviteur lui-méme qui fait défaut. Il craint de
dépasser le montant de son crédit ; il cesse de demander, et Dieu cesse de donner. Il n’en est pas ainsi de
notre bienheureux Intercesseur ; de lui on peut dire : « Il peut sauver entierement... étant toujours vivant pour
intercéder » (Héb. 7:25). Puissions-nous nous attacher a Lui dans tous nos besoins, dans toute notre faiblesse
et dans tous nos combats.

Avant de terminer ce chapitre, je voudrais faire une réflexion qui, soit qu’on la considére ou non comme
en découlant directement, est dans tous les cas digne d’attention. Quand on étudie les Ecritures, il est trés
important de distinguer le gouvernement moral de Dieu a 1’égard du monde d’avec I’espérance particuliere
de I’Eglise. Toutes les prophéties de 1’ Ancien Testament et une grande partie de celles du Nouveau, traitent
du gouvernement moral de Dieu sur le monde et offrent ainsi a tout chrétien un sujet d’étude d’un haut
intérét. Il est en effet intéressant de savoir ce que Dieu fait et fera a 1’égard de toutes les nations de la terre ;
de lire ses pensées a 1’égard de Tyr, de Babylone, de Ninive et de Jérusalem ; a 1’égard de I’Egypte, de
I’Assyrie et du pays d’Israél. Mais souvenons-nous que ces prophéties ne contiennent pas l’espérance
particuli¢re de I’Eglise ; car, si I’existence elle-méme de 1’Eglise n’y est pas révélée d’une maniére directe,
comment son espérance s’y trouverait-elle ? — Ce n’est pas que les prophéties de I’Ancien Testament ne
renferment une riche moisson de principes divins et moraux, dont I’Eglise peut tirer profit ; mais ¢’est 1a tout
autre chose que de vouloir trouver dans ces prophéties la révélation de I’existence et de 1’espérance
particuliére de I’Eglise. Et cependant une grande partie de ces prophéties a été appliquée a I’Eglise, et on a
ainsi tellement obscurci et embrouillé le sujet tout entier, que les esprits simples reculent devant une étude
pourtant si pleine d’enseignements, et négligent méme ce qui en est tout a fait distinct, savoir I’espérance de
I’Eglise. Cette espérance, nous n’avons pas besoin de le répéter encore, n’a aucun rapport avec ce qui
concerne les voies de Dieu a I’égard des nations, mais elle consiste a aller a la rencontre du Seigneur Jésus
dans les airs, pour étre toujours avec lui et comme lui (voyez 1 Thes. 4:13 et suivants).

Plusieurs disent, hélas : «Je n’ai pas de féfe pour la prophétie ! » Il est possible, mais avez-vous
du ceeur pour Christ ? Si vous aimez Christ, vous aimerez aussi sa venue, lors méme que vous seriez
incapable de toute recherche prophétique. Une femme qui aime son mari peut manquer de téte pour entrer
dans les affaires de son mari ; mais, s’il est absent, elle aura le coeur occupé de son retour ; elle peut ne rien
comprendre a son journal ou a son grand livre, mais elle connait son pas et reconnait sa voix. Le chrétien le
plus illettré, s’il aime la personne du Seigneur Jésus, peut nourrir le désir le plus vif de le voir, et telle est
I’espérance de I’Eglise. L’apdtre pouvait dire aux Thessaloniciens : « Vous vous étes tournés des idoles vers
Dieu, pour servir le Dieu vivant et vrai, et pour attendre des cieux son Fils» (1 Thes. 1:9-10). Or,
évidemment, les saints de Thessalonique ont pu n’avoir, au moment de leur conversion, qu’une connaissance
bien incompléte de la prophétie ou du sujet spécial dont elle s’occupe et, pourtant, ils ont été mis, des lors, en
pleine possession et sous la puissance de ’espérance particuliére de I’Eglise, qui est d’attendre la venue du
Fils. Il en est ainsi d’un bout a I’autre du Nouveau Testament, la aussi nous trouvons des prophéties et le



gouvernement moral de Dieu ; mais un grand nombre de passages viennent nous prouver que ’espérance
commune des chrétiens des temps apostoliques, espérance simple, sans entrave, ni empéchement, était /a
venue du Fils, le retour de I’Epoux.

Puisse le Saint Esprit ranimer cette « bienheureuse espérance » (Tite 2:13) dans 1’Eglise, rassembler les
¢lus, et « préparer au Seigneur un peuple bien disposé ! » (Luc 1:7).

15 - Chapitre 19

Le Seigneur, dans sa grace, use de deux méthodes pour détourner le ceeur de I’homme des choses de ce
monde : d’abord, il révéle le prix et I'immutabilité des choses qui sont en haut ; ensuite il fait connaitre la
vanité et la nature périssable des choses qui sont sur la terre (Col. 3:1-2). La fin du chapitre 12 de ’épitre
aux Hébreux nous offre un magnifique exemple de chacune de ces deux méthodes. Apres avoir établi cette
vérité, que nous sommes venus a la montagne de Sion, & toutes les joies et a tous les privileges qui s’y
rattachent, I’apotre poursuit en disant : « Prenez garde que vous ne refusiez pas celui qui parle : car si ceux-la
n’ont pas échappé qui refuseérent celui qui parlait en oracles sur la terre, combien moins échapperons-nous, si
nous nous détournons de celui qui parle ainsi des cieux, duquel la voix ¢branla alors la terre ; mais
maintenant il a promis, disant : « Encore une fois je secouerai non seulement la terre, mais aussi le ciel ». Or
ce « Encore une fois » indique le changement des choses muables, comme ayant été faites, afin que celles qui
sont immuables demeurent ». Or, il vaut mieux é&tre attirés par les joies du ciel, qu’étre poussés en haut par
les chagrins de la terre. Le croyant ne devrait pas attendre que le monde 1’abandonne pour abandonner le
monde ; il devrait laisser les choses de la terre, par la puissance de la communion des choses qui sont en
haut. Quand, par la foi, on a saisi Christ, il n’est pas difficile de laisser le monde ; la difficulté alors serait
plutot de rester attaché au monde. Un balayeur de rues, devenu possesseur d’une grande fortune, ne
continuerait pas longtemps son métier. De méme, si nous saisissons par la foi la valeur et la réalité des biens
immuables qui sont dans les cieux et la part que nous y avons, nous n’aurons pas de peine a abandonner les
joies trompeuses de la terre.

Portons maintenant notre attention sur la partie solennelle de I’histoire sacrée a laquelle nous sommes
arrivés. Lot est « assis a la porte de Sodome », la place d’autorité. Il a fait des progres ; il a « fait son chemin
dans le monde », il a eu du succes, au point de vue humain. Au commencement, il avait « dressé ses
tentes jusqu’'a Sodome » ; plus tard, il pénétra jusque dans la ville et y habita ; et maintenant nous le trouvons
« assis a la porte », dans ce lieu ou se tenaient les hommes influents. Combien tout ceci différe de la scéne
par laquelle s’ouvre le chapitre précédent! La cause, cher lecteur, en est hélas ! évidente : « Par la
foi, Abraham demeura dans la terre de la promesse, comme dans une terre étrangére, demeurant sous des
tentes ». Nous n’apprenons rien de semblable au sujet de Lot. On ne pourrait dire : Par la foi, Lot s’assit a la
porte de Sodome. Hélas ! non ; Lot n’a point de place dans les nobles rangs des confesseurs de la foi, cette
grande nuée des témoins de la puissance de la foi. Le monde fut pour lui un piége, et les choses présentes sa
perte. Il ne tint pas « ferme, comme voyant celui qui est invisible » (Héb. 11:27). Ses regards étaient fixés sur
« les choses qui se voient et qui sont pour un temps », tandis que les regards d’Abraham restaient attachés sur
les choses qui ne se voient pas et qui sont éternelles (2 Cor. 4:18). La différence entre ces deux hommes était
immense et, bien qu’ils eussent commencé leur carriere ensemble, ils arriveérent a un résultat différent, du
moins pour ce qui touche a leur témoignage. Sans doute Lot fut sauvé, mais ce fut « comme a travers le feu »
(1 Cor. 3:15), car son ceuvre fut brilée. Abraham, au contraire, obtint une riche entrée dans le royaume
éternel de notre Seigneur Jésus Christ (2 Pierre 1:11). En outre, nous ne voyons nulle part qu’il soit accordé a
Lot de jouir des honneurs et des priviléges dont jouit Abraham. Au lieu de recevoir sous sa tente la visite du
Seigneur, il « tourmentait de jour en jour son ame juste » (2 Pierre 2:8) ; au lieu de jouir de la communion du
Seigneur, il est a une distance désolante de Iui ; au lieu, enfin, d’intercéder pour les autres, c’est tout ce qu’il
peut faire que d’intercéder pour lui-méme. Dieu reste avec Abraham pour lui communiquer ses pensées,
tandis qu’il n’envoie & Sodome que ses anges, et encore ceux-ci ne consentent-ils qu’avec peine a entrer dans
la maison de Lot et a accepter son hospitalité : « Non, disent-ils ; mais nous passerons la nuit sur la place ».
Quel reproche ! combien cette réponse est différente de celle que le Seigneur adresse a Abraham, en lui
disant : « Fais ainsi, comme tu I’as dit ! »



Recevoir I’hospitalité chez quelqu’un est un acte trés significatif et 1’expression d’une entiére
communion avec celui duquel on la recoit. « J’entrerai chez lui, et je souperai avec lui et lui avec moi ». « Si
vous jugez que je suis fidele au Seigneur, entrez dans ma maison et demeurez-y » (Apoc. 3:20 et Actes
16:15). La réponse que les anges font a Lot renferme donc une condamnation positive de la position que
celui-ci occupait a Sodome : ils aiment mieux passer la nuit dans la rue que d’entrer sous le toit de quelqu’un
qui se trouve dans une fausse position. De fait, leur unique but en allant a Sodome était, semble-t-il, de
délivrer Lot, et cela a cause d’Abraham, ainsi qu’il est écrit. « Et il arriva, lorsque Dieu détruisit les villes de
la plaine, que Dieu se souvint d’Abraham et renvoya Lot hors de la destruction, quand il détruisit les villes
dans lesquelles Lot habitait » (v. 29). Cette déclaration prouve que ce fut pour I’amour d’Abraham que Lot
fut épargné. Le Seigneur ne sympathise pas avec un ceeur mondain : et ¢’est cet amour du monde qui entraina
Lot a s’établir au milieu de la corruption de la criminelle Sodome. Ce ne fut ni la foi, ni ’esprit du ciel, ni
« son ame juste », mais bien ’amour de ce présent siécle mauvais, qui entraina Lot, d’abord a « choisir »,
ensuite a « dresser ses tentes jusqu’a Sodome », et finalement a s’asseoir « a la porte de Sodome ». Quel
choix, hélas | Une « citerne crevassée », qui ne pouvait point contenir d’eau ; « un roseau cass¢ », qui lui
perca la main (Jér. 2:13 ; Esa. 36:6). C’est une chose amére que de vouloir, en quelque maniére, se gouverner
soi-méme ; on ne peut ainsi que commettre les fautes les plus graves. Il vaut infiniment mieux laisser a Dieu
le soin de nous tracer notre route ; lui remettant, comme de petits enfants, tout ce qui nous concerne, parce
qu’il est celui qui peut et qui veut prendre soin de nous selon sa sagesse et son amour infinis.

Nul doute que Lot croyait bien faire ses affaires et celles de sa famille en allant 2 Sodome ; mais la suite
prouva combien il s’était trompé, et la fin de son histoire fait retentir a nos oreilles un avertissement solennel
de prendre garde aux premiers mouvements de I’esprit du monde en nous, pour ne pas lui céder. Soyez
« contents de ce que vous avez présentement » (Héb. 13:5). Pourquoi ? Est-ce parce que vous étes a 1’aise
dans le monde ; parce que les désirs vagabonds de vos cceurs sont satisfaits ; parce qu’il n’y a pas dans vos
circonstances une seule bréche qui puisse susciter en vous un désir ? Serait-ce 1a ce qui doit étre le
fondement de notre contentement ? Non, en aucune maniére : mais ce que « lui-méme a dit : je ne te laisserai
point et je ne t’abandonnerai point ». Bienheureuse part ! Si Lot s’en flit contenté, jamais il n’elit recherché
les plaines bien arrosées de Sodome.

Si nous avions besoin encore d’autres motifs pour nous engager a cultiver en nous le contentement
d’esprit, nous les trouverions dans ce chapitre. Qu’est-ce que Lot a obtenu en fait de bonheur et de
satisfaction ? Bien peu de chose : les hommes de Sodome environnent sa maison, menagant d’en forcer
I’entrée ; et il essaye en vain de les apaiser par la plus humiliante des propositions. Il faut que celui qui se
méle avec le monde, dans des vues d’agrandissement, prenne son parti de subir les ficheuses conséquences
de sa conduite. Nous ne pouvons nous servir du monde en vue de notre intérét et, en méme temps, témoigner
efficacement contre lui. « Cet individu est venu pour sé¢journer ici, et il veut faire le juge ! » (v. 9). Cela est
impossible. On ne peut exercer d’influence sur le monde qu’en se tenant séparé de lui, dans la puissance
morale de la grace, bien entendu, non dans I’esprit hautain du pharisaisme. Entreprendre de convaincre le
monde de péché, tout en lui restant associ¢ dans des vues d’intérét, est vanité : le monde attache peu
d’importance a un pareil témoignage et a de semblables répréhensions. Il en fut de méme du témoignage de
Lot aupres de ses gendres. « Et il sembla aux yeux de ses gendres qu’il se moquait » (v. 14). Il est inutile de
parler d’un jugement qui approche, aussi longtemps que nous trouvons notre place, notre part et nos
jouissances au milieu méme de la scene sur laquelle le jugement va tomber. Abraham était dans une position
bien meilleure pour parler du jugement, car il n’était pas descendu dans la plaine, et Sodome pouvait étre en
flammes sans que les tentes de 1’étranger de Mamré fussent en danger ! Puissent nos cceurs rechercher avec
plus d’ardeur les fruits bienheureux qui accompagnent la vie de ceux qui font profession d’étre « étrangers et
voyageurs sur la terre », afin que, au lieu d’avoir besoin qu’on nous fasse sortir du monde, comme le
malheureux Lot, qui fut emmené de force par les anges et mis par eux hors de la ville, nous courions avec un
saint z¢éle dans la lice, « regardant au but » (Phil. 3:14).

Lot, évidemment, regrettait le lieu que la main des anges le forgait a abandonner ; car non seulement il
fallut que ceux-ci le prissent par la main et le pressassent de fuir de devant le jugement suspendu, et prét a
éclater, mais encore, quand ['un d’eux I’exhorta a sauver sa vie (la seule chose qu’il ptlit sauver du désastre),



et a s’enfuir sur la montagne, il répondit : « Non, Seigneur, je te prie ! Voici, ton serviteur a trouvé grace a tes
yeux, et la bonté dont tu as usé a mon égard en conservant mon ame en vie a été grande ; et je ne puis me
sauver vers la montagne, de peur que le mal ne m’atteigne, et que je ne meure. Voici, je te prie, cette ville-
la est proche pour y fuir, et elle est petite ; que je m’y sauve donc (n’est-elle pas petite ?7) et mon ame vivra »
(v. 19-20). Quel tableau ! Ne dirait-on pas un homme qui se noie et qui tend la main vers une plume flottante
pour s’y cramponner ? Bien que 1’ange Iui ordonne de se sauver sur la montagne, il refuse, et s’attache
encore a une « petite ville », a un petit lambeau du monde. Il craint de rencontrer la mort dans un lieu que la
miséricorde de Dieu lui indique ; il appréhende toute sorte de mal et ne voit d’espérance de salut que dans
une « petite ville », dans un lieu de son propre choix. « Que je m’y sauve et mon dme vivra | » Voila ce que
fait Lot au lieu de s’abandonner entiérement a Dieu ! Ah ! ¢’est qu’il a marché trop longtemps loin de Dieu,
et a trop longtemps respiré 1’épaisse atmosphére d’une « ville », pour pouvoir apprécier ’air pur de la
présence de Dieu, ou s’appuyer sur le bras du Tout-Puissant. Son ame est troublée ; le nid qu’il s’était fait sur
la terre a été brusquement détruit, et Lot n’a pas assez de foi pour se réfugier dans le sein de Dieu. Il n’a pas
vécu dans une communion habituelle avec le monde invisible, et maintenant, le monde visible lui échappe.
Le « feu et le soufre du ciel » allaient tomber sur toutes les choses sur lesquelles il avait concentré ses
espérances et ses affections. Le larron 1’a surpris, et Lot semble avoir perdu toute énergie spirituelle et tout
empire sur lui-méme. Il est a bout de ressources, et le monde, qui a pris dans son cceur de profondes racines,
le surmonte et le pousse a chercher un refuge dans « une petite ville ». Mais la méme, il ne se sent pas a son
aise, et s’en va sur la montagne, faisant par crainte ce qu’il a refusé de faire d’apres le commandement du
messager de Dieu. Aussi, quelle est sa fin ! Ses propres enfants 1’enivrent ; et dans 1’état affreux dans lequel
il est ainsi plongé, il devient I’instrument par lequel sont appelés a I’existence les Ammonites et les
Moabites, ces ennemis déclarés du peuple de Dieu. Que de solennelles instructions dans tout ceci ! Quel
commentaire que cette histoire de Lot, a cet avertissement si court, mais d’une si grande portée : « N’aimez
pas le monde, ni les choses qui sont dans le monde » (1 Jean 2:15). Toutes les Sodome et les Tsoar de ce
monde se ressemblent ; le coeur ne trouve dans leur enceinte ni sécurité, ni paix, ni repos, ni satisfaction
durable. Le jugement de Dieu est suspendu sur la scéne tout entiere ; et Dieu seul, dans sa longue et
miséricordieuse patience, retient encore 1’épée du jugement, ne voulant pas qu’aucun périsse, mais que tous
viennent a la repentance (2 Pierre 3:9).

Efforcons-nous donc de poursuivre une voie sainte, en dehors du monde et de tout ce qui s’y tient,
nourrissant et chérissant 1’espérance du retour de notre Maitre. Que les plaines bien arrosées de la terre
n’aient aucun attrait pour nos coeurs ; que nous envisagions ses honneurs, ses distinctions et ses richesses a la
lumiere de la gloire a venir de Christ ; et que, comme Abraham, nous sachions nous ¢lever dans la présence
du Seigneur et, d’aupres de lui, voir cette terre comme un vaste champ de ruines et de désolation, afin que,
par le regard de la foi, elle soit pour nous une ruine fumante ; car telle elle sera | « La terre et les ceuvres qui
sont en elle seront briilées entierement » (2 Pierre 3:10). Toutes les choses pour lesquelles les enfants de ce
monde se tourmentent et qu’ils recherchent avec tant d’ardeur, pour lesquelles ils combattent avec tant
d’acharnement, toutes ces choses seront brilées. Et qui peut dire dans combien peu de temps ? Ou sont
Sodome et Gomorrhe ? Ou sont les villes de la plaine jadis remplies de vie, d’animation et de mouvement ?
Elles ont passé ! Elles ont été balayées par le jugement de Dieu, consumées par le feu et le soufre du ciel ! Eh
bien, maintenant, les jugements de Dieu sont suspendus sur ce monde coupable ; le jour est proche ; en
attendant, la bonne nouvelle de la grace est annoncée a plusieurs. Heureux ceux qui entendent et qui croient
ce message ! Heureux ceux qui se sauvent sur le rocher inébranlable du salut de Dieu, qui se réfugient sous la
croix du Fils de Dieu et y trouvent le pardon et la paix !

Que le Seigneur donne a ceux qui liront ces lignes de faire I’expérience de ce que c’est que d’attendre le
Fils du ciel, avec une conscience purifiée du péché et des affections délivrées de 1’influence corruptrice de ce
monde !



16 - Chapitre 20

Ce chapitre nous présente deux choses distinctes, savoir : la dégradation morale dans laquelle I’enfant de
Dieu se laisse tomber quelquefois devant le monde ; puis, la dignité morale dont il est toujours revétu aux
yeux de Dieu. Abraham montre de nouveau cette crainte des circonstances, que le cceur comprend si bien. 11
séjourne a Guérar et craint les hommes du pays. Jugeant que Dieu n’est pas au milieu d’eux, il oublie que
Dieu est toujours avec lui. Il semble étre plus occupé des habitants de Guérar que de Celui qui est plus
puissant qu’eux tous. Oubliant que Dieu a le pouvoir de protéger Sara, il a recours a la méme ruse dont il
s’¢tait déja servi en Egypte, plusieurs années auparavant. Tout ceci renferme un sérieux avertissement. Le
pere des croyants est entrainé dans le mal, parce qu’il a détourné de Dieu son regard. Il abandonne pour un
temps son état de dépendance de Dieu, et céde a la tentation ; tant il est vrai que nous ne sommes forts
qu’autant que nous nous tenons attachés a Dieu, dans le sentiment de notre enti¢re faiblesse. Rien ne peut
nous nuire, aussi longtemps que nous marchons dans le sentier de ses commandements. Si Abraham se fiit
simplement appuy¢ sur Dieu, les hommes de Guérar ne se fussent pas occupés de lui ; et il et eu le privilege
de justifier la fidélité de Dieu, au milieu des circonstances les plus difficiles. De plus, il et conservé sa
propre dignité, comme croyant.

C’est une source de tristesse pour le ceeur que de voir combien les enfants de Dieu déshonorent leur Pére,
et, conséquemment, s’abaissent eux-mémes devant le monde, dans toutes les circonstances. Aussi longtemps
que nous réalisons dans notre conduite cette vérité, que « toutes nos sources » sont en Dieu (Ps. 87:7), nous
demeurons au-dessus du monde sous toutes ses formes. Rien n’éléve I’€tre moral tout entier que la foi ; elle
nous transporte au-dela des atteintes des pensées de ce monde ; car comment I’homme du monde, ou méme
le chrétien mondain, comprendrait-il la vie de la foi ? La source a laquelle elle s’abreuve est inaccessible
pour leur intelligence. Vivant a la surface des choses présentes, ils sont pleins d’espoir et de confiance, aussi
longtemps qu’ils voient ce qu’ils estiment un fondement raisonnable d’espérance et de confiance ; mais ils
ignorent ce que c’est que de compter uniquement sur la présence d’un Dieu invisible. Le croyant, au
contraire, reste calme au milieu de circonstances et d’événements dans lesquels la nature ne voif rien sur quoi
elle puisse se reposer. C’est pourquoi la foi parait, au jugement de la chair, insouciante, imprévoyante et
visionnaire. Ceux-la seuls qui connaissent Dieu peuvent approuver les actes de la foi, attendu qu’eux seuls
sont capables d’en comprendre les motifs solides et vraiment raisonnables.

Dans ce chapitre, nous voyons I’homme de Dieu, sous la puissance de I’incrédulité, s’exposer, par sa
maniére d’agir, a la réprimande et aux reproches des gens du monde. Il ne peut pas en étre autrement ; car,
comme nous venons de le dire, il n’y a que la foi qui communique une vraie élévation au caractére et a la
conduite d’un homme. On rencontre, il est vrai, des personnes d’un caractére naturellement bon et
honorable ; mais on ne peut se fier a ces vertus naturelles ; elles reposent sur un mauvais fondement et sont
sujettes a céder, au premier moment, a la pression des circonstances. La foi seule unit I’Ame en puissance
vivante, a Dieu, la source unique de tout ce qui est vraiment moral. De plus, et c’est un fait remarquable,
lorsque ceux que Dieu a miséricordieusement adoptés se détournent du chemin de la foi, ils tombent méme
plus bas que les autres hommes. Nous trouvons dans ce fait 1’explication de la conduite d’Abraham dans
cette partie de son histoire.

Mais nous faisons ici une autre découverte : Abraham avait, pendant des années, gardé de I’interdit dans
son cceur. Il semble, des le début, avoir retenu par devers lui quelque chose par manque d’une confiance
entiére et sans réserve en Dieu. S’il avait su se confier pleinement en Dieu a I’égard de Sara, il n’elt pas eu
besoin de recourir 4 un subterfuge et & des réserves mentales : 1’Eternel aurait garanti Sara de tout mal ; et
qui pourrait nuire a ceux qui sont sous la garde de Celui qui ne sommeille jamais ? Toutefois, par la grace,
Abraham est appelé¢ a découvrir la racine de tout ce mal, a le confesser, a le juger a fond et a s’en
débarrasser ; et il ne peut y avoir en effet ni bénédiction, ni puissance, aussi longtemps que tout reste de
levain n’a pas été mis a découvert et foulé aux pieds dans la lumicere. La patience de Dieu est infatigable ; il
attend, il supporte ; mais jamais il n’éléve une dme au comble de la bénédiction et de la puissance, tant
qu’elle garde quelque reste de levain connu et non jugé.



Voila ce qui concerne Abimélec et Abraham. Considérons, maintenant, la dignité morale de ce dernier
aux yeux de Dieu. On est souvent frappé, en étudiant I’histoire des enfants de Dieu, — qu’on les considére
comme un tout, ou individuellement, — de la différence immense qui existe entre ce qu’ils sont aux yeux de
Dieu, et ce qu’ils sont aux yeux des hommes. Dieu voit les siens en Christ ; il les voit au travers de la
personne de Christ ; en sorte qu’ils sont devant lui « sans tache, ni ride, ni rien de semblable ». Ils sont
devant Dieu tels que Christ est lui-méme. Ils sont parfaits pour toujours, quant a leur position en lui. « Vous
n’étes pas dans la chair, mais dans I’Esprit » (Eph. 5:27 ; 1:4-6 ; 1 Jean 4:17 ; Rom. 8:9).

En eux-mémes, ils sont des étres pauvres, faibles, imparfaits, sujets a l’erreur et a toute sorte
d’inconséquences, et ¢’est parce que le monde prend connaissance de ce qu’ils sont par eux-mémes, et de
cela seul, que la différence parait si grande entre la pensée de Dieu et celle du monde a leur sujet. Mais a
Dieu appartient le privilége de manifester la beauté, la dignité et la perfection de son peuple ; lui seul a cette
prérogative, parce que c’est lui qui a dispensé aux siens toutes ces choses. Ils n’ont de beauté que celle qu’il
a mise sur eux ; il n’appartient donc qu’a lui de proclamer ce qu’est cette beauté, et il le fait d’'une maniere
qui est digne de lui-méme, et d’autant plus glorieuse que I’ennemi s’avance pour injurier, accuser ou
maudire. Ainsi, quand Balak cherche a maudire la semence d’Abraham, 1’Eternel dit : Je n’ai point apercu
d’iniquité en Jacob, ni n’ai vu d’injustice en Israél. « Que tes tentes sont belles, 6 Jacob ! et tes demeures, 6
Israél ! » (Nomb. 23:21 ; 24:5). Et encore, quand Satan se tient debout a la droite de Joshua pour s’opposer a
lui, I’Eternel lui dit : « Que 1’Eternel te tance, Satan !... Celui-ci n’est-il pas un tison sauvé du feu ? » (Zac.
3:2).

Le Seigneur se place toujours entre les siens et toute bouche qui s’ouvre pour les accuser. I ne répond
pas a I’accusation en tenant compte de ce qu’ils sont par eux-mémes, ou de ce qu’ils sont aux yeux des
hommes du monde ; mais en tenant compte de ce qu’il les a fait étre lui-méme et de la position dans laquelle
il les a placés. Il en est ainsi d’Abraham : celui-ci s’abaisse aux yeux d’Abimélec, roi de Guérar, et Abimélec
le reprend mais quand Dieu se Iéve pour lui, Il dit a Abimélec : « Voici, tu es mort ! » — et d’Abraham, il
dit : « Il est propheéte, et il priera pour toi » (v. 3, 7). Oui, malgré toute I’intégrité de son cceur et I’innocence
de ses mains, le roi de Guérar n’est « qu'un homme mort ». De plus, il faut que ce soit aux priéres de
I’étranger égaré et inconséquent qu’il doive le rétablissement de sa santé et de celle de toute sa maison. C’est
ainsi que Dieu agit : il peut avoir en secret plus d’un démélé avec son enfant au sujet de sa conduite
pratique ; mais dés qu’un ennemi souléve une action contre lui, I’Eternel plaide la cause de son serviteur.
« Ne touchez pas a mes oints, et ne faites pas de mal a mes prophétes ». « Qui vous touche, touche la
prunelle de mon ceil ». « C’est Dieu qui justifie qui est celui qui condamne ? » (1 Chr. 16:22 ; Zac. 2:8 ;
Rom. 8:34). Nul trait de I’ennemi ne peut pénétrer le bouclier a I’abri duquel I’Eternel cache le plus faible
agneau du troupeau qu’il s’est acquis au prix du sang de Christ. Il tient les siens cachés dans le secret de son
tabernacle ; il met leurs pieds sur le rocher des siécles ; il éléve leur téte par-dessus leurs ennemis tout
alentour et remplit leur cceur de la joie éternelle de son salut (Ps. 27). Son nom soit a jamais loué !

17 - Chapitre 21

« Et I’Eternel visita Sara comme il avait dit, et I’Eternel fit & Sara comme il en avait parlé » : c’est ici
I’accomplissement de la promesse, le fruit bienheureux de ’attente patiente. Nul ne s’est jamais attendu a
Dieu en vain. L’ame qui, par la foi, saisit la promesse de Dieu, est en possession d’une ferme réalité qui ne
lui fera jamais défaut. Il en fut ainsi d’Abraham et de tous les fidéles, de siécle en siccle ; et il en sera de
méme de tous ceux qui, en quelque mesure, se confient au Dieu vivant. Quel bonheur que d’avoir Dieu lui-
méme pour partage et pour lieu de repos, au milieu des ombres trompeuses et illusoires que nous traversons ;
quelle consolation, quelle tranquillité pour nos ames que de pouvoir nous appuyer sur cette « ancre qui
pénétre jusqu’au-dedans du voile », et d’avoir pour soutien ces deux choses immuables : la Parole et le
serment de Dieu !



Lorsque Abraham eut devant lui la promesse de Dieu accomplie, il put apprendre la futilité de ses propres
efforts pour en amener I’accomplissement. Ismaél était absolument inutile pour ce qui concernait la promesse
de Dieu. Il put étre et fut en effet un objet d’attachement pour les affections naturelles du coeur d’Abraham,
rendant la tache de celui-ci d’autant plus difficile, par la suite ; mais il ne servit en rien a I’accomplissement
du dessein de Dieu ou a I’affermissement de la foi d’ Abraham, bien au contraire. La nature ne peut faire quoi
que ce soit pour Dieu. Il faut que Dieu « visite », que Dieu « fasse » ; et il faut que la foi attende et que la
nature se tienne tranquille ; bien plus, qu’elle soit mise entierement de c6té comme une chose morte et
inutile : alors la gloire divine peut resplendir, et la foi peut trouver dans cette manifestation sa riche et
excellente récompense. « Sara congut, et enfanta a Abraham un fils dans sa vieillesse, au temps fixé dont
Dieu lui avait parlé ». Il existe un « temps fixé » de Dieu, un « temps convenable » de Dieu, et il faut que le
fidéle sache I’attendre patiemment. Le temps peut paraitre long, et I’espoir différé faire languir le cceur ; mais
I’homme spirituel sera toujours soulagé par 1’assurance que tout a pour but la manifestation finale de la
gloire de Dieu. « Car la vision est encore pour un temps déterminé, et elle parle de /a fin, et ne mentira pas.
Si elle tarde, attends-la, car elle viendra sirement, elle ne sera pas différée... mais le juste vivra par sa foi »
(Hab. 2:3, 4). C’est une chose merveilleuse que la foi ! Elle introduit dans notre présent toute la puissance de
I’avenir de Dieu, et se nourrit des promesses de Dieu comme d’une réalité présente. Par sa puissance, I’ame
reste attachée a Dieu, alors que tout ce qui est extérieur semble étre contre elle, et « au temps fixé » Dieu
remplit sa bouche de rire. « Et Abraham était 4gé de cent ans lorsque Isaac, son fils, lui naquit ». La nature
n’avait donc rien la pour se glorifier. Quand [’homme était absolument sans ressources, le temps de Dieu
¢était venu ; et Sara dit : « Dieu m’a donné lieu de rire ». Tout est joie, joie triomphante, quand Dieu peut se
montrer.

Mais si la naissance d’Isaac remplit de joie la bouche de Sara, elle introduit aussi un €élément tout
nouveau dans la maison d’Abraham. Le fils de la femme libre accéléra le développement du vrai caractére du
fils de I’esclave. De fait, [saac fut en principe, pour la maison d’Abraham, ce qu’est I’implantation de la
nouvelle nature dans 1’ame d’un pécheur. Ismaél n’était pas changé, mais Isaac était né. Le fils de ’esclave
ne pouvait jamais étre autre chose que ce qu’il était. Qu’il devienne une grande nation ; qu’il demeure au
désert ; qu’il soit tireur d’arc ; qu’il devienne le pére de douze princes, il n’en reste pas moins toujours le fils
de I’esclave. D’un autre c6té, quelque faible et méprisé€ que put étre Isaac, il était le fils de la femme libre ; il
tenait tout du Seigneur, sa position, son rang, ses priviléges et ses espérances. « Ce qui est né de la chair est
chair ; et ce qui est né de I’Esprit est esprit » (Jean 3:6).

La régénération n’est pas un changement de la vieille nature, mais 1’introduction d’une nouvelle nature ;
c’est I’implantation de la nature ou de la vie du second Adam, par 1’opération du Saint Esprit, fondée sur la
rédemption accomplie de Christ en parfait accord avec la volonté et le conseil souverains de Dieu. Du
moment qu’un pécheur croit de ceeur au Seigneur Jésus et le confesse de ses leévres, il entre en possession
d’une vie nouvelle ; et cette vie, ¢c’est Christ : il est né de Dieu ; il est enfant de Dieu ; il est fils de la femme
libre (voyez Rom. 10:9 ; Col. 3:4 ; 1 Jean 3:1-2 ; Gal. 3:26 ; 4:31).

L’introduction de cette nouvelle nature ne change pas en quoi que ce soit le caractére essentiel de la
vieille nature. Celle-ci demeure ce qu’elle était, sans amélioration a aucun égard : bien plus, son mauvais
caractére se manifeste pleinement en opposition avec 1’élément nouveau. « La chair convoite contre 1I’Esprit,
et ’Esprit contre la chair, et ces choses sont opposées ['une a 1’autre » (Gal. 5:17). Ces deux éléments sont
parfaitement distincts, et I’'un n’est que mis en relief par ’autre.

La doctrine de I’existence des deux natures dans le croyant est généralement peu comprise ; et aussi
longtemps qu’elle est ignorée, 1’esprit ne peut qu’errer dans le vague quant a ce qui concerne la vraie
position et les priviléges de I’enfant de Dieu. Les uns croient que la régénération est un changement
graduellement opéré dans la vieille nature, jusqu’a ce que I’homme tout entier ait subi une complete
transformation. Il est facile de démontrer, par divers passages du Nouveau Testament, que cette opinion est
erronée. Ainsi nous lisons : « La pensée de la chair est inimitié contre Dieu » (Rom. 8:7). Ce qui est ainsi
« inimitié contre Dieu » serait-il susceptible d’amélioration ? C’est pourquoi 1’apotre continue en disant :
« Car elle ne se soumet pas a la loi de Dieu, car aussi elle ne le peut pas ». Si elle ne peut pas se soumettre a



la loi de Dieu, comment pourrait-elle étre améliorée ? Et ailleurs il est écrit : « Ce qui est né de la chair est
chair » (Jean 3:6). Traitez la chair comme vous voudrez, elle n’en reste pas moins toujours chair. « Quand tu
broierais le fou dans un mortier, au milieu du grain, avec un pilon, sa folie ne se retirerait pas de lui », dit
Salomon (Proverbes 27:22). On travaille en vain a rendre sage la folie : il faut introduire la sagesse d’en haut
dans le cceur qui n’a jusqu’ici ét€ gouverné que par la folie. Et puis ceci : « Ayant dépouillé le vieil homme »
(Col. 3:9). L’apotre ne dit pas : vous avez amélioré, ou vous cherchez a améliorer le « vieil homme » ; mais
vous l’avez dépouillé ; et c’est la une chose toute différente, aussi différente que le sont I’acte de
raccommoder un habit, et celui de mettre de coté un vieux vétement. Dans la pensée de ’apdtre, il s’agit en
effet de dépouiller un vieil habit et d’en revétir un nouveau. On pourrait multiplier les citations pour prouver
que la théorie de I’amélioration graduelle de la vieille nature est fausse et erronée, pour prouver que cette
vieille nature est morte dans le péché et absolument incorrigible ; et de plus, que la seule chose que nous
puissions faire d’elle, c’est de la tenir sous nos pieds dans la puissance de cette vie nouvelle que nous
possédons par notre union avec notre Chef ressuscité dans les cieux.

La naissance d’Isaac n’améliora pas Ismaél, elle ne fit que mettre en évidence son opposition réelle
contre I’enfant de la promesse. Il avait pu avoir une conduite trés paisible et réglée jusqu’a I’arrivée d’Isaac ;
mais, alors, il montra ce qu’il était en se moquant de I’enfant de la résurrection, et en le persécutant. Ou était
le reméde a ce mal ? Etait-il peut-étre dans I’amélioration d’Ismaél ? Non, en aucune maniére ; mais :
« Chasse cette servante et son fils ; car le fils de cette servante n’héritera pas avec mon fils, avec Isaac » (v.
8-10). Tel est I’'unique remede. « Ce qui est tordu ne peut étre redressé » (Eccl. 1:15), et par conséquent il
faut se débarrasser de ce qui est tordu pour s’occuper de ce qui est divinement droit. Tout effort, tendant a
améliorer la nature, est vain pour ce qui regarde Dieu. Les hommes peuvent trouver un avantage a cultiver et
a améliorer ce qui leur est utile & eux-mémes ; mais Dieu a donné a ses enfants quelque chose d’infiniment
meilleur a faire, a savoir de cultiver ce qui est sa propre création ; et les fruits de cette création, — tandis
qu’ils n’¢élévent jamais la chair, — sont enti¢rement a la louange et a la gloire de Dieu.

L’erreur dans laquelle les églises de Galatie tombérent était de vouloir faire dépendre le salut de quelque
chose que I’homme pouvait étre, ou faire, ou garder : « Si vous n’avez pas été circoncis selon ’'usage de
Moise, vous ne pouvez étre sauvés » (Actes 15:1). On renversait ainsi le glorieux édifice de la rédemption,
qui repose exclusivement sur ce que Christ est et sur ce qu’il a fait ; car faire dépendre le salut, dans la plus
petite mesure, de quoi que ce soit dans I’homme ou qui soit fait par I’homme, ¢’est anéantir le salut. En
d’autres termes : il faut qu’Ismaél soit chassé et que les espérances d’Abraham reposent sur ce que Dieu a
fait et donné dans la personne d’Isaac. Ce salut, il va sans dire, ne laisse rien a I’homme de quoi il puisse se
glorifier. Si le bonheur présent ou futur dépendait d’un changement, méme divin, opéré dans la nature, la
chair, — le moi pourrait se glorifier, et Dieu n’aurait pas foute la gloire. Mais si je suis introduit dans une
nouvelle création, je vois que tout est de Dieu, le dessein, 1’ceuvre et son accomplissement. C’est Dieu qui
agit, et moi j’adore ; c’est lui qui bénit, et moi je suis béni ; il est « le plus excellent », et moi « le moindre »
(Héb. 7:7). 1l est le donateur, et moi celui qui recoit. Voila ce qui fait du christianisme ce qu’il est, et ce qui,
en méme temps, le distingue de tout systeme religieux humain, existant sous le soleil, romanisme,
puseyisme, etc. La religion de I’homme donne toujours, plus ou moins, une place a la créature ; elle garde
dans la maison ’esclave et son fils, et laisse a I’homme de quoi se glorifier. Le christianisme, au contraire,
exclut la vieille nature et ne lui accorde aucune part dans 1’ceuvre du salut ; il chasse 1’esclave et son fils, et
rend toute gloire a Celui seul auquel elle appartient.

Voyons maintenant ce que sont, en réalité, cette esclave et son fils, et ce qu’ils préfigurent. Le chapitre 4
de I’épitre aux Galates nous en instruit amplement, et le lecteur trouvera du profit a I’étudier avec soin.
L’esclave représente 1’alliance de la loi ; et son fils, tous ceux qui sont « des ceuvres de loi » ou sur ce
principe de loi (ex ergon nomou). L’esclave n’enfante que pour la servitude, et ne peut mettre au monde un
homme libre. La loi n’a jamais pu donner la liberté, car elle avait autorité sur ’homme aussi longtemps qu’il
¢était en vie (Rom. 7:1). Tant que je suis sous la domination d’un autre, quel qu’il soit, je ne suis pas libre ; or,
pendant que je suis en vie, la loi a domination sur moi, et la mort seule peut me soustraire a son empire,
comme nous le savons par la bienheureuse doctrine du chapitre 7 de 1’épitre aux Romains. « C’est pourquoi,
mes fréres, vous aussi, vous avez été mis a mort a la loi par le corps du Christ, pour étre a un autre, a celui
qui est ressuscité d’entre les morts, afin que nous portions du fruit pour Dieu ». Voila la liberté, car « si donc



le Fils vous affranchit, vous serez réellement libres » (Jean 8:36). « Ainsi, fréres, nous ne sommes pas
enfants de la servante, mais de la femme libre » (Gal. 4:31).

Or, c’est dans la puissance de cette liberté que nous pouvons obéir au commandement : « Chasse la
servante et son fils ». Si je ne sais pas que je suis libre, je chercherai a parvenir a la liberté par la voie la plus
étrange, savoir en conservant 1’esclave dans la maison ; en d’autres termes, je m’efforcerai d’obtenir la vie en
gardant la loi, en cherchant & établir ainsi ma propre justice. Sans doute, pour rejeter cet ¢lément de
servitude, il faudra une lutte, car le Iégalisme est naturel au cceur de I’homme : « Et cela fut trés mauvais aux
yeux d’Abraham, a cause de son fils » (v. 11). Cependant, quelque douloureux que puisse &tre cet acte, dont
nous parlons, il est selon la volonté de Dieu que nous nous tenions fermes dans la liberté dans laquelle Christ
nous a placés en nous affranchissant, et que nous ne soyons pas de nouveau retenus sous un joug de servitude
(Gal. 5:1).

Puissions-nous, cher lecteur, entrer expérimentalement dans la pleine possession des bénédictions que
Dieu a renfermées pour nous en Christ, afin que nous en ayons fini avec la chair et tout ce qu’elle peut étre,
opérer ou produire. Il y a en Christ une plénitude qui rend absolument superflu et vain tout appel a la nature.

18 - Chapitre 22

Abraham se présente maintenant a nous dans un état moral qui permet que son coeur soit mis a une
épreuve des plus douloureuses. Il a, au chapitre 20, confessé et jugé la réserve qu’il avait longtemps nourrie
dans son cceur ; au chapitre 21, il a mis hors de la maison la servante et son fils ; et maintenant il se présente
a nous dans la position la plus favorisée dans laquelle une ame puisse étre placée : nous le voyons dans
I’épreuve sous la main de Dieu lui-méme. Il y a divers genres d’épreuves : 1’épreuve dont le diable est
I’auteur ; I’épreuve qui vient des circonstances extérieures ; mais la plus grande de toutes, dans son caractere,
c’est ’épreuve qui vient directement de Dieu, lorsqu’il place son enfant bien-aimé dans la fournaise pour
éprouver la réalité de sa foi. Dieu le fait, parce qu’il veut de la réalité. Il ne suffit pas de dire : « Seigneur,
Seigneur », ou : « J’y vais, Seigneur » ; il faut que le ceeur soit éprouvé jusqu’au fond, afin qu’aucun élément
d’hypocrisie ou de fausse protection ne s’y abrite. Dieu dit : « Mon fils, donne-moi ton ceeur » (Prov. 23:26) ;
non pas : « donne-moi ta téte, ou ton intelligence, ou tes talents, ou ta langue, ou ton argent » ; mais :
« donne-moi ton cceur » ; et afin d’éprouver la sincérité de notre réponse aux ordres de sa grace, il met la
main sur ce qui touche le plus directement notre cceur. Il dit a Abraham : « Prends ton fils, ton unique, celui
que tu aimes, Isaac, et va-t-en au pays de Morija, et la offre-le en holocauste, sur une des montagnes que je te
dirai » (v. 2). C’¢était visiter de bien prés le coeur d’Abraham ; ¢’était le faire passer au creuset jusqu’au fond.
Dieu « aime la vérité dans I’homme intérieur » (Ps. 51:6). 1l peut y avoir beaucoup de vérité sur les lévres et
dans I’intelligence ; mais Dieu la cherche dans le coeur. Des preuves ordinaires d’amour ne le satisfont pas ;
lui-méme ne s’est pas contenté de nous donner une preuve ordinaire de son amour envers nous ; il a donné
son Fils ! Et nous, ne devrions-nous pas aspirer a donner des preuves marquantes de notre amour pour Celui
qui nous a ainsi aimés, alors méme que nous ¢étions morts dans nos fautes et dans nos péchés ?

Il est bon, toutefois, que nous nous rendions compte qu’en nous éprouvant ainsi, Dieu nous honore
hautement. Nous ne lisons pas que « Dieu éprouva Lot » ; — non, mais Sodome éprouva Lot. Il ne parvint
jamais assez haut pour pouvoir étre éprouvé par la main de 1’Eternel : 1’état de son ame était trop évident,
pour que la fournaise fiit nécessaire pour le mettre au jour. Sodome n’elt présenté aucune tentation a
Abraham ; son entrevue avec le roi de Sodome, au chapitre 14, en est une preuve manifeste. Dieu savait bien
qu’Abraham I’aimait infiniment plus que Sodome, mais il voulut mettre en évidence que son serviteur
I’aimait par-dessus tout, en portant la main sur I’objet qui lui était le plus cher. « Prends ton fils, ton unique,
Isaac ». Oui, Isaac, ’enfant de la promesse ; Isaac, I’objet de 1’espérance longtemps différée, 1’objet de
I’amour du pére, et celui en qui toutes les familles de la terre devaient étre bénies. 1l faut que cet Isaac soit
offert en holocauste ! C’¢était la, assurément, mettre la foi a 1’épreuve, afin que cette épreuve, bien plus
précieuse que celle de I’or qui périt et qui, toutefois, est éprouvé par le feu, soit trouvée tourner a louange, a
honneur et a gloire (1 Pierre 1:7). Si Abraham ne se flit pas appuyé, simplement et de tout son cceur, sur
I’Eternel, il n’elit pas pu obéir, sans hésiter, & un commandement qui le mettait a I’épreuve si profondément.



Mais Dieu lui-méme était le soutien vivant et permanent de son ceceur ; ¢’est pourquoi Abraham était prét a
tout abandonner pour Lui.

L’ame, qui a trouvé en Dieu « toutes ses sources » (Ps. 87:7), peut, sans hésiter, abandonner toutes les
citernes humaines. Nous pouvons renoncer a la créature en proportion de la connaissance que nous
acquérons du Créateur, et nous ne pouvons pas au dela : et vouloir abandonner les choses visibles, autrement
que dans I’énergie de la foi qui saisit les choses invisibles, est le travail le plus stérile qui se puisse imaginer.
L’ame retiendra son Isaac jusqu’a ce qu’elle ait trouvé son tout en Dieu ; mais quand nous pouvons dire par
la foi : « Dieu est notre refuge et notre force, un secours dans les détresses », nous pouvons ajouter aussi :
« C’est pourquoi nous ne craindrons point, quand la terre serait transportée de sa place, et que les montagnes
seraient remuges et jetées au coeur des mers » (Ps. 46:1, 2).

« Et Abraham se leva de bon matin, etc ». Abraham ne tarde pas ; il obéit promptement. « Je me suis
haté, et je n’ai point différé de garder tes commandements » (Ps. 119:60). La foi ne s’arréte jamais pour
considérer les circonstances, ou pour réfléchir au résultat ; elle ne regarde qu’a Dieu et dit : « Mais quand il
plut a Dieu, qui m’a mis a part dés le ventre de ma mére et qui m’a appelé par sa grace, de révéler son Fils en
moi, afin que je I’annongasse parmi les nations, aussitot, je ne pris pas conseil de la chair ni du sang » (Gal.
1:15, 16). Dées que nous prenons conseil de la chair et du sang, nous portons préjudice a notre témoignage et
a notre service, car la chair et le sang ne peuvent pas obéir. Pour étre heureux et pour que Dieu soit glorifig, il
faut nous lever matin et, par la grace, accomplir le commandement de Dieu. Si la parole de Dieu est la source
de notre activité, elle nous donnera de la force et de la fermeté pour agir ; tandis que, si nous agissons
seulement par impulsion, dés que I’impulsion tombe, 1’action tombe avec elle.

Deux choses sont nécessaires a une vie active, conséquente et ferme, savoir le Saint Esprit comme
puissance, et I’Ecriture comme guide. Or Abraham possédait ces deux choses ; il avait regu de Dieu la
puissance pour agir ; et de Dieu aussi le commandement d’agir. Son obéissance avait un caractére trés
explicite, et ceci est trés important. On rencontre souvent ce qui ressemble a du dévouement, mais n’est, en
réalité, que 1’activité inconstante d’une volonté non soumise a la puissante action de la parole de Dieu. Tout
dévouement de ce genre n’a que l’apparence et point de valeur ; et ’esprit qui le produit se dissipe
promptement. On peut établir en principe, que toutes les fois que le dévouement dépasse les limites tracées
par Dieu, il est suspect ; s’il n’atteint pas ces limites, il est imparfait ; et s’il va au dela, il erre. Il y a, sans
doute, des opérations et des voies extraordinaires de I’Esprit de Dieu, dans lesquelles il proclame sa propre
souveraineté et s’¢léve au-dessus des limites ordinaires ; mais, en pareil cas, 1’évidence de 1’action divine est
assez puissante pour convaincre tout homme spirituel. Ces cas exceptionnels ne contredisent non plus, en
aucune maniere, cette vérité, que la fidélité et le vrai dévouement sont toujours fondés sur un principe divin
et gouvernés par un principe divin. On peut trouver que sacrifier un fils est un acte de dévouement
extraordinaire : mais il faut se souvenir que ce qui donna a cet acte toute sa valeur aux yeux de Dieu, c’est le
simple fait qu’il était fondé sur le commandement de Dieu.

Il y a encore une autre chose qui s’unit au vrai dévouement : ¢’est 1’esprit d’adoration. « Moi et I’enfant
nous irons jusque-la, et nous adorerons » (v. 5). Un serviteur vraiment dévoué tient ses yeux, non sur son
service, quelque considérable qu’il puisse étre, mais sur le Maitre ; et c’est ce qui produit I’esprit
d’adoration. Si j’aime mon maitre selon la chair, il m’importera peu d’étre appelé a nettoyer ses souliers ou a
conduire sa voiture ; mais si je pense & moi-méme plus qu’a lui, je préférerai étre chauffeur que décrotteur. Il
en est exactement de méme dans le service de notre divin Maitre : si je ne pense qu’a lui, il n’y aura pas de
différence pour moi entre fonder des assemblées ou faire des tentes. Nous pouvons faire la méme observation
quant au ministére des anges. Il importe peu a un ange d’étre envoyé pour détruire une armée, ou pour
protéger la personne de quelqu’un des héritiers du salut ; c’est le Maitre qui occupe ses pensées. Si, comme
I’a trés bien dit quelqu’un, deux anges étaient envoyés du ciel, I'un pour gouverner un empire, 1’autre pour
balayer les rues, ils ne se querelleraient pas au sujet de leurs emplois respectifs. Et si cela est vrai des anges,
ne devrait-il pas en étre de méme pour nous ? Le caractere de serviteur et celui d’adorateur devraient



toujours €tre unis, comme aussi I’ceuvre de nos mains devrait respirer toujours la bonne odeur des fervents
soupirs de nos esprits. En d’autres termes, nous devrions mettre la main a ’ceuvre dans I’esprit de ces
paroles : « Moi et I’enfant nous irons jusque-la et nous adorerons ». Nous serions ainsi gardés de ce service
purement machinal dans lequel nous sommes si enclins a tomber, travaillant pour ’amour du travail et étant
plus occupés de notre ceuvre que de notre Maitre. Il faut que tout découle d’une foi simple en Dieu et de
I’obéissance a sa parole.

« Par la foi, Abraham, étant éprouvé, a offert Isaac ; et celui qui avait recu les promesses offrit son fils
unique » (Héb. 11:17). Ce n’est qu’autant que nous marchons par la foi que nous pouvons commencer,
poursuivre et achever nos ceuvres selon Dieu. Abraham ne se mit pas seulement en route, pour offrir son fils,
mais il poursuivit sa route jusqu’a 1’endroit que Dieu lui avait désigné. « Et Abraham prit le bois de
I’holocauste, et le mit sur Isaac, son fils ; et il prit dans sa main le feu et le couteau ; et ils allaient les deux
ensemble » ; et plus loin, nous lisons : « Et Abraham batit 1a [’autel, et arrangea le bois, et lia Isaac, son fils,
et le mit sur ’autel, sur le bois. Et Abraham étendit sa main et prit le couteau pour égorger son fils » (v. 6-
10). Il y avait la une ceuvre réelle, une « ceuvre de foi » et un « travail d’amour », dans le sens le plus élevé,
non pas une fausse apparence seulement. Abraham ne s’approchait pas de Dieu avec ses lévres, tandis que
son ceeur €tait bien éloigné de lui ; il ne disait pas : « J’y vais, Seigneur », et n’y allait point. Tout était
profonde réalité, une de ces réalités que la foi se plait toujours a produire et que Dieu se plait a accepter. 1l
est facile de faire parade de dévouement, quand on n’est pas appelé a en montrer ; il est facile de dire : « Si
tous étaient scandalisés en toi, moi, je ne serai jamais scandalisé en toi... ; quand méme il me faudrait mourir
avec toi, je ne te renierai point » (Matt. 26:33, 35) ; mais la question dont il s’agit, ¢’est de demeurer ferme et
de surmonter la tentation. Quand Pierre fut mis a I’épreuve, il fut terrassé. La foi ne parle jamais de ce
qu’elle veut faire ; mais elle fait ce qu’elle peut par la force du Seigneur. Rien n’est plus misérable que
I’orgueil et les prétentions ; ils sont aussi vils que la base sur laquelle ils reposent ; mais la foi agit quand elle
est éprouvée ; et jusqu’alors, elle est heureuse de demeurer dans le silence et I’obscurité.

Or Dieu est glorifié par cette sainte activité de la foi ; c’est lui qui en est I’objet, comme lui aussi est la
source dont elle ¢émane. De tous les actes de la vie d’Abraham, il n’en est aucun par lequel Dieu soit glorifié
davantage que par la scéne du mont Morija. La, Abraham put rendre le témoignage que « toutes ses sources »
étaient en Dieu, qu’il les y avait trouvées, non seulement avant, mais aprés la naissance d’Isaac. Se
reposer sur les bénédictions de Dieu est autre chose que de se reposer sur Dieu lui-méme ; se confier en
Dieu, quand on a sous les yeux les canaux par lesquels la bénédiction doit couler, est tout autre chose que de
se confier en lui alors que ces canaux sont arrétés. Abraham démontra I’excellence de sa foi en faisant voir
qu’il savait compter sur Dieu et la promesse d’une innombrable postérité, non seulement pendant qu’lsaac
était devant lui plein de santé et de force, mais encore tout autant, quand il voyait Isaac, comme victime sur
I’autel. Glorieuse confiance ! — confiance sans mélange, non pas appuyée en partie sur le Créateur et en
partie sur la créature, mais fondée sur un fondement solide, sur Dieu lui-méme. Il estima que Dieu pouvait ;
et ne pensa jamais qu’lsaac pit. Isaac, sans Dieu, n’était rien ; Dieu, sans Isaac, était tout. Il y a la un
principe de la plus haute importance et une pierre de touche pour éprouver le cceur jusqu’au fond. Ma
confiance diminue-t-elle quand je vois le canal apparent de mes bénédictions se dessécher ? Est-ce que je
demeure assez prés de la source, — la ou elle jaillit, pour qu’il me soit possible de voir, dans un esprit
d’adoration, tous les ruisseaux humains tarir ? Est-ce que je crois, avec assez de simplicité, que Dieu suffit a
tout, pour pouvoir, en quelque sorte, « étendre ma main et prendre le couteau pour égorger mon fils ? »
Abraham en fut rendu capable, parce qu’il regardait au Dieu de résurrection : « Ayant estimé que Dieu
pouvait le ressusciter méme d’entre les morts » (Héb. 11:17-19).

En un mot, c’est a Dieu qu’il avait affaire, et cela suffisait. Dieu ne permit pas qu’il portat le coup de
mort. Il était allé jusqu’aux dernieres limites : le Dieu de grace ne pouvait le laisser aller au-dela : il épargna
au ceceur du pere I’angoisse qu’il ne s’est point épargnée a lui-méme, la douleur de frapper son fils. Lui, il est
allé jusqu’au bout, que son nom en soit béni ! « Celui méme qui n’a pas épargné son propre Fils, mais qui I’a
livré pour nous tous ». « Mais il plut a 1’Eternel de le meurtrir ; il ’a soumis a la souffrance » (Rom. 8:32 ;
Esa. 53: 10). Aucune voix ne se fit entendre du ciel, alors que, sur le Calvaire, le Pére offrait son Fils unique.
Non, le sacrifice fut parfaitement accompli, et dans son accomplissement notre éternelle paix a été scellée.



Néanmoins, le dévouement d’Abraham fut entierement démontré et pleinement accepté. « Car
maintenant je sais que tu crains Dieu, et que tu ne m’as pas refusé ton fils, ton unique » (v. 12). Prétez
attention a ces paroles : « Maintenant je sais ». Jusqu’alors la preuve n’avait pas été donnée ; la foi existait,
et Dieu le savait ; mais le point important ici, ¢’est que Dieu fait dépendre la connaissance qu’il a de cette
foi, de la preuve palpable qu’Abraham en a donnée lui-méme devant 1’autel sur le mont Morija. La foi se
montre toujours par ses ceuvres, et la crainte de Dieu par les fruits qui en découlent. « Abraham, notre pere,
n’a-t-il pas été justifié par des ceuvres, ayant offert son fils Isaac sur ’autel ? » (Jacques 2:21). Qui songerait
a mettre sa foi en question ? Dépouillez Abraham de sa foi, et il n’apparait sur le mont Morija que comme un
meurtrier et un insensé. Tenez compte de sa foi, et il apparait comme un adorateur fidéle et dévoué, comme
un homme craignant Dieu et justifié par des ceuvres, ayant son fils. « Mes fréres, quel profit y a-t-il si
quelqu’un dif qu’il a la foi, et qu’il n’ait pas d’ceuvres ? » (Jacques 2:14). Une profession sans puissance et
sans fruits ne satisfait ni Dieu, ni les hommes. Dieu cherche de la réalité et I’honore partout ou il la trouve ;
et quant aux hommes, ils ne comprennent que 1’expression vivante et intelligible d’une foi qui se montre par
des ceuvres. Nous vivons dans une atmospheére de piété de nom ; le langage de la foi est sur toutes les lévres ;
mais la foi elle-méme est une perle aussi rare que possible ; cette foi qui rend capable de quitter le rivage des
circonstances présentes et d’aller affronter les vagues et les vents, et non seulement de les affronter, mais de
leur tenir téte, alors méme que le Maitre semblerait dormir.

Il ne sera pas superflu de dire ici un mot de I’harmonie admirable qui existe entre I’enseignement de
Jacques et celui de Paul sur la justification. Le lecteur intelligent et spirituel, qui s’incline devant
I’inspiration pléniére des Saintes Ecritures, sait fort bien que ce n’est pas a Jacques ou a Paul, mais a I’Esprit
Saint, que nous avons affaire dans cette importante question. Le Saint Esprit s’est miséricordieusement servi
de chacun de ces hommes honorés de Dieu, comme d’une plume pour écrire ses pensées ; tout comme nous
pourrions nous-mémes nous servir d’une plume d’oie ou d’une plume d’acier pour écrire nos pensées, sans
que pour cela on plt, 2 moins de tomber dans 1’absurde, parler de contradiction entre ces deux plumes,
puisque I’écrivain serait un. Il est aussi impossible que deux hommes divinement inspirés se contredisent,
qu’il est impossible que deux corps célestes, se mouvant chacun dans I’orbite que Dieu leur a tracé, se
rencontrent et se heurtent. Il y a en réalité, et on pouvait s’y attendre, la plus compléte et la plus parfaite
harmonie entre ces deux apotres ; pour ce qui regarde la question de la justification, ['un est la contrepartie,
I’interpréte de ’autre. L’ap6otre Paul nous donne le principe intérieur ; Jacques, le développement extérieur
du principe. Le premier nous occupe de la vie cachée ; le dernier, de la vie manifestée ; le premier envisage
I’homme en connexion avec Dieu ; le dernier le considére dans ses rapports avec ses semblables. Nous avons
besoin de 1’un aussi bien que de 1’autre, car le principe intérieur ne va pas sans la vie extérieure ; tout comme
celle-ci n’aurait ni valeur, ni puissance, sans le principe intérieur. « Abraham fut justifié » alors « qu’il crut
Dieu », et « Abraham fut justifié » alors « qu’il offrit son fils Isaac ». Le premier de ces deux cas nous dit le
secret de la position d’Abraham ; le second nous montre Abraham publiquement reconnu du ciel et de la
terre. Il est bon de comprendre cette différence. Il n’y eut point de voix du ciel alors qu’« Abraham crut
Dieu », quoique Dieu I’ait vu 14, alors, et 1’ait tenu ainsi pour juste ; mais « quand il eut offert son fils Isaac
sur 1’autel », Dieu put lui dire : « Maintenant j’ai connu », et le monde entier eut la puissante et irrécusable
preuve du fait qu’Abraham était un homme justifié. Il en sera toujours de méme. La ou le principe intérieur
existe, la aussi il y aura D’action extérieure, et toute la valeur de celle-ci découle de son rapport avec le
premier. Séparez, pour un moment, I’ceuvre d’Abraham, telle que Jacques nous la présente, de la foi
d’Abraham, telle que Paul I’expose, et demandez-vous quelle vertu justifiante elle posséderait ? Aucune
quelconque ! Toute sa valeur, toute son efficacité découlent du fait qu’elle est la manifestation extérieure de
cette foi, en vertu de laquelle Abraham a déja été tenu pour juste devant Dieu.

Telle est I’harmonie parfaite qui existe entre Jacques et Paul ; ou telle est, plutot, I’'unité de la voix du
Saint Esprit, soit qu’il se fasse entendre par I’instrumentalité de Paul ou par celle de Jacques.

Nous en revenons maintenant au sujet du chapitre qui nous occupe. Il est fort intéressant de voir
comment, par I’épreuve de sa foi, Abraham est conduit a une connaissance plus profonde du caractére de
Dieu. Quand il nous est donné de supporter 1’épreuve que Dieu lui-méme nous dispense, nous sommes sUrs



de faire de nouvelles expériences relativement au caractére de Dieu, et d’apprendre ainsi a apprécier la valeur
de I’épreuve. Si Abraham n’elit pas étendu sa main pour égorger son fils, jamais il n’eit connu toute
I’excellente grandeur des richesses exquises du nom qu’il donne ici a Dieu : « Jéhovah-Jiré » ou « I’Eternel y
pourvoira ». Ce n’est que quand nous sommes véritablement mis a 1’épreuve, que nous découvrons ce que
Dieu est. Sans épreuves nous ne pouvons jamais étre que des théoriciens ; mais Dieu ne veut pas que nous ne
soyons que cela ; il veut que nous pénétrions dans les profondeurs de la vie qui est en lui-méme, dans les
réalités d’une communion personnelle avec lui. Avec quelles convictions et quels sentiments différents
Abraham ne dut-il pas retourner sur ses pas, de Morija a Be€r-Shéba ! Combien ses pensées a I’égard de
Dieu, a I’égard d’Isaac, a I’égard de toutes choses, devaient étre différentes !

Nous pouvons dire, en vérité : « Bienheureux est I’homme qui endure la tentation » (Jacques 1:12).
L’épreuve est un honneur conféré par I’Eternel lui-méme, et il serait difficile d’apprécier tout le bonheur qui
résulte de I’expérience qu’elle produit. C’est quand les hommes sont amenés a parler le langage du Psaume
107 (voyez v. 27) : « Toute leur sagesse est venue a néant », qu’ils font la découverte de ce que Dieu est.

Que Dieu nous donne d’endurer I’épreuve, afin que son ceuvre paraisse et que son nom soit glorifié en
nous !

Avant de terminer ce chapitre, arrétons encore un moment notre attention sur la bienveillance avec
laquelle I’Eternel rend témoignage a Abraham d’avoir accompli 1’acte qu’il s’était montré si bien préparé a
accomplir. « J’ai juré par moi-méme, dit I’Eternel : parce que tu as fait cette chose-la, et que tu n’as pas
refusé ton fils, ton unique, certainement je te bénirai, et je multiplierai abondamment ta semence comme les
étoiles des cieux et comme le sable qui est sur le bord de la mer ; et ta semence possédera la porte de ses
ennemis. Et toutes les nations de la terre se béniront en ta semence, parce que tu as écouté ma voix » (v. 16-
18). Ceci correspond d’une mani¢ére admirable avec la maniére dont le Saint Esprit rapporte 1’ceuvre
d’Abraham, au chapitre 11 de I’épitre aux Hébreux, et dans 1’épitre de Jacques au chapitre 2. Dans I'une et
I’autre de ces portions de I’Ecriture, Abraham est considéré comme ayant offert son fils sur I’autel. Le grand
principe qui ressort de tous ces témoignages, ¢’est qu’Abraham démontra qu’il était prét a fout abandonner,
excepté Dieu ; et ¢’est ce méme principe qui, a la fois, le constitua homme juste et prouva qu’il était juste. La
foi peut se passer de tout, excepté de Dieu ; elle a la pleine conscience que Dieu suffit a tout. C’est pourquoi
Abraham pouvait apprécier a leur juste valeur ces paroles : « J’ai juré par moi-méme ». Oui, cette
merveilleuse parole : « moi-méme », était tout pour ’homme de foi. « Car lorsque Dieu fit la promesse a
Abraham, puisqu’il n’avait personne de plus grand par qui jurer, il jura par lui-méme... Car les hommes
jurent par quelqu’un qui est plus grand qu’eux, et le serment est pour eux un terme a toute dispute, pour
rendre ferme ce qui est convenu. Et Dieu, voulant en cela montrer plus abondamment aux héritiers de la
promesse 1’immutabilité de son conseil, est intervenu par un serment » (Héb. 6:13, 16, 17). La parole et le
serment du Dieu vivant devraient mettre fin a toutes les contestations et a toutes les opérations de la volonté
de ’homme, et étre I’ancre immuable de I’ame au milieu de la houle et du tumulte de ce monde orageux.

Nous avons a nous juger sans cesse, a cause du peu de puissance que la promesse de Dieu exerce sur nos
ceeurs. La promesse est 1a, et nous faisons profession d’y croire, mais, hélas ! elle n’est pas pour nous cette
immuable et puissante réalité qu’elle devrait étre toujours ! aussi, n’en retirons-nous pas cette « ferme
consolation » qu’elle a pour but de communiquer. Combien peu nous sommes préts a sacrifier, dans la
puissance de la foi, notre Isaac ! Demandons a Dieu qu’il daigne nous accorder une connaissance plus
profonde de la bienheureuse réalité d’une vie de foi en lui, afin que nous comprenions ainsi mieux la portée
de ces paroles de Jean : « C’est ici la victoire qui a vaincu le monde, savoir notre foi ». Ce n’est que par la foi
que nous pouvons surmonter le monde. L’incrédulité nous place sous la puissance des choses présentes, ou,
en d’autres termes, donne au monde la victoire sur nous ; tandis que I’ame qui, par I’enseignement du Saint
Esprit, a appris a connaitre que Dieu suffit parfaitement, est entierement indépendante des choses d’ici-bas.



Puissions-nous, cher lecteur, en faire I’expérience pour notre paix et notre joie en Dieu, et pour qu’il soit
glorifié en nous !

19 - Chapitre 23

Ce court chapitre de I’Ecriture renferme plus d’un enseignement utile pour 1’Ame. Le Saint Esprit nous y
trace un beau tableau de la maniére dont le croyant devrait toujours se conduire envers ceux de dehors. S’il
est vrai que la foi rend celui qui la posséde indépendant des hommes du monde, il n’est pas moins vrai
qu’elle lui enseigne toujours & marcher honnétement envers eux. Nous sommes exhortés, dans la premicre
épitre aux Thessaloniciens, chapitre 4:12, a « marcher honorablement envers ceux du dehors » ; dans la
seconde aux Corinthiens, chapitre 8:21, a « veiller a ce qui est honnéte, non seulement devant le Seigneur,
mais aussi devant les hommes » ; et dans celle aux Romains, chapitre 13:8: « a ne rien devoir a personne ».
Ce sont la d’importants préceptes, des préceptes qu’ont diiment observés, dans tous les ages, tous les fideles
serviteurs de Christ, avant méme que ces préceptes eussent été clairement énoncés ; mais, hélas ! on n’y
préte que peu d’attention dans les temps modernes.

Le chapitre 23 de la Genése mérite donc une attention spéciale. Ce chapitre, ouvert par la mort de Sara,
nous fait voir Abraham sous un caractére nouveau, sous le caractére de quelqu’un qui méne deuil :
« Abraham vint pour mener deuil sur Sara, et pour la pleurer ». L’enfant de Dieu est appelé a passer par le
deuil ; mais non pas comme les autres. Le grand fait de la résurrection le console et communique a sa
douleur un caractere tout particulier (1 Thes. 4:13-14). Le croyant peut se trouver devant la tombe d’un frére
ou d’une sceur, dans 1’heureuse assurance que cette tombe ne retiendra pas longtemps son captif, « car si
nous croyons que Jésus mourut et qu’il est ressuscité, de méme aussi, avec lui, Dieu aménera ceux qui se
sont endormis par Jésus ». La rédemption de 1I’ame assure la rédemption du corps ; nous possédons la
premicre et nous attendons la seconde (Rom. 8:23).

En achetant Macpéla pour en faire un sépulcre, Abraham exprime, ce nous semble, sa foi en la
résurrection. « I/ se leva de devant son mort ». La foi ne reste pas longtemps a contempler la mort ; elle
possede un objet plus ¢éleve, grace au « Dieu vivant » qui le lui a donné ! La foi contemple la résurrection, sa
vue en est absorbée ; et, dans la puissance de la résurrection, elle peut se lever de devant son mort. Cet acte
d’Abraham est tres significatif et nous avons besoin d’en mieux comprendre la portée, attendu que nous ne
sommes que trop enclins a nous occuper de la mort et de ses conséquences. La mort est la limite de la
puissance de Satan ; mais ou Satan finit, Dieu commence. Abraham 1’avait compris lorsqu’il se leva et acheta
la caverne de Macpéla afin d’en faire un lieu de repos pour Sara. Cet acte était 1’expression de la pensée
d’Abraham a I’égard de I’avenir. Il savait que, dans les siécles a venir, la promesse de Dieu relativement a la
terre de Canaan s’accomplirait ; ainsi il put déposer le corps de Sara dans la tombe, « dans I’espérance stire et
certaine d’une glorieuse résurrection ».

Les fils incirconcis de Heth ignoraient ces choses. Les pensées qui remplissaient 1’ame du patriarche leur
étaient étrangéres. Pour eux, c¢’était une affaire de peu d’importance qu’Abraham ensevelit son mort dans un
endroit plutot que dans un autre ; mais pour Abraham il en était autrement. « Je suis étranger, habitant parmi
vous ; donnez-moi la possession d’un sépulcre parmi vous, et j’enterrerai mon mort de devant moi ». Les
Héthiens devaient trouver, et trouvérent évidemment étrange, qu’Abraham fit autant de difficultés pour un
tombeau ; « mais le monde ne nous connait pas, parce qu’il ne I’a pas connu ». Les traits les plus beaux et les
plus caractéristiques de la foi sont ceux que le monde comprend le moins. Les Cananéens n’avaient aucune
idée des espérances qui caractérisaient les actes d’Abraham dans cette occasion. IlIs ne se doutaient pas
qu’Abraham, en cherchant un coin de terre dans lequel il plt, comme Sara morte, attendre le temps précis de
Dieu, c’est-a-dire le Matin de la Résurrection, avait en vue la possession future du pays. Abraham sentait
que /ui n’avait rien a déméler avec les enfants de Heth, en sorte qu’il était prét a se coucher comme Sara dans
la tombe, laissant a Dieu le soin d’agir pour lui, sur lui et par lui.



« Tous ceux-ci sont morts dans la foi (kata pistin), n’ayant pas regu les choses promises, mais les ayant
vues de loin et saluées, ayant confessé qu’ils étaient étrangers et forains sur la terre » (Héb. 11:13). C’est la
un trait de la vie divine d’une exquise beauté. Ces « témoins » dont parle I’épitre aux Hébreux, dans le
chapitre 11, non seulement vécurent par la foi, mais encore témoignérent que les promesses de Dieu étaient
aussi réelles et satisfaisantes pour leurs ames, a la fin de leur carriére, qu’elles I’avaient été au
commencement. L’acquisition d’un sépulcre dans le pays était, ce nous semble, une démonstration de la
puissance de la foi, non seulement pour vivre, mais aussi pour la mort. Pourquoi Abraham était-il si
scrupuleux dans cette transaction de I’achat d’un sépulcre ? Pourquoi désirait-il si vivement fonder ses droits
au champ et a la caverne d’Ephron sur des principes de justice ? Pourquoi était-il si décidé a payer le poids
entier du prix « ayant cours entre les marchands » ? La réponse est renfermée dans ce mot : la « foi ». C’est
par la foi qu’il fit tout cela. Il savait que le pays lui appartenait dans 1’avenir et que, dans la gloire de la
résurrection, sa postérité le posséderait encore ; et, jusqu’alors, il ne voulait pas étre le débiteur de ceux qui
devaient de toute maniere étre dépossédés.

Ce chapitre peut donc étre considéré sous un double point de vue d’abord, comme nous présentant un
principe simple et pratique de conduite envers les gens du monde ensuite, comme nous exposant la
bienheureuse espérance dont le croyant devrait toujours étre animé. L’espérance qui nous est proposée dans
I’Evangile est une immortalité glorieuse qui, tout en élevant le coeur au-dessus des influences de la nature et
du monde, nous fournit un saint et noble principe qui doit régler toute notre conduite envers ceux du dehors.
« Nous savons que quand il sera manifesté, nous lui serons semblables, car nous le verrons comme il est ».
Voila notre espérance. Quel en est I’effet moral ? « Et quiconque a cette espérance en lui, se purifie, comme
lui est pur» (1 Jean 3:2-3). Si bientot je dois étre semblable a Christ, je m’efforcerai de lui étre aussi
semblable que possible dés maintenant. Le chrétien devrait donc s’exercer a marcher toujours dans la pureté,
I’intégrité et la grace morale devant tous ceux qui I’entourent. C’est ce que fit Abraham dans les rapports
qu’il eut avec les fils de Heth ; il montra dans toute sa conduite, telle qu’elle nous est présentée dans ce
chapitre, une grande noblesse et un vrai désintéressement. Il était parmi eux « un prince de Dieu », et ils
eussent été heureux de lui faire une faveur ; mais Abraham avait appris a ne recevoir des faveurs que du Dieu
de résurrection ; et tandis qu’il payait les Héthiens pour Macpéla, il s’attendait a Dieu pour la terre de
Canaan. Les fils de Heth connaissaient fort bien la valeur de « 1’argent ayant cours entre les marchands », et
Abraham savait aussi ce que valait la caverne de Macpéla ; elle avait pour lui une valeur bien plus grande
que pour eux qui la lui cédaient. Si la terre valait pour eux « quatre cents sicles d’argent », pour Abraham elle
¢tait sans prix ; car elle était les arrhes d’un héritage éternel qui, parce qu’il était éternel, ne pouvait étre
possédé que dans la puissance de la résurrection. La foi transporte 1’dme par avance dans 1’avenir de Dieu ;
elle voit les choses comme Dieu les voit, elle les estime selon le sicle du sanctuaire. C’est donc dans
I’intelligence de la foi, qu’Abraham se leva de devant son mort et acheta un sépulcre, montrant ainsi son
espérance de la résurrection et de I’héritage qui en dépend.

20 - Chapitre 24

La liaison qui existe entre ce chapitre et les deux précédents est digne de remarque. Au chapitre 22, le fils
est offert sur I’autel ; au chapitre 23, Sara est mise de co6té ; et au chapitre 24, le serviteur recoit la charge de
chercher une femme pour celui qui avait été, en figure, recouvré d’entre les morts. La succession de ces
événements coincide d’une maniére frappante avec I’ordre des faits relatifs a I’appel de 1’Eglise. On peut
mettre en question si ce rapprochement vient de Dieu ; mais, quoi qu’il en soit, la coincidence est tout au
moins frappante.

Les grands faits que nous rencontrons dans le Nouveau Testament sont, en premier lieu : la réjection et la
mort de Christ ; ensuite, la réjection d’Israél selon la chair ; et enfin, I’appel de I’Eglise a la glorieuse
position d’Epouse de I’Agneau. Or, tout cela correspond exactement avec le contenu de ce chapitre et des
deux chapitres précédents. Il fallait que la mort de Christ fit un fait accompli, avant que 1’Eglise, a
proprement parler, plt étre appelée. 11 fallait que le « mur mitoyen de cloture » fit aboli, avant que le « seu!
homme nouveau » pit étre formé. Il est important que nous comprenions bien ceci, afin que nous sachions
quelle est la place que I’Eglise occupe dans les voies de Dieu. Aussi longtemps que 1’économie juive
subsistait, Dieu avait établi et voulait maintenir la plus stricte séparation entre les Juifs et les Gentils ; c’est



pourquoi I’idée d’une union des Juifs et des Gentils en un seul homme n’entrait pas dans I’esprit d’un Juif. I
était porté a se considérer comme occupant une position supérieure en tous points a celle du Gentil, a
envisager ce dernier comme entiérement impur et comme un homme avec lequel toute relation était interdite
(Actes 10:28).

Si Israél avait marché avec Dieu dans 'intégrité des rapports dans lesquels Dieu ’avait placé par sa
grace, il aurait ét¢ maintenu dans cette position spéciale de séparation et de supériorité qui lui avait été faite ;
mais Israél suivit une autre voie ; c’est pourquoi, lorsqu’il eut comblé la mesure de ses iniquités, en
crucifiant le Prince de la vie, le Seigneur de gloire, et en rejetant le témoignage du Saint Esprit, Paul fut
suscité pour étre 1’administrateur d’un nouvel ordre de choses qui avait été caché de tout temps en Dieu,
pendant que le témoignage d’Isra€l se poursuivait : « C’est pour cela que moi, Paul, le prisonnier du Christ
Jésus pour vous, les nations — si du moins vous avez entendu parler de I’administration de la grace de Dieu
qui m’a été¢ donnée envers vous : comment, par révélation, le mystére m’a ét€ donné a connaitre... lequel, en
d’autres générations, n’a pas été donné a connaitre aux fils des hommes, comme il a été maintenant révélé a
ses saints apotres et prophétes, par I’Esprit », c’est-a-dire les prophétes du Nouveau Testament (tois hagiois
apostolois autou kai prophétais) « que les nations seraient cohéritiéres et d’un méme corps et coparticipantes
de sa promesse dans le christ Jésus, par ’Evangile » (Eph. 3:1-6). Voila qui est concluant. Le mystére de
I’Eglise, composée de Juifs et de Gentils baptisés en un seul corps par un méme Esprit, unie au Chef glorieux
dans les cieux, n’avait point été révélé jusqu’aux jours de Paul. « Duquel mystere, continue 1’apdtre, je suis
devenu serviteur, selon le don de la grace de Dieu qui m’a été donné selon 1’opération de sa puissance » (v.
7). Les apotres et prophétes du Nouveau Testament furent, pour ainsi dire, la premiére assise de ce glorieux
édifice (voyez Ephésiens 2:20). Cela étant, il est clair que le batiment ne pouvait avoir été commencé
auparavant (comp. aussi Matt. 16:18 ; « je batirai »). Si le batiment eut daté des jours d’Abel, I’apotre efit
dit : « édifié sur le fondement des saints de 1’Ancien Testament », mais il a dit autrement ; d’ou nous
concluons que, quelle que soit la position assignée aux saints de I’Ancien Testament, il est impossible qu’ils
puissent appartenir a un corps qui, jusqu’a la mort et a la résurrection de Christ et a la descente du Saint
Esprit, résultat de cette résurrection, n’avait d’existence que dans les desseins de Dieu. Ces saints étaient
sauvés, que Dieu en soit béni ! sauvés par le sang de Christ, et destinés a jouir de la gloire céleste avec
I’Eglise ; mais ils ne pouvaient faire partie d’un corps qui, plusieurs siécles aprés eux, n’existait pas encore.

Nous le répétons, on peut mettre en doute, s’il faut voir dans cette intéressante portion de ’Ecriture
comme un type de I’appel de I’Eglise. Pour notre part, nous aimons mieux la considérer comme
une image de cette ceuvre glorieuse. Nous ne pouvons admettre que le Saint Esprit ait voulu nous occuper,
dans un chapitre d’une longueur peu ordinaire, des seuls détails d’un pacte de famille, si ce pacte n’était
typique ou figuratif de quelque grande vérité : « Car toutes les choses qui ont été écrites auparavant ont été
écrites pour notre instruction » (Rom. 15:4). Ce passage a une portée tres étendue. Ainsi, bien que I’Ancien
Testament ne contienne aucune révélation directe du grand mystére de 1’Eglise, il est important d’observer
qu’il renferme néanmoins des scénes et des circonstances qui le préfigurent d’une maniére remarquable,
témoin celles que nous présente le chapitre qui va nous occuper. Le fils, comme nous 1’avons déja dit, ayant,
en figure, ét¢ offert en sacrifice et rendu a la vie, et le tronc duquel le fils était issu étant en quelque sorte mis
de coté, le pere envoie le serviteur a la recherche d’une épouse pour le fils.

Pour donner une intelligence claire et compléte du contenu de ce chapitre, nous considérerons les points
suivants : le serment, le téemoignage et le résultat de la mission d’Eliézer.

I1 est beau de voir que 1’appel et I’¢lévation de Rebecca étaient fondés sur le serment qui scellait I’accord
du serviteur et d’Abraham. Rebecca ignorait ces choses, bien que dans les desseins de Dieu elle fiit I’objet de
cet accord. Il en est ainsi de I’Eglise de Dieu, considérée comme un tout, ou dans chacune de ses parties
constitutives. « Mes os ne t’ont point été cachés... et dans ton livre mes membres étaient tous écrits ; de jour
en jour ils se formaient, lorsqu’il n’y en avait encore aucun » (Ps. 139:15-16). « Béni soit le Dieu et Pere de
notre Seigneur Jésus Christ, qui nous a bénis de toute bénédiction spirituelle dans les lieux célestes en
Christ ; selon qu’il nous a élus en lui avant la fondation du monde, pour que nous fussions saints et
irréprochables devant lui en amour » (Eph. 1:3-4). « Car ceux qu’il a préconnus, il les a aussi prédestinés a
étre conformes a I’image de son Fils, pour qu’il soit premier-né entre plusieurs fréres. Et ceux qu’il a
prédestinés, il les a aussi appelés ; et ceux qu’il a appelés, il les a aussi justifiés ; et ceux qu’il a justifiés, il



les a aussi glorifiés » (Romains 8:29-30). Il y a une harmonie admirable entre ces passages et le sujet qui
nous occupe. L’appel, la justification et la gloire de 1’Eglise, tout est fondé sur le dessein éternel de Dieu, sur
sa parole et son serment, ratifiés par la mort, la résurrection et 1’exaltation du Fils. C’est dans les profondeurs
de I’éternelle pensée de Dieu, au-dela des limites les plus reculées du temps, que reposait ce merveilleux
dessein, qui avait I’Eglise pour objet, et qui est indissolublement lié a la pensée de Dieu & 1’égard de la gloire
du Fils. Le serment du serviteur d’Abraham avait pour objet 1’acquisition d’une compagne pour le fils. Ce fut
au désir d’Abraham pour son fils que Rebecca dut la haute position qu’elle occupa dans la suite. Heureux qui
comprend ces choses ; heureux qui voit que la sécurité et le bonheur de 1’Eglise sont inséparablement liés a
Christ et a sa gloire ! « Car ’homme ne procéde pas de la femme, mais la femme de ’homme ; car aussi
I’homme n’a pas été créé a cause de la femme, mais la femme a cause de I’homme » (1 Cor. 11:8-9). Et
encore : « Le royaume des cieux a été fait semblable a un roi qui fit des noces pour son fils » (Matt. 22:2). Le
Fils est I’objet principal de toutes les pensées et de tous les conseils de Dieu ; et si quelqu’un est amené au
bonheur, ou a la gloire, ou a une dignité, ce ne peut étre qu’en rapport avec le Fils. Par le péché, ’homme a
perdu tout droit a ces choses et a la vie elle-méme ; mais Christ prit sur lui le chatiment di au péché ; il se
rendit responsable de tout pour les siens ; il fut cloué¢ a la croix comme leur représentant ; il porta leurs
péchés en son propre corps sur le bois, et descendit dans la tombe chargé de ce pesant fardeau. Rien donc ne
peut étre plus complet que la délivrance dont les saints sont 1’objet, quant a tout ce qui €tait contre eux.
L’Eglise sort vivifiée de la tombe de Christ, dans laquelle tous les péchés de ceux qui la composent ont été
déposés ; la vie qu’elle possede est le triomphe sur la mort et sur tout ce qui pouvait faire obstacle ; en sorte
que cette vie est liée a la justice divine et fondée sur cette justice, les droits de Christ lui-méme a la vie étant
fondés sur ce qu’il a complétement anéanti la puissance de la mort ; et lui est la vie de I’Eglise. Ainsi I’Eglise
jouit de la vie divine ; elle est revétue de la justice divine ; et I’espérance qui I’anime est I’espérance de la
justice (voyez entre autres les passages suivants : Jean 3:16, 36 ; 5:39-40 ; 6:27, 40, 47, 68 ; 11:25; 17:2;
Rom. 5:21; 6:23; 1 Tim. 1:16 ; 1 Jean 2:25 ; 5:20 ; Jude 21 ; Eph. 2:1-6, 14-15 ; Col. 1:12-22 ; 2:10-15 ;
Rom. 1:17 ; 3:21-26 ; 4:5, 23-25 ; 2 Cor. 5:21 ; Gal. 5:5).

Ces passages établissent parfaitement les trois points suivants la vie, la justice et 1’espérance de
I’assemblée ; et toutes, elles découlent du fait que 1’assemblée est une avec Celui qui a été ressuscité d’entre
les morts. Or, rien n’est propre a affermir le cceur comme la conviction que I’existence de 1’assemblée est
essentielle a la gloire de Christ. « La femme est la gloire de I’homme » (1 Cor. 11:7). L’assemblée est
appelée « la plénitude de Celui qui remplit tout en tous » (Eph. 1:23). Cette derniére expression est
remarquable ! le mot traduit par « plénitude » signifie le complément, ce qui, étant ajouté a une autre chose,
compose un seul tout avec elle. C’est ainsi que Christ la téte, et I’assemblée le corps, composent le « seul
homme nouveau » (Eph. 2:15). Si nous considérons le sujet a ce point de vue, nous ne serons pas étonnés que
I’assemblée ait été 1’objet des conseils éternels de Dieu : il y avait, par grace, de merveilleuses raisons pour
que le corps, 1’épouse, la compagne de son Fils unique, occupat les pensées de Dieu deés avant la fondation
du monde. Rebecca était nécessaire a Isaac, c’est pourquoi elle était I’objet d’un conseil secret, lorsque elle-
méme était encore dans 1’ignorance la plus profonde de sa future et haute destinée. Toutes les pensées
d’Abraham se rapportaient a Isaac : « Je te ferai jurer par I’Eternel, le Dieu des cieux et le Dieu de la terre,
que tu ne prendras pas de femme pour mon fils d’entre les filles des Cananéens, parmi lesquels j’habite ».
« Une femme pour mon fils » est ici, comme nous le voyons, le point important. « Il n’est pas bon que
I’homme soit seul ». Nous apprenons ainsi ce qu’est ’assemblée : dans les conseils de Dieu, elle est
nécessaire a Christ ; et, dans I’ceuvre accomplie de Christ, il a été divinement pourvu a tout, pour qu’elle pit
étre appelée a I’existence. Une fois qu’on envisage la vérité a ce point de vue, ce n’est plus la puissance de
Dieu pour sauver de pauvres pécheurs qui est en question ; mais Dieu veut « faire des noces pour son Fils »,
et ’assemblée est I’épouse qui lui est destinée ; elle est I’objet des desseins du Pere, 1’objet de ’amour du
Fils et du témoignage du Saint Esprit. Elle est destinée a partager la dignité et toute la gloire du Fils, comme
elle a part a tout I’amour dont il a été I’éternel objet. Ecoutez les propres paroles du Fils : « Et la gloire que tu
m’as donnée, moi, je la leur ai donnée, afin qu’ils soient un, comme nous, nous sommes un ; moi en eux, et
toi en moi ; afin qu’ils soient consommeés en un, et que le monde connaisse que toi tu m’as envoy¢, et que tu
les as aimés comme tu m’as aimé » (Jean 17:22, 23). Ces paroles nous font connaitre les pensées du cceeur de
Christ a I’égard de 1’assemblée. Elle est non seulement destinée a étre telle qu’il est lui-méme, mais elle est
déja dés a présent, comme lui est, ainsi qu’il est écrit : « En ceci est consommé I’amour avec nous, afin que
nous ayons toute assurance au jour du jugement, c¢’est que, comme il est, lui, nous sommes, nous aussi, dans
ce monde » (1 Jean 4:17). Cette précieuse vérité donne a I’ame une pleine confiance. « Nous sommes dans le
Véritable, savoir dans son Fils Jésus Christ » (1 Jean 5:20). Toute incertitude est bannie, car tout est assuré a
I’Epouse dans I’Epoux. Tout ce qui appartenait a Isaac devint la propriété de Rebecca, parce qu’Isaac était a



elle ; de méme aussi, tout ce qui appartient a Christ est la part de I’Eglise : « Toutes choses sont a vous, soit
Paul, soit Apollos, soit Céphas, soit monde, soit vie, soit mort, soit choses présentes, soit choses a venir :
toutes choses sont a vous, et vous a Christ, et Christ a Dieu » (1 Cor. 3:21, 22). Christ est « chef sur toutes
choses a I’assemblée » (Eph. 1:22). Ce sera la joie de Christ pendant toute 1’éternité de manifester I’Eglise
dans la gloire et la beauté dont il I’aura revétue, car la gloire et la beauté de I’Eglise ne seront que le reflet de
sa gloire et de sa beauté a lui. Les anges et les principautés contempleront dans 1’assemblée le merveilleux
déploiement de la sagesse, de la puissance et de la grace de Dieu en Christ.

Examinons maintenant le second point dont nous avons parlé plus haut, savoir le témoignage. Le
serviteur d’Abraham était porteur d’un témoignage clair et précis. « Et il dit : Je suis serviteur d’Abraham.
Or I’Eternel a béni abondamment mon seigneur, et il est devenu grand ; et il lui a donné du menu bétail, et du
gros bétail, et de I’argent, et de ’or, et des serviteurs, et des servantes, et des chameaux, et des anes. Et Sara,
femme de mon seigneur, a dans sa vieillesse enfanté un fils a mon seigneur ; et il lui a donné tout ce qu’il a »
(v. 34-36). 1l révele le pere et le fils ; tel est son témoignage. Il parle des immenses richesses du pére, et
raconte que celui-ci a donné tous ses biens au fils, en vertu de ce qu’il est « le fils unique » et 1’objet de
I’amour du pére. Au moyen de ce témoignage, le serviteur cherche a obtenir une épouse pour le fils.

1 est presque superflu de dire que ’Ecriture nous représente ici, en figure et d’une maniére frappante, le
témoignage du Saint Esprit envoyé du ciel sur la terre, le jour de la Pentecote. « Quand le Consolateur sera
venu, lequel, moi je vous enverrai d’aupres du Pére, 1’Esprit de vérité, qui procéde du Pére, celui-1a rendra
témoignage de moi » (Jean 15:26). Et encore : « Mais quand celui-la, I’Esprit de vérité, sera venu, il vous
conduira dans toute la vérité : car il ne parlera pas de par lui-méme ; mais il dira tout ce qu’il aura entendu, et
il vous annoncera les choses qui vont arriver. Celui-la me glorifiera ; car il prendra de ce qui est a moi, et
vous I’annoncera. Tout ce qu’a le Pere est a moi ; ¢’est pourquoi j’ai dit qu’il prend du mien, et qu’il vous
I’annoncera » (Jean 16:13-15). La coincidence entre ces paroles et le témoignage du serviteur d’Abraham est
aussi instructive qu’intéressante : c’est en parlant d’Isaac que le serviteur cherche a gagner le cceur de
Rebecca ; et c’est en leur parlant de Jésus que le Saint Esprit cherche a détourner les pauvres pécheurs d’un
monde de péché et de folie, pour les faire entrer dans la bienheureuse et sainte unité du corps de Christ. « Il
prendra du mien, et vous 1’annoncera ». Le Saint Esprit ne porte jamais une ame a regarder a lui-méme ou a
son ceuvre, mais toujours et uniquement a Christ. Aussi, plus une ame est réellement spirituelle, plus elle sera
exclusivement occupée de Christ.

Contempler sans cesse son propre cceur et s’appesantir sur ce qu’on peut y découvrir, encore que ce soit
I’ceuvre de I’Esprit, parait a certaines personnes une grande preuve de spiritualité. C’est la une grave erreur ;
et loin qu’on trouve une preuve de spiritualité dans cette préoccupation de soi, elle démontre tout le
contraire, car Jésus a expressément déclaré, en parlant de I’Esprit : « Il ne parlera pas de lui-méme », mais
« 1l prendra du mien et vous I’annoncera ». C’est pourquoi, toutes les fois qu'une personne regarde au-
dedans d’elle-méme et batit sur les évidences de I’ceuvre de 1’Esprit, qu’elle y découvre, elle peut compter
qu’en cela elle n’est pas conduite par 1I’Esprit de Dieu. L’Esprit attire les ames a Dieu en leur présentant
Christ. Connaitre Christ est la vie éternelle ; et la révélation que le Peére fait du Fils par le Saint Esprit
constitue le fondement de I’Eglise. Lorsque Pierre confesse que Christ est le Fils du Dieu vivant, Christ lui
répond : « Tu es bienheureux, Simon Barjonas, car la chair et le sang ne t’ont pas révélé cela, mais mon Pére
qui est dans les cieux. Et moi aussi, je te dis que tu es Pierre ; et sur ce roc je batirai mon assemblée, et les
portes du hadés ne prévaudront pas contre elle » (Matt. 16:17, 18). Quel rocher 2 — Pierre ? A Dieu ne
plaise ! « Ce rocher » (tauté té petra) est simplement la révélation de Christ, par le Pére, comme « le Fils du
Dieu vivant », et cette révélation est le seul moyen par lequel une ame puisse étre introduite dans 1’assemblée
de Christ. Nous apprenons ici quel est le vrai caractére de I’Evangile. L’Evangile est, avant tout et par
excellence, une révélation, non seulement d’une doctrine, mais d’une personne, de la personne du Fils ; et
cette révélation regue par la foi attire le coeur a Christ et devient la source de la vie et de la puissance, le
fondement de notre union avec Christ comme membres de son corps, comme elle est aussi la puissance de la
communion. « Quand il a plu a Dieu... de révéler son Fils en moi», dit Paul. — Le vrai principe qui
constitue « le rocher », c’est donc : « Dieu révélant son Fils ». C’est ainsi que 1’édifice est élevé ; c’est sur ce
fondement solide qu’il repose, selon le dessein éternel de Dieu.



Il est donc particuliérement intéressant pour nous que nous trouvions, dans ce chapitre 24 de la Genése,
une image aussi belle de la mission et du témoignage spécial du Saint Esprit. En cherchant a procurer une
épouse a [saac, le serviteur d’ Abraham développe toute la gloire et toutes les richesses qui ont été conférées a
Isaac par son pére ; ’amour dont celui-ci est 1’objet, et tout ce qui était propre a toucher le ceeur de Rebecca
et a le détacher des choses au milieu desquelles elle avait vécu. Il montre a Rebecca un objet éloigné, et lui
révele le bonheur qu’il y avait pour elle a devenir une avec cet objet bien-aimé et si hautement favorisé. Tout
ce qui appartient a Isaac appartiendrait a Rebecca aussi, dés qu’elle serait une avec lui ; tel est le témoignage
du serviteur. Tel est aussi le témoignage du Saint Esprit. Il parle de Christ, de la gloire de Christ, de la beauté,
de la plénitude, de la grace, des « richesses insondables de Christ », de la dignité de sa personne et de la
perfection de son ceuvre. De plus, il révele le bonheur indicible qu’il y a a étre un avec un tel Christ,
« membre de son corps, de sa chair et de ses os ».

Tel est toujours le témoignage de 1’Esprit ; il nous fournit une excellente pierre de touche pour éprouver
toute espece d’enseignement et de prédication. L’enseignement le plus spirituel sera toujours caractérisé par
une pleine et constante présentation de Christ. L’Esprit ne peut s’arréter que sur Jésus ; parler de Christ fait
ses délices ; il prend plaisir a publier ses perfections, ses vertus, sa beauté. Si donc quelqu’un sert dans
1’Evangile par la puissance de I’Esprit de Dieu, il y aura toujours plus de Christ que de tout autre chose dans
son ministére. Les raisonnements de la logique humaine n’y trouveront guere de place ; ils ne conviennent
que 12 ot ’homme désire se mettre en avant lui-méme ; mais tous ceux qui servent dans I’Evangile ont a se
souvenir que I’unique objet de I’Esprit sera toujours de présenter Christ.

En dernier lieu, nous avons a nous occuper du résultat du témoignage. La vérité, et I’application pratique
de la vérité sont deux choses fort différentes. C’est une chose que de parler des gloires particuliéres de
’Eglise, et une autre chose que d’étre dirigé d’une maniére pratique par ces gloires. Pour ce qui concerne
Rebecca, le résultat du témoignage, rendu par le serviteur, est des plus prononcés et des plus positifs. Elle
entend de ses oreilles, elle croit du ceeur le témoignage, et ainsi elle est détachée de tout ce qui I’entoure. Elle
est préte a tout quitter et a poursuivre le but, afin de saisir ce pour quoi elle a été saisie (comp. Phil. 3:12-13).
Il était impossible qu’elle se crit ’objet d’une aussi glorieuse destinée, et qu’elle continuat, cependant, a
demeurer au milieu des circonstances dans lesquelles la nature 1’avait placée. Si le témoignage concernant
son avenir était vrai, rester attachée au présent eit été pour elle la pire des folies. Si ’espérance d’étre
I’épouse d’Isaac, et cohéritiere avec lui de toute sa gloire, €tait pour elle une réalité, continuer a garder les
brebis de Laban et été, de la part de Rebecca, mépriser en pratique tout ce que Dieu, dans sa grace, avait
placé devant elle.

Mais non, I’espérance qu’elle a en vue est trop glorieuse pour que Rebecca 1’abandonne aussi
légérement. Elle n’a pas encore vu Isaac, il est vrai, non plus que I’héritage ; mais elle a cru le témoignage
qui lui a été rendu d’Isaac et elle a, en quelque sorte, regu les arrhes de 1’héritage : cela suffit a son cceur.
C’est pourquoi, sans hésiter, elle se léve et déclare qu’elle est préte a partir : « J’irai », dit-elle (v. 58). Elle
est préte a entrer dans un chemin inconnu en compagnie de celui qui lui a révélé un objet €éloigné et une
gloire unie a cet objet, gloire a laquelle elle va étre élevée. « J’irai » ; et, oubliant les choses qui sont derriére
et tendant avec effort vers celles qui sont devant, elle court, regardant au but, vers le prix de sa haute
vocation (voyez Phil. 3:14). Belle et touchante image de 1’assemblée qui, sous la conduite du Saint Esprit,
s’avance & la rencontre de son céleste Epoux. C’est 1a du moins ce que I’Eglise devrait étre ; mais, hélas !
elle en est bien loin. On voit en elle bien peu de cette sainte joie qui rejette tout fardeau et tout obstacle, dans
la puissance de la communion avec son céleste guide et compagnon de voyage, dont 1’office et le plaisir sont
de prendre ce qui est a Jésus et de nous I’annoncer, tout comme le serviteur d’Abraham prenait des choses
qui étaient a Isaac et les montrait a Rebecca, prenant plaisir aussi, sans aucun doute, a lui faire entendre de
nouveaux témoignages au sujet du fils, a mesure qu’ils avancaient vers la consommation de la joie et de la
gloire qui attendaient I’épouse. Notre guide céleste, lui au moins, prend plaisir a parler de Jésus. « Il prendra
du mien et il vous I’annoncera », et encore : « Il vous annoncera les choses qui vont arriver ». Nous avons un
besoin réel de ce ministére de 1’Esprit qui révele Christ a nos ames, nous faisant ardemment désirer de le voir
tel qu’il est et de lui étre faits semblables pour toujours : lui seul a le pouvoir de détacher nos cceurs de la
terre et de tout ce qui appartient a la nature. Quoi, si ce n’est [’espérance d’étre unie a Isaac, eflit jamais pu



engager Rebecca a dire : « j’irai », quand son frére et sa meére disaient : « Que la jeune fille reste avec nous
quelques jours, dix au moins » ? De méme quant a nous, il n’y a que I’espérance de voir Jésus tel qu’il est et
de lui étre semblables qui puisse nous rendre capables de nous purifier, et nous engager a le faire, afin d’étre
purs comme lui est pur (1 Jean 3:3).

21 - Chapitre 25

Ce chapitre s’ouvre par le second mariage d’Abraham, événement qui n’est pas sans intérét pour
I’homme spirituel, si on le considére dans ses rapports avec le contenu du chapitre précédent. Les écrits
prophétiques du Nouveau Testament nous apprennent que la semence d’Abraham reparaitra sur la sceéne
aprés la consommation et I’enlévement de I’Epouse élue de Christ. De méme, aprés le mariage d’Isaac, le
Saint Esprit nous occupe de I’histoire de la postérité d’Abraham, en connexion avec un nouveau mariage ;
puis de quelques incidents particuliers de la vie de ce patriarche, ainsi que de I’histoire de sa postérité, selon
la chair. Sans vouloir imposer une interprétation particuliére de tout le contenu de ce chapitre, je n’estime pas
cependant qu’il soit sans intérét pour un lecteur attentif.

Le livre de la Genése, ainsi que nous 1’avons déja dit, renferme, comme en germe, les grands principes
¢élémentaires de I’histoire des relations de Dieu avec I’homme, dont les livres suivants, et le Nouveau
Testament, en particulier, contiennent le développement. Dans la Genese, il est vrai, ces principes sont
présentés en figure, tandis que dans le Nouveau Testament ils sont développés d’une manicre didactique ; les
figures, néanmoins, sont fort intéressantes et bien propres a faire pénétrer puissamment la vérité dans le
cceur.

La fin de ce chapitre 25 nous révéle quelques principes importants et d’un caractére trés pratique. Le
caractére et la vie de Jacob passeront, Dieu voulant, bient6t sous nos yeux ; mais avant d’aller plus loin,
donnons quelque attention a la conduite d’Esaii, quant a ce qui concerne le droit d’ainesse, et tout ce qu’il
impliquait. Le coeur naturel n’attribue aucune valeur aux choses de Dieu ; comme il ne connait pas Dieu, les
promesses de Dieu sont pour lui quelque chose de vague, qui est sans valeur et sans puissance. De 1a vient
que les choses présentes ont tant de poids dans I’estimation des hommes, et qu’elles exercent sur eux une si
grande influence. L’homme apprécie ce qu’il voit, parce qu’il est conduit par la vue et non par la foi. Pour
lui, le présent est tout ; le futur comme une chose de rien, incertaine et sans influence. Ainsi est Esaii.
Ecoutons son insidieux raisonnement : « Voici, je m’en vais mourir ; et de quoi me sert le droit d’ainesse ? »
Etrange raisonnement, en effet ! Le présent va m’échapper, c¢’est pourquoi je méprise et j’abandonne
entiérement [ ’avenir | Le temps disparait 8 ma vue, donc je renonce a toute part dans 1’éternité ! « Ainsi Esail
méprisa son droit d’ainesse » ; — ainsi les Israélites « méprisérent le pays désirable » ; ainsi ils méprisérent
Christ ; ainsi encore ceux qui avaient €t€ conviés aux noces méprisérent I’invitation (Ps. 106:24 ; Zac. 11:13 ;
Matt. 22:5). L’homme n’a pas de gott pour les choses de Dieu ; un « potage de lentilles » vaut plus pour lui
qu’un droit au pays de Canaan. La raison pour laquelle Esaii ne se soucia pas de son droit d’ainesse, était
précisément celle qui aurait dG ’engager a y attacher un grand prix. Plus je vois ’incertitude et la vanité du
présent de I’homme, plus je m’attacherai a I’avenir de Dieu. Ainsi raisonne la foi. « Toutes ces choses devant
donc se dissoudre, quelles gens devriez-vous étre en sainte conduite et en piété, attendant et hatant la venue
du jour de Dieu, a cause duquel les cieux en feu seront dissous et les éléments embrasés se fondront.
Mais, selon sa promesse, nous attendons de nouveaux cieux et une nouvelle terre, dans lesquels la justice
habite » (2 Pierre 3:11-13). Voila les pensées de Dieu, et, partant, les pensées de la foi. Les choses présentes
seront dissoutes : mépriserons-nous donc celles qui ne se voient pas ? Non assurément. Le jour présent est
comme une ombre qui passe. Quelle est notre ressource ? L’Ecriture nous le dit : « Attendant et hatant la
venue — du jour de Dieu ». Tout autre raisonnement n’est que celui d’un « profane comme Esaii, qui pour un
seul mets vendit son droit de, premier-né » (Héb. 12:16).

Que le Seigneur nous donne de juger de toutes choses comme lui-méme en juge ; et la foi seule nous en
rend capables.



22 - Chapitre 26

Le premier verset de ce chapitre se rattache au chapitre 12. « Il y eut une famine dans le pays, outre la
premicre famine qui avait eu lieu aux jours d’Abraham ». Les épreuves, que les enfants de Dieu rencontrent
pendant leur course ici-bas, sont toutes a peu prés de méme nature et tendent toujours a manifester jusqu’a
quel point leur cceur a trouvé son fout en Dieu. C’est une chose difficile et a laquelle on parvient rarement,
que de marcher avec Dieu dans une intimité de communion telle que I’ame soit enticrement indépendante et
des hommes et des choses. Les Egypte et les Guérar, qui sont a notre droite et & notre gauche, nous offrent de
puissantes tentations, soit pour nous détourner du droit chemin, soit pour nous faire demeurer au-dessous de
notre véritable position comme serviteurs du Dieu vivant et vrai.

« Et Isaac s’en alla vers Abimélec, roi des Philistins, a Guérar ». Il y a entre 1’Egypte et Guérar une
différence manifeste. L’Egypte est I’expression du monde avec ses ressources naturelles et son indépendance
de Dieu. « Ma riviére est 4 moi », disait un Egyptien qui ne connaissait pas 1’Eternel, et ne songeait pas a
regarder & lui pour quoi que ce fit. Par sa situation, ’Egypte était plus éloignée de Canaan que Guérar, et
moralement, elle exprimait un état d’ame plus €éloigné de Dieu. Il est fait mention de Guérar au chapitre 10,
en ces termes : « Et les limites des Cananéens furent depuis Sidon, quand tu viens vers Guérar, jusqu’a
Gaza ; quand tu viens vers Sodome et Gomorrhe et Adma et Tseboim, jusqu’a Lésha » (v. 19). Nous
apprenons aussi que « de Guérar a Jérusalem, il y avait le chemin de trois jours ». Guérar était donc
rapprochée, comparativement a I’Egypte ; mais elle était dans les limites de bien dangereuses influences.
Abraham y rencontra des difficultés et du travail ; il en est de méme pour Isaac. Abraham renia sa femme,
Isaac en fait autant. C’est quelque chose de solennel que de voir le pére et le fils tomber 1’un aprés 1’autre
dans le méme péché, et y tomber au méme lieu ; ce fait prouve que I’influence de ce lieu n’était pas bonne.
Si Isaac n’était pas allé vers Abimélec, roi de Guérar, il ne se serait pas trouvé dans le cas de renier sa
femme ; mais la plus petite déviation dans la voie droite est accompagnée de faiblesse spirituelle. Ce fut
pendant que Pierre se chauffait prés du feu, dans le palais du souverain sacrificateur, qu’il renia son Maitre.
Quant a Isaac, il est évident qu’il n’était pas réellement heureux a Guérar. L’Eternel lui dit : « Demeure dans
le pays », c’est vrai ; mais combien n’arrive-t-il pas souvent que I’Eternel donne aux siens des ordres
moralement adaptés a 1’état dans lequel il les voit, et propres a les amener a un juste sentiment de cet état ?
L’Eternel ordonna & Moise (Nomb. 13) d’envoyer des hommes pour reconnaitre le pays de Canaan ; mais si
1’état moral du peuple n’efit pas été bien bas, cette démarche n’elit pas été nécessaire. Nous savons que la foi
n’a pas besoin « de reconnaitre » ce que la promesse de Dieu lui assure. De méme I’Eternel ordonne a Moise
(Nomb. 11:16) de choisir et d’assembler soixante et dix hommes d’entre les anciens d’Israél, pour qu’ils
portent avec lui la charge du peuple ; mais si Moise avait pleinement compris sa haute position et le bonheur
qui y était attaché, ce commandement n’eiit pas été nécessaire. Il en est de méme de 1’ordre que 1’Eternel
donne a Samuel d’établir un roi sur le peuple d’Israél (1 Sam. 8). Le peuple n’aurait pas di étre dans le cas
d’avoir besoin d’un roi. Il est donc nécessaire, pour bien juger d’un ordre donné, soit a un individu, soit a un
peuple, de prendre en considération I’état de cet individu ou de ce peuple.

Mais, dira-t-on peut-étre, si Isaac était dans une fausse position a Guérar, pourquoi lisons-nous qu’il
« sema dans cette terre ; et il recueillit cette année-1a le centuple ; et I’Eternel le bénit » 2 (v. 12). Nous
répondrons que la prospérité extérieure ne prouve pas que I’on soit dans la position voulue de Dieu. Ainsi
que nous avons déja eu I"occasion de le dire, il y a une grande différence entre la bénédiction du Seigneur et
sa présence. Bon nombre de personnes jouissent de la premiére sans jouir de la derniére ; néanmoins, le coeur
est porté a prendre 1’une pour I’autre, a confondre la bénédiction avec la présence de Dieu, ou tout au moins
a se persuader que I'une doit nécessairement accompagner ’autre. C’est 1a une grande erreur. Combien ne
voyons-nous pas de personnes qui, bien qu’entourées des bénédictions de Dieu, ne jouissent pas de sa
présence et ne la désirent méme pas ? Il est important de discerner ceci. Un homme peut grandir et aller
grandissant de plus en plus, jusqu’a ce qu’il soit fort grand ; et qu’il ait des troupeaux de menu bétail, et des
troupeaux de gros bétail et beaucoup de serviteurs (v. 13, 15), sans que pour tout cela il jouisse pleinement et
librement de la présence de Dieu. Du gros et du menu bétail ne sont pas le Seigneur : ces biens pouvaient
exciter I’envie des Philistins, ce que n’elit pas fait la présence du Seigneur. Isaac aurait pu jouir de la
communion la plus heureuse avec Dieu sans que les Philistins y eussent pris garde, par la raison toute simple
qu’ils étaient incapables d’en comprendre et d’en apprécier la valeur.



Cependant, a la fin, Isaac s’éloigna des Philistins et monta a Beér-Shéba. « Et I’Eternel lui apparut cette
nuit-1a et dit : Je suis le Dieu d’Abraham ton pére ; ne crains pas, car je suis avec toi ; et je te bénirai » (V.
24). Ce n’était pas seulement la bénédiction du Seigneur, mais le Seigneur lui-méme, qui était avec lui. Et
pourquoi ? Parce qu’lsaac s’en était allé, laissant derriére lui les Philistins avec toute leur envie, et leurs
démélgs, et leurs contestations, pour se rendre a Be€r-Shéba. La, I’Eternel pouvait se manifester a son
serviteur, tandis qu’il ne pouvait ’accompagner de sa présence a Guérar, bien que, d’une main libérale, il elit
répandu sur lui ses bénédictions pendant qu’il était en ce lieu. Pour jouir de la présence de Dieu, il faut étre la
ou il est, et ce n’est pas au milieu des querelles et des contestations d’un monde impie que nous le
trouverons ; aussi, plus ’enfant de Dieu se hatera de quitter ces choses, mieux il s’en trouvera. Ce fut
I’expérience que fit Isaac. Aussi longtemps qu’il s¢journa parmi les Philistins, il n’exer¢a aucune influence
salutaire sur eux et n’eut pas de repos dans son ame.

Le véritable moyen d’étre utile aux hommes de ce monde, c’est de se tenir séparé d’eux, dans la
puissance de la communion avec Dieu, leur montrant ainsi le modéle d’un « chemin plus excellent ».

Le progres spirituel qu’a fait Isaac se manifeste ici avec ’effet moral produit par sa marche. De 1a, il
monta a Beér-Shéba. Et I’Eternel lui apparut, et il batit 1a un autel ; il invoqua 1’Eternel, il y dressa ses tentes,
et ses serviteurs y creusérent un puits. Il y a 1a un heureux progreés. Des qu’lsaac eut fait le premier pas dans
la voie droite, il marcha de force en force ; il entra dans la joie de la présence de Dieu et goita les douceurs
d’un vrai culte ; il montra qu’il était étranger et voyageur, et trouva paix et repos, et un puits incontesté que
les Philistins ne pouvaient Iui boucher, car ils n’étaient pas la. Ces résultats, heureux pour Isaac lui-méme,
produisirent aussi un salutaire effet sur les autres : « Et Abimélec alla de Guérar vers lui, avec Akhuzzath,
son ami, et Picol, chef de son armée. Et Isaac leur dit : Pourquoi venez-vous vers moi, puisque vous me
haissez et que vous m’avez renvoyé d’auprés de vous ? Et ils dirent : Nous avons vu clairement que 1’Eternel
est avec toi, et nous avons dit : qu’il y ait donc un serment entre nous », etc. Pour pouvoir agir sur le cceur et
la conscience des gens du monde, il faut vivre dans une séparation compléte d’avec eux, tout en usant d’une
parfaite grace. Aussi longtemps qu’lsaac demeura a Guérar, il n’y eut entre lui et eux que querelles et
contestations ; Isaac recueillit du chagrin pour lui et ne fit aucun bien a ceux qui I’entouraient. Mais dés qu’il
les eut quittés, leurs cceurs furent touchés, ils le suivirent et voulurent conclure une alliance avec lui.

L’histoire des enfants de Dieu offre de nombreux exemples du méme genre. Ce qui doit nous importer
avant tout, c’est de savoir que nous sommes dans la position dans laquelle Dieu nous veut, et que nous
sommes en régle avec lui non seulement dans notre position, mais dans la condition morale de notre ame. Si
nous sommes en régle avec Dieu, nous pouvons espérer d’agir sur les autres d’une manicre salutaire. Des
qu’lsaac fut monté a Beér-Shéba, deés qu’il eut pris la position d’adorateur, son ame fut restaurée et Dieu se
servit de lui pour agir sur ceux qui I’entouraient. La pauvreté spirituelle nous prive de beaucoup de
bénédictions et nous fait faillir a notre témoignage et a notre service. Nous ne devons pas non plus, quand
nous nous trouvons dans une fausse position, nous arréter, comme il arrive souvent, pour nous demander :
Ou trouverons-nous quelque chose de meilleur ? Le commandement de Dieu est : « Cessez de mal faire » ;
puis, quand nous avons obéi a ce saint commandement, Dieu nous en fait entendre un autre : « Apprenez a
bien faire » (Esa. 1:16). Nous sommes dans une compléte erreur si nous comptons « apprendre & bien faire »,
avant que de « cesser de mal faire ». « Réveille-toi, toi qui dors, et reléve-toi d’entre les morts (ek ton
nekrén), et le Christ luira sur toi » (Eph. 5:14).

Lecteur, si vous faites ce que vous savez €tre mal, ou si vous participez en quelque manicre que ce soit a
ce que vous savez étre contraire a I’Ecriture, écoutez (avec attention) la parole du Seigneur : « Cessez de mal
faire » ; et soyez slir que si vous obéissez a cette parole, vous ne serez pas longtemps dans 1’ignorance quant
a la route que vous avez a suivre. L’incrédulité seule nous conduit a penser que nous ne pouvons pas cesser
de mal faire avant d’avoir trouvé quelque chose de mieux a faire.

Que le Seigneur nous donne un ceil simple et un esprit docile.



23 - Chapitres 27 a 35

Ces chapitres nous font connaitre 1’histoire de Jacob, ou tout au moins les principaux événements de sa
vie ; I’Esprit de Dieu nous y donne un enseignement profond sur les conseils de la grace de Dieu, ainsi que
sur I’entiére incapacité et la corruption absolue de la nature humaine.

Au chapitre 25, j’ai, avec intention, laissé de coté un passage qui se rapporte a Jacob, et qui sera mieux a
sa place ici ot nous allons nous occuper de lui : « Et Isaac pria instamment I’Eternel au sujet de sa femme,
car elle était stérile ; et I’Eternel se rendit a ses prieres, et Rebecca sa femme congut. Et les enfants s’entre-
poussaient dans son sein ; et elle dit : S’il en est ainsi, pourquoi suis-je 14 ? Et elle alla consulter I’Eternel. Et
I’Eternel lui dit : Deux nations sont dans ton ventre, et deux peuples se sépareront en sortant de tes
entrailles ; et un peuple sera plus fort que I’autre peuple, et le plus grand sera asservi au plus petit » (voyez
les vers. 19 et suiv). Malachie fait allusion & ce passage : « Je vous ai aimés, dit 1’Eternel ; et vous dites : En
quoi nous as-tu aimés ? Esaii n’était-il pas frére de Jacob ? dit I’Eternel et j’ai aimé Jacob ; et j’ai hai Esaii »
(Mal. 1:2, 3) ; et ces paroles du prophete sont citées par I’apotre Paul (Rom. 9:11-12) : « Car avant que les
enfants fussent nés et qu’ils eussent rien fait de bon ou de mauvais, afin que le propos de Dieu selon
I’¢élection demeurat, non point sur le principe des ceuvres, mais de celui qui appelle, il lui fut dit : Le plus
grand sera asservi au plus petit », ainsi qu’il est écrit : « J’ai aimé Jacob, et j’ai hai Esaii ».

Le conseil éternel de Dieu, selon /’élection de la grdce, nous est ainsi clairement présenté. Cette
expression : [’élection de la grace a une immense portée. Elle anéantit toutes les prétentions de ’homme et
proclame le droit de Dieu a agir comme il Iui plait. Ceci est de la plus haute importance. L’homme ne peut
jouir d’aucun bonheur réel aussi longtemps qu’il n’a pas ¢té amené a courber sa téte devant la grace
souveraine. Il lui convient de faire ainsi, attendu qu’il est pécheur et que, comme tel, il est absolument sans
titre pour agir, ou pour prescrire @ Dieu quelque chose. Le grand avantage qui résulte pour nous de cette
position, c’est que quand nous sommes sur ce terrain, il ne s’agit plus pour nous de ce que nous méritons,
mais de ce qu’il plait a Dieu de nous donner. Le fils prodigue petit vouloir, comme par humilité, se faire
serviteur ; mais du moment qu’il est question de mérite, il n’est, de fait, pas digne d’occuper une place de
serviteur, et il ne lui reste qu’a accepter ce que le pere trouve bon de lui donner, savoir la position la plus
¢élevée, celle de la communion avec lui-méme. Il ne peut pas en étre autrement, car la grace couronnera toute
I’ceuvre dans tous les siécles des siécles. Heureux sommes-nous qu’il en soit ainsi | A mesure que nous
avancons, faisant jour apreés jour de nouvelles découvertes au sujet de ce que nous sommes, nous avons
besoin, pour étre soutenus, de I’inébranlable fondement de la grace. La ruine de I’homme est sans espoir ; il
faut, par conséquent, que la grace soit infinie ; or elle est infinie ; Dieu lui-méme en est la source, Christ le
canal et le Saint Esprit la puissance qui I’applique a I’ame et en communique la jouissance. La Trinité est
manifestée dans la grace et par la grace qui sauve un pauvre pécheur. « La grace régne par la justice pour la
vie éternelle, par Jésus Christ, notre Seigneur » (Rom. 5:21). La grace ne pouvait régner qu’en rédemption.
Dans la création, nous pouvons contempler la sagesse et la puissance ; dans la providence, la bonté et la
longanimité ; mais ce n’est que dans la rédemption que nous voyons le régne de la grace, et ce régne fondé
sur le régne de la justice.

Or, nous voyons en Jacob la puissance de la grace divine, parce que nous trouvons en lui un exemple
remarquable de la puissance de la nature humaine. La nature apparait en Jacob dans toute 1’obliquité de ses
voies, et ainsi la grace se montre dans toute sa puissance et sa beauté morales. Il semble, d’apres les faits qui
nous sont rapportés que, déja avant sa naissance, au moment de sa naissance et aprés sa naissance, 1’énergie
extraordinaire de sa nature se soit montrée. Avant sa naissance, nous lisons que « les enfants s’entre-
poussaient dans son ventre » ; — & sa naissance : « et sa main tenait le talon d’Esaii» ; — et aprés sa
naissance, nous ne voyons d’un bout a I’autre de sa carriére, sans en excepter la phase du chapitre 32, que
des manifestations de la nature la moins aimable ; mais tout cela, comme un fond noir, ne sert qu’a faire
ressortir la grace de celui qui condescend a s’appeler du nom de « Dieu de Jacob », de ce nom qui est la
touchante expression de la grace.

Nous avons a nous occuper maintenant de 1’examen des chapitres 27 a 35.



24 - Chapitre 27

Au chapitre 27, nous trouvons le plus humiliant tableau de sensualité, de perfidie et de ruse : et combien
ces choses apparaissent sous un jour plus triste et plus affreux quand on les trouve, comme ici, chez un
enfant de Dieu. Cependant, le Saint Esprit est toujours vrai et fidéele ! I faut qu’il dévoile tout : quand il
raconte I’histoire d’un homme, il ne peut pas nous en faire un tableau incomplet ; il le peint tel qu’il est, et
non pas tel qu’il n’est pas. Pareillement, quand il révele le caractére et les voies de Dieu, il nous montre Dieu
tel qu’il est, et c’est précisément ce dont nous avons besoin. Il nous faut cette révélation d’un Dieu parfait en
sainteté, et en méme temps parfait en grace et en miséricorde, qui a pu descendre dans toute la profondeur de
la misére et de la dégradation de ’homme, et 1a méme entrer en relation avec lui, et le faire sortir de sa triste
condition pour 1’élever jusqu’a la libre et pleine communion avec lui-méme, dans toute la réalité de ce qu’il
est. Voila ce que I’Ecriture nous révéle. Dieu savait de quoi nous avions besoin, et il nous 1’a donné ; que son
nom en soit béni !

Souvenons-nous que, en mettant sous nos yeux, dans la fidélité de son amour, tous les traits du caractére
de ’homme, le Saint Esprit a simplement en vue de magnifier les richesses de la grace de Dieu, et de nous
instruire en nous avertissant. Son but n’est pas de perpétuer le souvenir du péché, a jamais effacé aux yeux
de Dieu. Les souillures, les fautes, les erreurs d’Abraham, d’Isaac et de Jacob ont été parfaitement lavées et
effacées, et ces hommes ont pris place au milieu « des esprits des justes consommeés » (Héb. 12:23) ; mais
leur histoire reste dans les pages du livre inspiré pour manifester la grace de Dieu et pour servir
d’avertissement a ses enfants dans tous les ages, comme aussi pour nous faire voir clairement que ce n’est
pas avec des hommes parfaits que Dieu a eu affaire dans les temps qui ont précédé ; mais avec des hommes
« ayant les mémes passions que nous », et chez lesquels il a eu a supporter les mémes fautes, les mémes
infirmités, les mémes erreurs dont nous gémissons chaque jour.

Tout cela est bien propre a fortifier le cceur. Les biographies écrites par le Saint Esprit forment un
contraste frappant avec celles qu’écrivent la majorité des biographes humains, qui racontent non I’histoire
d’hommes tels que nous, mais celle d’étres exempts d’erreurs et d’infirmités. Les biographies de ce genre
sont plus nuisibles qu’elles ne sont utiles ; plus propres a décourager qu’a édifier ceux qui les lisent ; elles
racontent plutét ce que I’homme devrait étre que ce qu’il est en réalité. Rien ne peut édifier que la
manifestation des voies de Dieu envers 1’homme tel qu’il est réellement, et c’est ce que I’Ecriture nous
donne.

Nous trouvons ici le vieux patriarche Isaac sur le seuil de 1’éternité : la terre et tout ce qui appartient a la
nature s’évanouissait rapidement de devant lui, et cependant il était occupé de « mets savoureux » et était sur
le point d’agir en opposition directe avec le conseil de Dieu en bénissant 1’ainé au lieu du plus jeune. Voila
bien la nature, et la nature avec les yeux déja affaiblis. Si Esaii a vendu son droit d’ainesse pour un potage
aux lentilles, nous voyons Isaac prét a donner la bénédiction pour une piéce de venaison. Combien cela est
humiliant ! Toutefois, il faut que le dessein de Dieu demeure et Dieu accomplira toute sa volonté. La foi le
sait et, dans 1’énergie de cette connaissance, elle peut attendre le temps arrété de Dieu ; tandis que la nature,
incapable d’attendre, en est réduite a chercher a arriver a ses fins par les moyens de sa propre invention.

Les deux grands points que fait ressortir I’histoire de Jacob sont : d’un c6té, le dessein de Dieu en grace,
et, d’un autre, la nature faisant des plans et des projets pour amener ce que, sans plans ni projets, le conseil
de Dieu aurait infailliblement fait arriver. Cette observation vient simplifier singulicrement toute 1’histoire de
ce patriarche et en augmenter 1’intérét. Aucune grace ne nous manque peut-étre autant que celle de 1’attente
patiente et de la dépendance entiére de Dieu. La nature agit toujours d’une maniére ou d’une autre,
empéchant ainsi, autant qu’il est en elle, la manifestation de la grace et de la puissance divines. Dieu, pour
accomplir ses desseins, n’avait pas besoin d’éléments tels que la ruse de Rebecca et la grossiere fourberie de
Jacob. Il avait dit : « Le plus grand sera asservi au plus petit », et cela était suffisant, suffisant pour la foi, non
pas pour la nature qui, ne sachant ce que c’est que de dépendre de Dieu, en est toujours réduite a ses propres
moyens.



Or, il n’y a pas de position plus bénie que celle d’une ame qui, avec la simplicité d’un petit enfant, vit
dans une dépendance entiére de Dieu, parfaitement satisfaite d’attendre son temps. Cette position apporte des
épreuves avec elle, cela est vrai ; mais I’ame renouvelée apprend les lecons les plus profondes, et fait les
expériences les plus douces, pendant qu’elle s’attend ainsi au Seigneur ; et plus la tentation de nous
soustraire au gouvernement de Dieu sera puissante, plus sera abondante aussi la bénédiction si nous savons
demeurer dans cette position bienheureuse. C’est quelque chose d’infiniment doux que de dépendre de
quelqu’un pour qui bénir est une joie. Ceux qui, en quelque mesure, ont goute la réalité¢ de cette merveilleuse
position, peuvent seuls I’apprécier, et le seul qui I’ait jamais occupée parfaitement et sans interruption, c’est
le Seigneur Jésus. Il fut toujours dépendant de Dieu et rejeta absolument toute proposition de I’ennemi a
sortir de cette dépendance. Son langage était « Je me confie en toi ; — C’est a toi que je fus remis dés la
matrice » (Ps. 16:1 ; 22:10). Et quand le diable le tenta et voulut I’amener a user d’un moyen extraordinaire
pour satisfaire sa faim, il répondit : « Il est écrit : ’homme ne vivra pas de pain seulement, mais de toute
parole qui sort de la bouche de Dieu ». Quand Satan le tenta, voulant qu’il se précipitat du faite du temple, sa
réponse fut : « Il est encore écrit : tu ne tenteras pas le Seigneur ton Dieu ». Quand Satan voulut Iui faire
recevoir les royaumes du monde de la main d’un autre que de Dieu et rendre hommage a un autre qu’a Dieu
il répond encore : « Il est écrit : tu rendras hommage au Seigneur ton Dieu et tu le serviras lui seul ». En un
mot, rien ne peut le séduire, lui, ’'Homme parfait, ni le porter a se soustraire a la dépendance absolue de
Dieu. Assurément, il était dans les desseins de Dieu de nourrir et de soutenir son Fils ! il était dans ses
desseins qu’il vint « soudain a son temple » (Mal. 3:1) ; comme aussi il lui destinait les royaumes du monde ;
mais ¢’était la précisément la raison pour laquelle le Seigneur Jésus voulut, simplement et avec persévérance,
se confier en Dieu, pour I’accomplissement de ses desseins, au temps et en la maniére voulus par lui. Il ne
cherche pas a accomplir sa propre volonté ; il s’abandonne entiérement a Dieu. Il ne mangera que lorsque
Dieu lui donnera du pain ; il n’entrera dans le temple que quand Dieu I’y enverra, et il ne montera sur le
trone que lorsque Dieu le voudra. « Assieds-toi a ma droite, jusqu’a ce que je mette tes ennemis pour le
marchepied de tes pieds » (Ps. 110:1).

Ce complet assujettissement du Fils au Pére est admirable au-dela de toute expression. Bien que
parfaitement égal a Dieu, il prit, comme homme, la position de la dépendance ; il trouvait toujours son plaisir
dans la volonté du Pére ; rendant graces, alors méme que les choses semblaient tourner contre lui ; faisant
toujours ce qui était agréable au Pére ; ayant toujours pour grand et invariable but de glorifier le Pére. Et
quand, finalement, tout fut accompli, quand il eut parfaitement achevé I’ceuvre que le Pére lui avait donnée a
faire, il remit son esprit entre les mains du Pere, tandis que sa chair reposait dans I’espérance de la gloire et
de I’exaltation promises. C’est donc a bon droit que I’ap6tre nous dit : « Qu’il y ait donc en vous cette pensée
qui a été aussi dans le Christ Jésus, lequel, étant en forme de Dieu, n’a pas regardé comme un objet a ravir
d’étre égal a Dieu, mais s’est anéanti lui-méme, prenant la forme d’esclave, étant fait a la ressemblance des
hommes ; et, étant trouvé en figure comme un homme, il s’est abaissé lui-méme, étant devenu obéissant
jusqu’a la mort, et a la mort de la croix. C’est pourquoi aussi Dieu I’a haut élevé et lui a donné un nom au-
dessus de tout nom, afin qu’au nom de Jésus se ploie tout genou des étres célestes, et terrestres, et infernaux,
et que toute langue confesse que Jésus Christ est Seigneur, a la gloire de Dieu le Pere » (Phil. 2:5-11).

Combien peu, au début de sa carriere, Jacob connaissait ce sentiment béni ! Combien peu il était disposé
a s’en remettre a Dieu pour le temps et le choix des moyens. Il aimait mieux parvenir a la bénédiction et a
I’héritage par toutes sortes de ruses et de fraudes, que par la simple dépendance de Dieu et la soumission a ce
Dieu qui, par sa grace 1’avait ¢lu, pour le faire héritier des promesses, et qui, par sa sagesse et sa force toute-
puissante, accomplirait infailliblement en sa faveur toutes les choses qu’il lui avait promises.

Mais, hélas ! nous ne savons que trop combien le coeur est opposé a cette dépendance et a cette
soumission ! Il préfere tout a cette position de 1’attente patiente. L’homme naturel, qui n’aurait que Dieu pour
ressource, tomberait infailliblement dans le désespoir. Ce fait suffit pour nous apprendre le vrai caractére de
la nature humaine ; et il n’est pas nécessaire pour connaitre cette nature, de pénétrer dans ces lieux ou
régnent librement le vice et le crime. Non, il n’est besoin que de 1’éprouver en la placant pour un temps dans
une position de dépendance : on verra bien vite comment elle s’y comporte ! Ne connaissant pas Dieu, elle



ne peut pas se confier en lui ; c’est en cela que git le secret de sa misére et de sa dégradation morale. Elle
ignore totalement le vrai Dieu, et ne peut &tre, par conséquent, qu’une chose misérable et inutile. La
connaissance de Dieu est la source de la vie ; bien plus, ¢’est la vie elle-méme ; et qu’est-ce que I’homme est
ou qu’est-ce qu’il peut étre, jusqu’a ce qu’il ait la vie ?

Nous voyons, dans Rebecca et dans Jacob, la nature prendre avantage de la nature en Isaac et en Esaii. La
conduite de Rebecca et de Jacob n’est pas autre chose : il n’y a chez eux aucune dépendance de Dieu, ni
confiance en Dieu. Il était facile de tromper Isaac, car ses yeux étaient ternis : et Rebecca et Jacob se
proposent de faire ainsi, au lieu de regarder a Dieu qui aurait rendu compleétement vain le dessein qu’lsaac
avait formé de bénir celui que Dieu ne voulait pas bénir, ce dessein d’Isaac qui avait sa source dans la nature
et dans la nature la moins aimable, car « Isaac aimait Esaii », non parce qu’il était 1’ainé, mais « car le gibier
était sa viande ». Combien tout cela est humiliant !

Mais quand nous voulons soustraire a Dieu nos personnes, nos circonstances ou notre destinée, nous
n’attirons jamais sur nous que le tourment (*). C’est ce qui arriva a Jacob, comme nous le verrons par la
suite. Quelqu’un a fait la remarque que « si I’on considére la vie de Jacob, depuis qu’il eut frauduleusement
obtenu la bénédiction de son pére, on verra qu’il n’eut dés lors que trés peu de bonheur dans ce monde ». Son
frére forma le dessein de le tuer et I’obligea ainsi a fuir la maison de son pére ; Laban, son oncle, le trompa,
comme il avait lui-méme trompé son pere, et le traita avec rigueur ; apres vingt et un ans de servitude, il fut
obligé de quitter clandestinement son oncle, non sans courir le risque d’étre ramené au lieu qu’il avait quitté,
ou d’étre tué par son frere irrité ; il ne fut pas plutdt délivré de ces craintes, qu’il fut rempli d’amertume par
la conduite honteuse et criminelle de son fils Ruben ; aprés cela, il eut a déplorer la trahison et la cruauté de
Siméon et de Lévi envers les habitants de Sichem, et eut le chagrin de perdre sa femme bien-aimée ; puis ses
propres fils lui mentent, et il se voit réduit a mener deuil sur la prétendue mort de Joseph ; et enfin, pour
mettre le comble & toutes ces miséres, la famine ’oblige a descendre en Egypte, ou il meurt dans la terre
étrangere. Telles sont les voies de la providence, toujours justes, merveilleuses et pleines d’instruction.

(*) Quand nous sommes dans 1’épreuve, n’oublions jamais que ce dont nous avons besoin, ¢’est non pas
de voir changer nos circonstances, mais de remporter la victoire sur nous-mémes.

Tel est Jacob ! Mais ce n’est ici qu’un coté de sa vie, et le co6té sombre ; il y en a un autre, que Dieu en
soit béni, car Dieu avait affaire avec Jacob ; et, comme nous le verrons, dans chacun des événements de la
vie du patriarche, dans lesquels il eut a recueillir les fruits de ses propres machinations et de sa fausseté, le
Dieu de Jacob tira le bien du mal et fit abonder sa grace par-dessus le péché et la folie de son pauvre
serviteur.

Il est tres intéressant de voir, au commencement de ce chapitre, comment, malgré 1’excessive faiblesse de
sa chair, Isaac conserve, par la foi, la dignité dont Dieu I’a revétu. Il prononce la bénédiction dans tout le
sentiment du pouvoir qui lui a été¢ conféré pour bénir, et il dit : « Je I’ai béni : aussi il sera béni... voici, je I’ai
établi ton maitre, et je lui ai donné tous ses fréres pour serviteurs, et je I’ai sustenté avec du froment et du
mott ; que ferai-je donc pour toi, mon fils ? » Il parle comme un homme qui, par la foi, a tous les trésors de
la terre a sa disposition. Il n’y a point chez lui de fausse humilité ; il ne descend pas de la place ¢élevée qu’il
occupe, a cause des manifestations de la nature. Il est sur le point de commettre une facheuse erreur et d’agir
en opposition directe avec le conseil de Dieu, cela est vrai ; toutefois, il connait Dieu et prend la place qui lui
appartient en conséquence, dispensant des bénédictions dans toute la dignité et I’énergie de la foi. « Je I’ai
béni : aussi il sera béni... Je I’ai sustenté avec du froment et du mott ». C’est le propre de la foi de nous
¢élever au-dessus de toutes nos fautes et de leurs conséquences, pour nous faire prendre la place que la grace
de Dieu nous a faite.



Quand a Rebecca, elle eut a endurer les tristes résultats de ses artifices. Elle s’imaginait, sans doute,
conduire toutes choses fort adroitement ; mais, hélas ! elle ne revit plus Jacob ! Combien le résultat elit été
différent, si elle efit tout laissé dans les mains de Dieu ! « Qui d’entre vous, par le souci qu’il se donne, peut
ajouter une coudée a sa taille ? » (Luc 12:25). Nous ne gagnons rien a nous inquiéter et a former des projets ;
nous ne faisons qu’exclure Dieu, ce qui, certes, n’est pas un gain. Et lorsque nous recueillons les fruits de nos
propres conseils, rien de plus triste a voir qu’un enfant de Dieu, oubliant sa position et ses priviléges, au
point de vouloir prendre dans ses propres mains la direction de ses affaires. Les « oiseaux des cieux et les lis
des champs » peuvent nous instruire, quand nous oublions a ce point notre position de dépendance entic¢re de
Dieu.

Enfin, pour ce qui touche Esaii, I’apotre appelle celui-ci : « un profane... qui pour un seul mets vendit
son droit de premier-né » (Héb. 12:15-17), et qui « plus tard, désirant hériter de la bénédiction, fut rejeté (car
il ne trouva pas lieu a la repentance), quoiqu’il 1’elit recherchée avec larmes ». Nous apprenons par la qu’un
« profane » est ’homme qui voudrait posséder a la fois la terre et le ciel, jouir du présent sans perdre son
droit a I’avenir : tout professant mondain, dont la conscience n’a jamais ressenti les effets de la vérité et dont
le cceur est toujours resté étranger a I’influence de la grace, est dans ce cas, et le nombre en est grand.

25 - Chapitre 28

Nous allons maintenant suivre Jacob loin du toit paternel, lorsqu’il erre solitairement et sans asile sur la
terre. Dieu commence ici a s’occuper de lui d’une manicre spéciale, et Jacob commence a recueillir, en
quelque mesure, les fruits amers de sa conduite a 1’égard d’Esaii ; tandis que nous voyons en méme temps
Dieu passer par-dessus toute la faiblesse et la folie de son serviteur et déployer sa grace souveraine et sa
sagesse infinie dans ses voies envers lui. Dieu accomplira ses desseins, quels que soient d’ailleurs les
moyens qu’il emploiera ; mais si, dans son impatience et son incrédulité, I’enfant de Dieu veut se soustraire
au gouvernement de son Dieu, il doit s’attendre a faire de tristes expériences et a passer par une douloureuse
discipline. C’est ce qui arriva a Jacob : il n’aurait pas eu besoin de s’enfuir a Charan, s’il efit laissé a Dieu le
soin d’agir pour lui. Dieu se serait certainement occupé d’Esaii pour lui faire trouver la place et la portion qui
lui étaient destinées ; et Jacob aurait pu jouir de cette douce paix qui ne se trouve que dans une entiere
soumission a Dieu et a ses conseils, en toutes choses. Mais c’est ici que se manifeste constamment
I’excessive faiblesse de nos cceurs. Au lieu de nous tenir passivement sous la main de Dieu, nous voulons
agir ; et en agissant, nous empéchons que Dieu ne déploie sa grace et sa puissance en notre faveur. « Tenez-
vous tranquilles, et sachez que je suis Dieu » (Ps. 46:10), est un précepte auquel nul ne saurait obéir que par
la puissance de la grace. « Que votre douceur soit connue de tous les hommes ; le Seigneur est
proche (eggus) ; ne vous inquiétez de rien, mais, en toutes choses, exposez vos requétes a Dieu par des
pricres et des supplications avec des actions de graces ». Et quel en sera le résultat ? — « Et la paix de Dieu,
laquelle surpasse toute intelligence, gardera (phrourései) vos cceurs et vos pensées dans le Christ Jésus »
(Phil. 4:5-7).

Toutefois, tandis que nous recueillons les fruits de nos voies, de notre impatience et de notre incrédulité,
Dieu, dans sa grace, se sert de notre faiblesse et de notre folie pour nous faire mieux connaitre sa tendre
grace et sa parfaite sagesse. Ceci, sans autoriser en aucune maniere 1’incrédulité et ’impatience, fait ressortir
d’une maniére admirable la bonté de notre Dieu, tout en réjouissant notre cceur, alors méme que nous
passons peut-étre par les circonstances pénibles qu’ont amenées nos égarements. Dieu est au-dessus de tout,
et de plus, c’est la prérogative exclusive de Dieu de faire sortir le bien du mal ; « de celui qui mange est sorti
le manger, et du fort est sortie la douceur » (Jug. 14:14) ; et ainsi, s’il est parfaitement vrai que Jacob fut
obligé de vivre dans I’exil, en conséquence de son impatience et de sa supercherie, d’un autre coté il est
¢également vrai que si Jacob flit paisiblement resté sous le toit paternel, il n’elit jamais appris ce que signifiait
« Béthel ». Les deux c6tés du tableau sont ainsi fortement dessinés dans chacune des scénes de ’histoire de
Jacob. Ce fut quand sa propre folie 1’eut chassé de la maison de son pére, qu’il fut amené a goter, en
quelque mesure, la félicité et la solennité de la « maison de Dieu ».



« Et Jacob sortit de Beér-Shéba, et s’en alla a Charan ; et il se rencontra en un lieu ou il passa la nuit, car
le soleil était couché ; et il prit des pierres du lieu, et s’en fit un chevet, et se coucha en ce lieu-la » (v. 10-11).
Ici, Jacob, errant et fugitif, se trouve précisément dans la position dans laquelle Dieu peut se rencontrer avec
lui et déployer envers lui ses conseils de grace et de gloire. Rien n’exprime mieux le néant et I’impuissance
de I’homme que la condition a laquelle Jacob se trouve ici réduit : dans la faiblesse du sommeil, sous la
voute des cieux, n’ayant qu'une pierre pour oreiller. « Et il songea : et voici une échelle dressée sur la terre,
et son sommet touchait aux cieux ; et voici, les anges de Dieu montaient et descendaient sur elle. Et voici,
I’Eternel se tenait sur elle, et il dit : Je suis I’Eternel, le Dieu d’Abraham, ton pere, et le Dieu d’Isaac ; la
terre, sur laquelle tu es couché, je te la donnerai, et a ta semence ; et ta semence sera comme la poussiére de
la terre et tu t’étendras a 1’occident, et a ’orient, et au nord, et au midi ; et toutes les familles de la terre
seront bénies en toi et en ta semence. Et voici, je suis avec toi ; et je te garderai partout ou tu iras, et je te
ramenerai dans cette terre-ci, car je ne t’abandonnerai pas jusqu’a ce que j’aie fait ce que je t’ai dit » (v. 12-
15).

Voila comment le Dieu de Béthel réveéle a Jacob ses desseins envers lui et envers sa postérité. C’est bien
réellement « la grace et la gloire ». Cette échelle « dressée sur la terre » porte naturellement le coeur a
méditer sur la manifestation de la grace de Dieu, dans la personne et I’ceuvre du Fils. C’est sur la terre que
fut accomplie I’ceuvre merveilleuse qui forme la base, le solide et éternel fondement de tous les conseils de
Dieu & ’égard d’Israél, de I’Eglise et du monde. Ce fut sur la terre que Jésus vécut, travailla et mourut, afin
que, par sa mort, il 6tat tout ce qui mettait obstacle a I’accomplissement des desseins de Dieu pour la
bénédiction de ’homme.

Mais « le sommet de 1’échelle touchait aux cieux ». Elle formait le moyen de communication entre le ciel
et la terre ; et « voici, les anges de Dieu montaient et descendaient sur elle », belle et frappante image de
Celui par lequel Dieu descendit dans toute la profondeur de la misére de I’homme, et par lequel aussi il a
¢élevé I’homme et 1’a établi en sa présence pour jamais, dans la puissance de la justice divine ! Dieu a pourvu
a tout ce qui était nécessaire pour ’accomplissement de ses plans, en dépit de la folie et du péché de
I’homme, et c’est pour la joie éternelle de toute &me, quand, par I’enseignement du Saint Esprit, elle peut se
voir ainsi enserrée dans les limites des desseins de la grace de Dieu.

Le prophéte Osée nous transporte au temps ou les choses, représentées par 1’échelle de Jacob, auront leur
accomplissement. « Et je ferai pour eux, en ce jour-1a, une alliance avec les bétes des champs, et avec les
oiseaux des cieux, et avec les reptiles du sol ; et j’0terai du pays, en les brisant, I’arc et I’épée et la guerre ; et
je les ferai reposer en sécurité. Et je te fiancerai a moi pour toujours ; et je te fiancerai a moi en justice, et en
jugement, et en bonté, et en miséricorde ; et je te fiancerai & moi en vérité ; et tu connaitras 1’Eternel. Et il
arrivera, en ce jour-1a, que j’exaucerai, dit 1’Eternel, j’exaucerai les cieux, et eux exauceront la terre, et la
terre exaucera le froment et le mo(t et I’huile, et eux exauceront Jizreél. Et je la seémerai pour moi dans le
pays, et je ferai miséricorde a Lo-Rukhama, et je dirai a Lo-Ammi : tu es mon peuple, et il me dira : Mon
Dieu ! » (Os. 2:18-23). Les paroles du Seigneur lui-méme (Jean 1:52) renferment une allusion a la vision de
Jacob : « En vérité, en vérité, je vous dis : Désormais vous verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu montant
et descendant sur le Fils de ’homme ».

Or cette vision de Jacob est une merveilleuse révélation de la grace de Dieu envers Israél. Nous avons vu
quels étaient le vrai caractere et I’état réel de Jacob, et ’un et 1’autre prouvent jusqu’a 1’évidence que tout
devait étre grace envers lui, s’il devait étre béni. Ni son caractére, ni sa naissance ne lui donnaient droit a
quoi que ce soit. Esaii aurait pu, en vertu de sa naissance et de son caractére, prétendre a quelque chose, a la
condition, toutefois, que le droit souverain de Dieu serait mis de c6té ; mais Jacob n’avait droit a rien. Ainsi,
si Esaii ne pouvait revendiquer ses droits qu’aux dépens de la souveraineté de Dieu, Jacob ne pouvait en
avoir d’autres que ceux qu’il pouvait tenir de cette souveraineté méme ; et, pécheur comme il I’¢tait, il ne
pouvait se reposer sur autre chose que sur la seule souveraine et pure grace de Dieu. La révélation du



Seigneur au serviteur qu’il s’est choisi, rappelle ou annonce simplement a Jacob ce que lui-méme, I’Eternel,
accomplirait encore: «Jesuis I’Eternel...;jete donnerai la terre...;jete garderai... ;jete
ramenerai... ; je ne t’abandonnerai pas jusqu’a ce que j aie fait ce queje t’ai dit» (v. 13-15). Tout est de
Dieu lui-méme, sans condition quelconque. Quand c’est la grace qui agit, il n’y a, il ne peut y avoir ni « si »,
ni « mais » ! La grace ne régne pas ou il y a un « si » ; non pas que Dieu ne puisse placer I’homme dans une
position de responsabilité, dans laquelle il faut nécessairement qu’il s’adresse a lui avec un « si » ; mais
Jacob, dormant sur un oreiller de pierre, loin d’étre dans une position de responsabilité, se trouve au contraire
dans le dénuement et la faiblesse la plus compléte ; et ¢’est pourquoi Jacob se trouvait précisément dans une
position ou il pouvait recevoir une révélation de la grace la plus enticre, la plus riche et la plus
inconditionnelle.

Nous ne pouvons qu’apprécier le bonheur infini qu’il y a pour nous a étre dans une position telle que
nous n’avons rien sur quoi nous puissions nous appuyer que Dieu lui-méme, et que, de plus, toute vraie
bénédiction et toute joie véritable reposent pour nous sur les droits souverains de Dieu et sa fidélité a son
propre caractére. D’aprés ce principe, ce serait donc pour nous une perte irréparable que d’avoir quelque
chose par devers nous sur quoi nous puissions nous reposer, attendu que nous aurions alors affaire avec Dieu
sur le pied de la responsabilité et tout serait inévitablement perdu pour nous. Jacob était si mauvais,
que Dieu seul pouvait suffire a ce que son état réclamait. Et, prenons-y garde, ce fut faute de reconnaitre
habituellement cette vérité que Jacob se plongea dans tant de chagrins et de calamités.

La révélation que I’Eternel fait de lui-méme est une chose ; et s’en tenir & cette révélation en est une
autre. L’Eternel se révéle a Jacob, dans sa grace infinie ; mais Jacob n’est pas plutot réveillé de son sommeil
que nous le voyons mettre en évidence son vrai caractére, montrant combien peu il connaissait, en pratique,
le Dieu béni qui venait de se révéler a lui d’une maniére aussi merveilleuse. « Et il eut peur, et dit : Que ce
licu-ci est terrible ! Ce n’est autre chose que la maison de Dieu, et c’est ici la porte des cieux ! » (v. 17).
Jacob n’avait pas le cceur a ’aise dans la présence de Dieu ; car ce n’est que quand le cceur est entiérement
brisé et ’homme dépouillé de lui-méme, qu’on peut étre a 1’aise avec Dieu. Dieu se plait auprés d’un cceur
brisé, son nom en soit béni ; et le coeeur brisé est heureux prés de Dieu. Mais le cceur de Jacob n’était pas
encore dans cette position ; et Jacob n’avait pas encore appris a se reposer comme un petit enfant sur I’amour
parfait de Celui qui a pu dire : « J’ai aimé Jacob ! » (voyez Mal. 1:2 ; Rom. 9:13). « L’amour parfait chasse
la crainte ». La ou cet amour n’est pas pleinement connu et réalisé, il y a toujours du trouble et du malaise, et
il ne peut en étre autrement. La maison et la présence de Dieu n’inspirent aucune frayeur a I’ame qui connait
I’amour de Dieu tel qu’il s’est montré dans le parfait sacrifice de Christ. Cette ame est plutot portée a dire :
« Eternel ! j’ai aimé ’habitation de ta maison, et le lieu de la demeure de ta gloire » (Ps. 26:8). Et encore :
« Combien sont aimables tes demeures, 6 Eternel des armées | Mon dme désire, et méme elle languit aprés
les parvis de 1’Eternel » (Ps. 84:1). Quand le coeur est affermi dans la connaissance de Dieu, on aime la
maison de Dieu, quel qu’en soit d’ailleurs le caractere, que ce soit Béthel, ou le temple de Jérusalem, ou
I’Eglise, qui est formée maintenant de tous les vrais croyants, « édifiés ensemble, pour étre une habitation de
Dieu par I’Esprit » (Eph. 2:22). Quoi qu’il en soit, la connaissance que Jacob avait de Dieu et de sa maison
était bien bornée, a cette époque de son histoire ; et nous en avons une nouvelle preuve dans le marché qu’il
veut faire avec Dieu, aux derniers versets de ce chapitre 28.

« Et Jacob fit un veeu, en disant : Si Dieu est avec moi et me garde dans ce chemin ou je marche, et qu’il
me donne du pain a manger et un vétement pour me vétir, et que je retourne en paix a la maison de mon pere,
I’Eternel sera mon Dieu. Et cette pierre que j’ai dressée en stéle sera la maison de Dieu ; et de tout ce que tu
me donneras, je t’en donnerai la dime ». Jacob dit : « Si Dieu est avec moi », quand le Seigneur venait de lui
dire expressément : Je suis avec toi, et je te garderai partout ou tu iras, et je te rameénerai en ce pays, etc. En
dépit de ce témoignage, le pauvre cceur de Jacob est incapable de s’élever au-dela d’un « si », ou d’avoir, de
la bonté de Dieu, des pensées plus élevées que celles qui se rapportent a « du pain a manger » et a « des
habits pour se vétir ». Telles étaient les pensées d’un homme qui venait de voir la vision magnifique de
’échelle touchant a la terre et au ciel, et au-dessus de laquelle I’Eternel se tenait, lui promettant une
innombrable postérité et un éternel héritage. Jacob était évidemment incapable d’entrer dans la réalité et la
plénitude des pensées de Dieu ; il mesurait Dieu a sa mesure, et se trompait ainsi complétement dans 1’idée
qu’il se faisait de Dieu. En un mot, Jacob n’en avait pas encore fini avec lui-méme, et n’avait, par
conséquent, pas encore commencé avec Dieu.



26 - Chapitres 29 a 31

« Et Jacob se mit en marche, et s’en alla au pays des fils de I’orient ». Ainsi que nous venons de le voir
au chapitre 28, Jacob ne sait pas saisir le vrai caractére de Dieu, et recoit ’abondance de la grace de Béthel
avec un « si», accompagné d’un misérable marché pour du pain et des vétements ; et nous avons a suivre
Jacob maintenant dans une succession non interrompue de marchés. « Ce qu’un homme séme, cela aussi il le
moissonnera » (Gal. 6:7). Il est impossible d’échapper a cette conséquence. Jacob n’avait pas encore trouveé
son niveau devant Dieu, et il faut que Dieu emploie des circonstances pour le chatier et [’humilier. La est le
secret de beaucoup de nos chagrins et de nos épreuves dans ce monde. Nos cceurs n’ont jamais été réellement
brisés devant Dieu, nous ne nous sommes jamais jugés et n’avons jamais été dépouillés de nous-mémes ; et
de la vient que nous sommes toujours de nouveau comme des gens qui se heurteraient la téte contre un mur.
Nul ne peut jouir réellement de Dieu avant que d’en avoir fini avec le « moi », par la raison bien simple que
Dieu commence a se manifester 1a, précisément, ou la chair a son terme. Si donc je n’en ai pas fini avec ma
chair par une profonde et positive expérience, il est moralement impossible que j’aie une intelligence tant
soit peu exacte du caractére de Dieu. Mais il faut que, d’'une maniére ou d’une autre, j’apprenne a connaitre
ce que vaut la nature ; et pour m’amener a cette connaissance, le Seigneur emploie différents moyens qui,
quels qu’ils soient, ne sont efficaces qu’autant que c’est lui qui les emploie pour révéler a nos yeux le vrai
caractere de tout ce qu’il y a dans nos cceurs. Combien souvent n’arrive-t-il pas que, comme dans le cas de
Jacob, le Seigneur vient tout prés de nous et nous parle a I’oreille sans que nous discernions sa voix, et sans
que nous sachions prendre notre vraie place devant lui. « L’Eternel est dans ce lieu, et moi je ne le savais
pas... que ce lieu-ci est terrible ! » Jacob ne regut aucune instruction de tout cela, en sorte qu’il lui fallut une
discipline de trente années a une dure école, qui ne suffit méme pas pour le dompter.

Cependant, il est remarquable de voir comment il rentre dans une atmosphére si parfaitement adaptée a sa
constitution morale. Le faiseur de marchés, Jacob, rencontre le faiseur de marchés, Laban, et on les voit
faisant assaut de ruse et d’adresse pour se tromper I’un I’autre. De la part de Laban, ceci ne doit pas nous
étonner, car Laban n’avait pas été a Béthel ; il n’avait pas vu le ciel ouvert, ni I’échelle qui touchait la terre et
le ciel ; il n’avait point entendu les promesses glorieuses de la bouche de I’Eternel, lui assurant la possession
de la terre de Canaan et une innombrable postérité. Laban, ’homme du monde, n’a d’autre ressource que son
esprit bas et cupide ; et il en use. Comment tirerait-on le pur de I’impur ? Mais rien n’est plus humiliant que
de voir Jacob, apres tout ce qu’il a vu et entendu a Béthel, lutter avec un homme du monde, et s’efforcer
d’accumuler des biens par des moyens semblables a ceux qu’il emploie,

Hélas ! ce n’est point une chose rare que de voir des enfants de Dieu oublier leur haute destinée et leur
héritage céleste au point de descendre dans 1’aréne avec les enfants de ce monde, et, 1a, lutter avec ceux-ci
pour les richesses et les honneurs d’une terre frappée de la malédiction du péché. Cela est si vrai que, chez
un grand nombre de personnes, il est difficile de découvrir quelques traces de ce principe, dont 1’apotre Jean
dit qu’il est « victorieux du monde » (1 Jean 5:5). En considérant et en jugeant Jacob et Laban au point de
vue des principes de la nature, il serait difficile de découvrir la moindre différence entre eux. Il faudrait étre
derriere la scéne, et entrer dans les pensées de Dieu a 1’égard de chacun d’eux, pour voir a quel degré ils
différaient. Mais c’est Dieu qui a mis de la différence entre eux, ce n’est pas Jacob ; et il en est de méme
maintenant. Bien qu’il puisse étre difficile de la découvrir, il existe une immense différence entre les enfants
de lumieére et les enfants de ténebres ; une différence fondée sur le fait solennel que les premiers sont des
« vases de miséricorde que Dieu a préparés d’avance pour la gloire », tandis que les derniers sont des vases
de colére tout préparés (non par Dieu, mais par le péché) pour la destruction (Rom. 9:22-23) (*). Les Jacob et
les Laban différent essentiellement, et différeront toujours, bien que les premiers puissent manquer d’une
manicre effrayante a réaliser et a manifester leur vrai et glorieux caractére.

(*) Tout homme spirituel remarquera, non sans un profond intérét, avec quel soin I’Esprit de Dieu, en
Rom. 9 et ailleurs, dans I’Ecriture, nous met en garde contre I’affreuse induction que 1’esprit humain a trop
souvent tirée de la doctrine de 1’¢lection de Dieu. Quand il parle des « vases de colére », il se borne a dire
qu’ils étaient ou sont « tout préparés pour la destruction ». Il ne dit pas que c’est Dieu qui les «y a
préparés ».



En revanche, quand il fait allusion aux « vases de miséricorde », il dit : « qu’il les a préparés d’avance
pour la gloire ». Cette distinction est fort remarquable.

Si mon lecteur lit Matthieu 25:34-41, il y trouvera un autre exemple aussi frappant et aussi beau de la
méme doctrine. — Quand le Roi s’adresse a ceux qui sont a sa droite, il dit : « Venez, les bénis de mon Peére,
héritez du royaume qui vous est préparé deés la fondation du monde » (vers. 34). — Mais quand il parle a
ceux qui sont a sa gauche, il dit : « Allez-vous-en loin de moi, maudits ». Il ne dit pas : « Maudits par mon
Pére ». Puis il ajoute : « Dans le feu éternel qui est préparé — non pour vous, mais — pour le diable et ses
anges » (vers. 41). En un mot dong, il est évident que Dieu a « préparé » un royaume de gloire, et des « vases
de miséricorde » pour hériter de ce royaume ; mais qu’il n’a pas préparé « le feu éternel » pour des hommes,
mais « pour le diable et ses anges » ; et que ce n’est pas lui qui a préparé les « vases de coleére », mais qu’ils
se sont préparés eux-mémes.

Si donc la parole de Dieu établit clairement « [’élection », elle repousse tout aussi soigneusement la
« réprobation ». En se voyant au ciel, chacun des bienheureux aura a en rendre graces a Dieu seul ; et
quiconque se trouvera en enfer ne pourra en accuser que lui-méme.

Quant a Jacob, toute sa peine et tout son travail, ainsi que son misérable marché du chapitre précédent, ne
sont que le résultat de son ignorance de la grace et de son incapacité a se confier implicitement en la
promesse de Dieu. Celui qui, apres avoir recu de Dieu la promesse sans réserve qu’il lui donnerait la terre de
Canaan, pouvait dire : « Si Dieu me donne du pain a manger et un vétement pour me vétir », ne devait avoir
qu’une bien faible idée de Dieu et de ce qu’était sa promesse. Aussi le voyons-nous s’efforcer de faire ses
propres affaires de la maniére la plus avantageuse pour lui. Il en est toujours ainsi quand la grace n’est pas
comprise. La profession que nous pouvons faire des principes de la grace n’est pas la mesure de 1’expérience
que nous avons de la puissance de la grace. Qui n’aurait cru que la vision aurait révélé a Jacob ce qu’était la
grace 7 Mais la révélation de Dieu a Béthel et la conduite de Jacob a Charan sont bien différentes !
Cependant celle-ci n’était que I’expression de I’intelligence qu’il avait de la premicre. Le caractére et la
conduite d’un homme sont la mesure réelle de 1’expérience et de la conviction de son ame, quelque
profession qu’il fasse d’ailleurs. Jacob n’avait pas encore été amené a se voir tel qu’il était devant Dieu, par
conséquent, il ignorait ce que c¢’était que la grace ; et il montra son ignorance en se mesurant avec Laban, et
en adoptant ses maximes et ses voies.

On ne peut qu’étre frappé du fait que ce fut parce qu’il n’avait pas appris a connaitre et a juger devant
Dieu le caractére inhérent a sa chair, que Jacob fut conduit par la providence de Dieu au milieu d’une sphére
spécialement propre a manifester ce caractére en plein dans ses traits les plus saillants. 11 fut conduit a
Charan, le pays de Laban et de Rebecca, a 1’école méme d’ou les principes qu’il mettait si habilement en
pratique étaient sortis, et ou ils étaient enseignés, appliqués et maintenus. Pour savoir ce que Dieu est, il
fallait aller a Béthel ; pour savoir ce qu’était ’homme, il fallait aller & Charan : or Jacob n’ayant pas pu saisir
la révélation que Dieu lui fit de lui-méme a Béthel, il dut aller a Charan pour que ce qu’il était fiit manifesté ;
et 1a, hélas ! que d’efforts pour réussir ! que de subterfuges ! que de ruses ! que d’artifices ! Point de sainte et
glorieuse confiance en Dieu ! point de simplicité, ni de patience de foi ! Dieu était avec Jacob, cela est vrai,
car rien ne peut empécher la grice de resplendir. De plus, Jacob, en quelque mesure, reconnaissait la
présence et la fidélité de Dieu ; cependant, il ne sait rien faire sans plan et sans projet. Il ne peut pas laisser a
Dieu le soin de décider pour lui ce qui regarde ses femmes et ses gages ; il essaie de tout arranger par sa ruse
et ses artifices. En un mot, du commencement a la fin, Jacob est « celui qui supplante ». Ou trouver un
exemple de ruse plus consommeée que celui qui nous est rapporté au chapitre 30:37-42 ? C’est un portrait
parfait de Jacob. Au lieu de laisser a Dieu le soin de multiplier les brebis marquetées et tachetées et les
agneaux foncés, ainsi que Dieu 1’elt certainement fait si Jacob se fiit confié en lui, Jacob, pour arriver a ses
fins, se sert d’un moyen que I’esprit seul d’un Jacob aurait pu imaginer. Il agit de la méme maniére pendant
les vingt années de son séjour chez Laban ; et, a la fin, «il s’enfuit», restant ainsi en toutes choses
conséquent avec lui-méme.

Or, c’est en suivant Jacob et en observant son caractére, d’une période a l’autre de son histoire
extraordinaire, que nous pouvons contempler les merveilles de la grace de Dieu. Nul autre que Dieu n’aurait



pu supporter un Jacob, comme aussi nul autre que Dieu n’elt voulu s’intéresser a lui. La grace vient a nous
dans notre plus bas état. Elle prend ’homme tel qu’il est, et agit envers lui dans la pleine intelligence de ce
qu’il est. Il est de la plus haute importance de bien comprendre, des le début, ce caractére de la grace, afin
d’étre en état de supporter d’un cceur ferme les découvertes subséquentes que nous faisons de notre propre
indignité, ces découvertes qui, si souvent, ébranlent la confiance et troublent la paix des enfants de Dieu.

Bon nombre de personnes ne comprennent pas d’abord la ruine compléte de la nature, telle qu’elle
apparait a la lumiére de la présence de Dieu, bien que leurs cceurs aient été réellement attirés par la grace et
que leurs consciences aient été tranquillisées en quelque degré par I’application du sang de Christ. Il en
résulte que, a mesure qu’elles avancent dans la vie chrétienne, et qu’elles font des découvertes plus
profondes du mal qui est en elles, cette connaissance de la grace de Dieu et de la valeur du sang de Christ
leur faisant défaut, elles doutent qu’elles soient réellement des enfants de Dieu. Elles sont ainsi détachées de
Christ et rejetées sur elles-mémes ; alors elles ont recours aux ordonnances pour maintenir le ton de leur
piété ; ou bien elles retombent dans un état complet de mondanité. Tel est le sort de celui dont le cceur n’a
pas ¢été « affermi par la grace » (Héb. 13:9).

Ce méme fait donne a 1’étude de I’histoire de Jacob un intérét profond et une grande utilité. Nul ne peut
lire les trois chapitres que nous méditons, sans étre frappé de la grace merveilleuse qui a pu s’intéresser a un
étre tel que Jacob, et qui a pu dire encore, aprés avoir découvert tout ce qui était en lui : « Il n’a pas apergu
d’iniquité en Jacob, ni n’a vu d’injustice en Israél » (comp. Nombres 23:21). Dieu ne dit pas qu’il n’y a pas
en Jacob d’iniquité, ni d’injustice en Israél ; une pareille assertion ne serait pas vraie et ne donnerait pas au
cceur cette assurance que Dieu a par-dessus tout en vue de communiquer. Dire a un pauvre pécheur qu’il n’y
a point de péché en lui, ne lui donnera jamais d’assurance il sait, hélas ! trop bien qu’il y a en lui du péché
mais si Dieu lui dit qu’il ne voit pas de péché en lui, a cause du parfait sacrifice de Christ, la paix entrera
infailliblement dans son cceur et sa conscience. Si Dieu et pris a lui Esaii, nous n’aurions pas vu le méme
déploiement de la grace, par la raison qu’Esaii ne nous apparait pas sous un jour aussi défavorable que Jacob.
Plus I’homme descend a ses propres yeux, plus la grace de Dieu s’éléve et est magnifiée. A mesure que, dans
mon appréciation, ma dette s’accroit de cinquante a cinq cents deniers, mon appréciation de la grace s’¢leve
en proportion, ainsi que 1’expérience que j’ai de cet amour qui, alors que nous « n’avions pas de quoi
payer », nous « quitta notre dette » (Luc 7:42). C’est donc avec raison que 1’apotre dit : « Il est bon que le
cceur soit affermi par la grace, non par les viandes, lesquelles n’ont pas profité¢ a ceux qui y ont marché »
(Héb. 13:9).

27 - Chapitre 32

« Et Jacob alla son chemin. Et les anges de Dieu le rencontrérent ». En dépit de tout, la grace de Dieu
accompagne Jacob. Rien ne saurait changer ’amour de Dieu ; il aime d’un amour invariable. Celui qu’il
aime, il I’aime jusqu’a la fin; son amour est semblable a lui-méme, « le méme hier, aujourd’hui et
éternellement » (Héb. 13:8). Mais combien peu d’effet « I’armée de Dieu » eut sur Jacob, nous pouvons
I’apprendre par ce que ce chapitre nous rapporte ici de lui. « Et Jacob envoya devant lui des messagers a
Esaii, son frére, au pays de Séhir, dans la campagne d’Edom ». Jacob, évidemment, se sent mal & I’aise en
pensant a sa rencontre avec Esau et il y avait de quoi : il avait trés mal agi envers son frére et sa conscience
n’était pas tranquille ; mais, au lieu de se jeter dans les bras de Dieu, sans réserve, il a de nouveau recours,
pour détourner la colére d’Esaii, a ses moyens habituels. Il essaie de faire facon d’Esaii, au lieu de s’appuyer
sur Dieu.

« Il leur commanda, disant : Vous parlerez ainsi a mon seigneur Esaii : Ainsi a dit ton serviteur Jacob :
j’ai séjourné chez Laban, et je m’y suis arrété jusqu’a présent » (v. 4). Tout ceci annonce une ame ¢éloignée de
son centre en Dieu. « Mon seigneur » et « ton serviteur » n’est pas le langage d’un frére a son frére, ni de
quelqu’un qui a le sentiment de la dignité que donne la présence de Dieu. C’est le langage de Jacob, et de
Jacob avec une mauvaise conscience.



« Et les messagers revinrent vers Jacob, disant : Nous sommes allés vers ton frére, vers Esaii, et méme il
vient a ta rencontre, et quatre cents hommes avec lui. Et Jacob craignit beaucoup » (v. 6-7). Que va-t-il
faire ? S’abandonnera-t-il a Dieu ? — Non, il commence par combiner des arrangements. « Et il partagea le
peuple qui était avec lui, et le menu bétail et le gros bétail, et les chameaux, en deux bandes ; et il dit: Si
Esaii vient & 1’'une des bandes et la frappe, la bande qui restera pourra échapper ». La premiére pensée de
Jacob est toujours un plan, et en cela il n’est que la trop véritable image du pauvre cceur humain. Il est vrai
qu’aprés avoir formé son plan, il se tourne vers 1’Eternel et crie & lui pour qu’il le délivre, mais il n’a pas plus
tot cessé de prier qu’il revient a ses arrangements. Or, prier et faire des plans sont deux choses qui ne vont
pas ensemble : quand je fais des combinaisons, je me repose plus ou moins sur elles ; quand je prie, je dois
me reposer exclusivement sur Dieu. Quand mon regard est absorbé par mes propres opérations, je ne suis pas
préparé a voir Dieu intervenir en ma faveur ; et alors, la priére n’est pas I’expression du besoin dans lequel je
me trouve, mais [’aveugle accomplissement de quelque chose que je crois devoir étre fait, ou, peut-étre, la
demande a Dieu de sanctifier mes propres desseins. Mais Dieu ne veut pas que je lui demande de sanctifier et
de bénir mes plans et mes moyens, mais que je remette tout entre ses mains, afin que lui intervienne en ma
faveur (*).

(*) Sans doute, quand la foi laisse Dieu agir, Dieu emploiera ses propres moyens ; mais c’est la tout autre
chose que de reconnaitre et de bénir les plans et les dispositions de I’incrédulité et de I’impatience. On ne
comprend pas assez cette différence.

Quoique Jacob ait demandé & Dieu de le délivrer de son frére Esaii, il est évident qu’il n’avait pas
confiance en son intervention, car il essaie d’« apaiser Esaii par un présent ». Sa confiance repose dans « son
présent » et non en Dieu seul. « Le cceur est trompeur par-dessus tout, et incurable » (Jér. 17:9). 1l est souvent
difficile de découvrir quel est le vrai fondement de notre confiance. Nous nous imaginons, ou nous voudrions
nous persuader a nous-mémes, que nous nous appuyons sur Dieu, alors que, de fait, nous avons placé notre
confiance en quelque arrangement de notre invention. Celui qui aurait entendu Jacob faire a Dieu cette
priére : « Délivre-moi, je te prie, de la main de mon frére, de la main d’Esaii, car je le crains, de peur qu’il ne
vienne et ne me frappe — la mere avec les fils », aurait-il imaginé que Jacob pit dire encore : « Je I’apaiserai
avec un présent » ? Jacob avait-il oublié sa priére ? Se faisait-il un dieu de son présent ? Mettait-il plus de
confiance en ses bestiaux, qu’en ce Dieu entre les mains duquel il venait de remettre son sort ?

Ces questions découlent naturellement de tout ce qui nous est rapporté ici de Jacob, et nous pouvons en
lire les réponses dans le miroir de notre propre cceur. Ce coeur nous apprend, aussi bien que I’histoire de
Jacob, combien nous sommes plus disposés a nous appuyer sur les combinaisons de notre propre sagesse que
sur Dieu ; mais on n’arrive ainsi a rien de bon. Nous sommes souvent trés contents de nous-mémes, lorsque
nos arrangements ont été accompagnés de priére, ou que nous avons employé tous les moyens permis et
demand¢ a Dieu de les bénir ; mais, en pareil cas, nos priéres ne valent guére mieux que nos plans, attendu
que nous nous reposons sur elles, plutdt que sur Dieu. Il faut que nous soyons, de fait, amenés au terme de
tout ce qui est le produit du moi, avant que Dieu puisse se montrer ; et, pour que nous en finissions avec nos
plans, il faut que nous en ayons fini avec nous-mémes ; il faut que nous apprenions a reconnaitre que « toute
chair est de I’herbe, et toute sa beauté comme la fleur des champs » (Esa. 40:6).

Jacob est amené 1a, dans le chapitre qui nous occupe. Aprés qu’il eut pris toutes ses prudentes
dispositions, la Parole nous dit: « Et Jacob resta seul ; et un homme lutta avec lui jusqu’au lever de
I’aurore » (v. 24). Ici commence une nouvelle phase de I’histoire de cet homme remarquable. Il faut que nous
nous soyons trouvés seuls avec Dieu, pour que nous arrivions a une juste connaissance de nous-mémes et de
nos voies. Pour connaitre la valeur réelle de la nature et de ses opérations, il faut que nous les ayons pesées a
la balance du sanctuaire. Peu importe ce que nous pensons de nous-mémes ou ce que les hommes peuvent en
penser, ’important est de savoir ce que Dieu en pense ; et, pour ’apprendre, il faut que nous soyons laissés
« seuls », loin du monde, loin du moi, loin de toutes les pensées, de tous les raisonnements et de toutes les
émotions de la nature, « seuls » avec Dieu.



« Jacob resta seul, et un homme lutta avec lui ». L’Ecriture ne nous dit pas, il faut le remarquer, que
Jacob lutta avec un homme, mais qu’un homme lutta avec Jacob. On a souvent, et bien a tort, présenté ce fait
comme un exemple de I’énergie avec laquelle Jacob priait. Dire que je lutte avec un homme, ou qu’un
homme lutte avec moi, sont deux idées tres différentes. Si c¢’est moi qui lutte avec un autre, c’est que je veux
obtenir quelque chose de lui ; si un autre, au contraire, lutte avec moi, c’est lui qui veut obtenir quelque
chose de moi. Dieu lutte avec Jacob, afin de lui faire sentir qu’il n’est qu’une faible et misérable créature ;
puis, voyant que Jacob soutient la lutte contre lui avec tant d’opiniatreté, « il toucha I’emboiture de sa
hanche ; et ’embofiture de la hanche fut luxée ». Il faut que la sentence de mort soit écrite sur toute chair ; il
faut que nous ayons saisi la portée de la croix de Christ, avant de pouvoir marcher avec Dieu avec fermeté et
bonheur. Nous avons suivi Jacob jusqu’ici au travers de tous les détours et de toutes les opérations de son
caracteére extraordinaire ; nous 1’avons vu faire des plans et des arrangements pendant les vingt années de son
séjour chez Laban, mais ce n’est que lorsqu’il est « laissé seul », qu’il acquiert une juste idée de 1’étre faible
et impuissant — qu’il est par lui-méme. Alors le si¢ge de sa force étant atteint, il apprend a dire : « Je
ne te laisserai point ».

Dés lors commence une ére nouvelle dans la vie de Jacob. Jusqu’ici, il a persévéré dans ses propres
voies ; maintenant, il est amené a dire : « Je ne te laisserai point ». Remarquez, cher lecteur, que Jacob ne
parle ainsi que du moment ou I’emboiture de 1’os de sa hanche fut démise. Ce simple fait nous donne la clef
de toute cette scéne. C’est dans le but de I’amener 1a que Dieu lutte avec Jacob. Pour ce qui est de la
puissance, déployée par lui dans la priére, nous avons vu que, aprés avoir adressé a Dieu quelques paroles de
supplications, Jacob met & nu le secret de sa confiance en disant : « J’apaiserai la colére d’Esaii par un
présent ». Aurait-il pu parler ainsi, s’il elit réellement compris ce que c’est que prier ou ce qu’est la vraie
dépendance de Dieu ? Non, assurément ; il faut que Dieu et la créature conservent chacun leur place
distincte, et il en sera ainsi de toute &me qui connait la sainte réalité d’une vie de foi.

Mais, hélas ! c’est précisément par la que nous péchons, si en pareille matiére on peut parler pour
d’autres. Nous cachons I’incrédulité positive de nos ceeurs rusé€s sous la formule plausible et en apparence
pieuse qu’il faut employer des moyens, et nous croyons nous attendre a Dieu pour bénir ces moyens ; tandis
que, en réalité, nous nous appuyons, non sur Dieu, mais sur les moyens. Puissions-nous comprendre combien
est mauvaise une pareille voie et apprendre a nous attacher a Dieu seu/ avec plus de simplicité, afin que notre
vie soit caractérisée davantage par cette sainte élévation qui nous tient au-dessus des circonstances par
lesquelles nous passons. Ce n’est pas chose facile que d’en venir a reconnaitre le néant de la créature, au
point de pouvoir dire : « Je ne te laisserai point aller sans que tu m’aies béni » (v. 26). Dire ainsi du cceur et
demeurer dans la puissance de ce que cette parole exprime, est le secret de toute vraie force. Jacob ne parla
ainsi que lorsque I’emboiture de sa hanche eut été atteinte, et pas avant. Il lutta longtemps avant de céder,
parce que sa confiance en la chair était forte. Mais Dieu peut abattre jusque dans la poussiere le caractére le
plus obstiné. Il peut atteindre le ressort de la force naturelle et écrire sur elle la sentence de mort ; jusqu’alors
on ne peut avoir de puissance auprés de Dieu et des hommes. Il faut étre « faible » avant de pouvoir étre
« fort ». « La puissance de Christ » ne peut reposer « sur moi » qu’en proportion de la connaissance que j’ai
de mes infirmités (2 Cor. 12:9). Christ ne peut mettre le sceau de son approbation sur 1’énergie de la nature,
sur sa sagesse ou sur sa gloire : il faut que toutes ces choses diminuent, afin que lui croisse. Jamais la nature
ne servira de piédestal a la puissance de la grace de Christ ; si elle le pouvait, la chair aurait de quoi se
glorifier devant Dieu, et nous savons que cela est impossible. Or, puisque la manifestation de la gloire de
Dieu et du nom ou du caractére de Dieu est liée a I’annulation de la nature, il est évident que I’ame ne peut
jouir de cette manifestation avant que la nature ne soit réellement mise de coté. C’est pourquoi, bien que
Jacob soit appelé a déclarer son nom : « Jacob » ou « celui qui supplante », il n’obtient aucune révélation du
nom de celui qui a lutté avec lui et qui I’a abattu jusque dans la poussiére. Il regoit pour lui-méme le nom
d’« Israél », « prince », et ¢’était la un grand progres ; mais quand il dit : « Je te prie, déclare-moi ton nom »,
il recoit pour réponse : « Pourquoi demandes-tu mon nom ? » Dieu refuse de lui dire son nom, bien qu’il ait
amené Jacob a lui dire la vérité quant a lui-méme, et qu’en conséquence il le bénisse. Que de cas pareils les
annales de la famille de Dieu ne renferment-elles pas ? Le moi est mis a nu dans toute sa difformité morale ;
mais on manque a saisir pratiquement ce que Dieu est, lors méme qu’il soit venu si pres de nous et qu’il nous
ait bénis selon la découverte que nous avons faite de nous-mémes.



Jacob recut le nom nouveau d’« Israél » lorsque I’emboiture de sa hanche eut été atteinte. Il devint un
prince puissant quand il eut appris et reconnu qu’il n’était qu’un homme faible. Cependant I’Eternel dut lui
dire : « Pourquoi demandes-tu mon nom ? » et il ne lui révéla pas le nom de celui qui avait mis a découvert
le vrai nom et la vraie condition de Jacob.

Ceci nous apprend qu’étre béni de Dieu est tout autre chose que de recevoir par I’Esprit la révélation du
caractére de Dieu. « Il le bénit 1a », mais il ne lui révéla pas son nom. Il y a toujours une bénédiction a étre
amené a se connaitre soi-méme en quelque mesure ; nous sommes ainsi conduits sur un chemin dans lequel
nous sommes rendus capables de discerner plus clairement ce que Dieu est pour nous dans tous les détails.
Ainsi en fut-il de Jacob ; dés que ’emboiture de sa hanche eut été touchée, il se trouva dans une condition a
laquelle Dieu seul pouvait suffire. Un pauvre boiteux ne pouvait faire grand-chose ; il Iui était donc
avantageux de s’attacher a Celui qui était tout-puissant.

Pour terminer ce chapitre, nous remarquerons que le livre de Job est, dans un certain sens, un
commentaire de cette scéne de 1’histoire de Jacob que nous venons de considérer. D’un bout a I’autre des
trente et un premiers chapitres, Job lutte avec ses amis et soutient sa these contre tous leurs arguments ; mais
au chapitre 32, Dieu, se servant d’Elihu, entre en lutte avec lui ; et au chapitre 38, il I’attaque directement
dans toute la manifestation de sa grandeur et de sa gloire, et fait sortir de sa bouche ces paroles bien
connues : « Mon oreille avait entendu parler de toi, maintenant mon ceil t’a vu : c’est pourquoi j’ai horreur de
moi, et je me repens dans la poussiere et dans la cendre » (Job 42:5-6). Dieu avait touché I’emboiture de sa
hanche ! Et, remarquez 1’expression : « mon cil t’a vu». Job ne dit pas seulement : « Je me vois moi-
méme », mais : « je t’ai vu, foi ! » Il n’y a que la vue de ce que Dieu est qui puisse produire une véritable
repentance et I’horreur de soi-méme. Il en arrivera ainsi au peuple d’Isra€l, dont I’histoire a une grande
analogie avec celle de Job. Quand « ils regarderont vers celui qu’ils ont percé, ils se lamenteront » ; alors
Dieu les bénira et les restaurera pleinement et entierement. Ils apprendront tout ce que signifient ces paroles :
« C’est ta destruction, Isra€l, que tu aies été contre moi, contre ton secours » (Osée 13:9).

28 - Chapitres 33 a 34

Nous allons voir combien toutes les craintes de Jacob étaient dénuées de fondement et tous ses plans
inutiles. Malgré la lutte, et quoi que Dieu efit touché 1I’emboiture de sa hanche et ’eiit rendu boiteux, Jacob
continue a former des plans. « Et Jacob leva ses yeux, et regarda ; et voici, Esaii venait, et quatre cents
hommes avec lui. Et il partagea les enfants entre Léa et Rachel et les deux servantes. Et il mit a la téte les
servantes et leurs enfants, et puis Léa et ses enfants, et puis Rachel et Joseph ». Les craintes de Jacob n’ont
pas cessé. Il s’attend encore a ce qu’Esaii se venge, et il expose aux premiers coups ceux auxquels il tient le
moins. Etonnantes profondeurs du cceur humain ! Qu’il est lent a se confier en Dieu! Si Jacob se fiit
réellement reposé sur Dieu, jamais il n’elt craint d’étre détruit, lui et sa famille. Mais, hélas ! nous savons
combien le cceur a de peine a se reposer simplement, dans une paisible confiance, sur un Dieu toujours
présent, tout-puissant et infiniment miséricordieux.

Dieu nous montre ici combien toute cette inquiétude du ceeur est vaine : « Et Esaii courut a sa rencontre,
et embrassa, et se jeta a son cou, et le baisa ; et ils pleurérent ». Le présent de Jacob n’était pas nécessaire,
et son plan était inutile. Dieu « apaisa » Esaii, comme déja il avait apaisé Laban. Dieu prend ainsi plaisir a
nous faire sentir la lacheté et 1’incrédulité de nos pauvres ceeurs, et a dissiper toutes nos craintes. Au lieu de
rencontrer 1’épée d’Esaii, Jacob rencontre les bras ouverts d’un frére ! au lieu d’avoir a combattre I’un contre
I’autre, ils confondent leurs larmes ! Telles sont les voies de Dieu ! Qui ne se confierait en lui ? D’ou vient
que, malgré toutes les preuves que nous avons de sa fidélité envers ceux qui se confient en lui, nous soyons,
a chaque nouvelle occasion, si disposés a douter et a hésiter ? Hélas ! — c¢’est que nous ne connaissons pas
assez Dieu. « Réconcilie-toi avec Lui, je te prie, et sois en paix » (Job 22:21). Ceci est vrai et de I’homme
inconverti et de I’enfant de Dieu. Connaitre Dieu réellement, lui étre véritablement attaché, c’est la vie et la
paix. « Et c’est ici la vie éternelle, qu’ils te connaissent seul vrai Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus
Christ » (Jean 17:3). Plus nous connaitrons Dieu intimement, plus aussi notre paix sera solide et plus nous



serons élevés au-dessus de toute dépendance de la créature. « Dieu est un rocher », et nous n’avons qu’a nous
appuyer sur lui pour savoir combien il est disposé a nous soutenir et puissant pour le faire.

Apres cette manifestation de la bonté de Dieu envers lui, nous voyons Jacob s’établir a Succoth, et,
contrairement aux principes et a 1’esprit de la vie de pélerin, y batir une maison, comme s’il avait été chez
lui. Or, il est évident que Succoth n’était pas le lieu que Dieu lui avait destiné. L’Eternel ne lui avait pas dit :
« Je suis le Dieu de Succoth », mais « Je suis le Dieu de Béthel ». C’est donc Béthel et non Succoth que
Jacob aurait dii avoir en vue, comme but principal. Mais, hélas ! nos cceurs sont toujours portés a se
contenter d’une position et d’une part inférieures a celles que Dieu, dans sa bonté, voudrait nous donner.

Ensuite, Jacob s’avance jusqu’a Sichem et y achéte une piéce de terre, restant toujours en deca des
limites que Dieu lui avait assignées, et indiquant, par le nom méme qu’il donne a son autel, 1’état moral de
son ame. Il appelle : « Dieu, le Dieu d’Israél » ; or, sans doute, nous avons le privilége de le connaitre
comme notre Dieu, mais c’est plus encore de le connaitre comme le Dieu de sa propre maison, en pouvant
nous considérer nous-mémes comme faisant partie de cette maison. Le croyant a le privilége de connaitre
Christ comme son « Chef» ; mais c’est un privilége plus grand encore de connaitre Christ comme le
« Chef » de son corps, I’Eglise, et de savoir que nous sommes les membres de ce corps.

Nous verrons, au chapitre 35, Jacob amené a se faire de Dieu une idée bien plus grande et plus glorieuse ;
mais a Sichem, il est évidemment dans une situation morale peu élevée ; et il en souffre, comme il arrive
toujours quand nous ne savons pas saisir la position que Dieu nous a faite. Les deux tribus et demie qui
s’établirent en de¢a du Jourdain tombeérent les premiéres entre les mains de I’ennemi : il en fut de méme pour
Jacob : le chapitre 34 nous apprend quels furent les fruits amers de son séjour a Sichem, quelle tache en
résulta pour sa famille, malgré les efforts de Siméon et de Lévi qui avaient voulu I’effacer par la violence et
I’énergie de la nature, et qui avaient commis ainsi un acte qui ajoute un surcroit de chagrin a la peine de
Jacob. Jacob est méme plus vivement affecté de leur violence que de I’insulte faite a sa fille. « Et Jacob dit a
Siméon et a Lévi : Vous m’avez troublé, en me mettant en mauvaise odeur auprés des habitants du pays, les
Cananéens et les Phéréziens, et moi je n’ai qu’un petit nombre d’hommes ; et ils s’assembleront contre moi,
et me frapperont, et je serai détruit, moi et ma maison » (v. 30). Ce sont les conséquences qui pourront
résulter de cette affaire pour lui-méme et pour sa maison qui affectent le plus Jacob. Il semble avoir vécu
dans une crainte constante de quelque danger pour lui-méme et pour sa famille, montrant partout un esprit
inquiet, craintif, calculateur, incompatible avec une vie de foi réelle en Dieu.

Ce n’est pas a dire que Jacob ne fit pas un croyant ; nous savons qu’il a sa place au milieu de « la grande
nuée de témoins » (Hébreux 11) ; mais il ne marcha pas dans I’exercice habituel de ce principe divin, et en
conséquence il fit de tristes chutes. La foi 1’aurait-elle conduit a dire : « Je serai détruit moi et ma maison » ?
alors que Dieu lui avait fait cette promesse : « Je te garderai... ; je ne t’abandonnerai pas » (chap. 28:14-15).
La promesse de Dieu elit dG tranquilliser son cceur ; mais, dans le fait, Jacob était plus occupé du danger
qu’il courait au milieu des Sichémites, que de la sécurité dans laquelle il se trouvait entre les mains du Dieu
de la promesse. 11 et di savoir que pas un cheveu de sa téte ne serait touch¢ ; et au lieu de regarder a Siméon
et a Lévi, ou aux conséquences de leur action précipitée, il et di se juger lui-méme, car pourquoi s’était-il
établi a Sichem ? S’il ne 1’elit pas fait, Dina n’elit pas été déshonorée, et la violence de ses fils n’efit pas été
manifestée. Que de chrétiens ne voit-on pas se plonger dans le chagrin et la peine par leur propre infidélité,
puis accuser les circonstances au lieu de se juger eux-mémes !

Un grand nombre de parents chrétiens sont dans ’angoisse et gémissent en voyant la turbulence,
I’insubordination et la mondanité de leurs enfants ; mais en général ils n’ont a blamer qu’eux-mémes de tout
cela, parce qu’ils n’ont pas marché fidélement devant Dieu a 1’égard de leur famille. Il en fut ainsi de Jacob.
Il n’aurait pas da s’établir a Sichem ; et comme il manquait de cette sensibilité délicate qui lui aurait fait
découvrir sa fausse position, Dieu, dans sa fid¢lité, se sert des circonstances pour le chitier. « On ne se
moque pas de Dieu ; car ce qu’un homme séme, cela aussi il le moissonnera » (Gal. 6:7). C’est la un principe



qui découle du gouvernement moral de Dieu, et a 1’application duquel nul ne saurait échapper ; et, pour
I’enfant de Dieu, c’est une grace positive qu’il soit appelé a recueillir les fruits de ses erreurs. C’est une grace
que d’étre amené a sentir, d’une maniére ou d’une autre, combien c’est une chose amere que de s’¢loigner ou
de se tenir a distance du Dieu vivant. Il faut que nous apprenions qu’ici n’est pas le lieu de notre repos ; car
Dieu ne veut pas nous donner un repos souillé. Que son nom en soit béni ! Le désir de Dieu est que nous
demeurions en lui et avec lui. Telle est la perfection de sa grace. Et quand nous nous égarons ou que nous
restons en arriére, il nous dit : « Si tu reviens, 6 Israél, dit I’Eternel, reviens a moi » (Jér. 4:1). Une fausse
humilité, fruit de 1’incrédulité, porte celui qui s’est égaré ou qui est resté en arriére, a prendre une position
inférieure a celle qu’il tient de Dieu, parce qu’il ne connait pas le principe sur lequel Dieu restaure ceux qui
sont tombés, ni dans quelle mesure il les restaure. L’enfant prodigue demande a étre fait serviteur, ignorant
que, quant a lui, il n’a pas plus droit a la place de serviteur qu’a celle de fils, et que, en outre, il serait indigne
du caractere du pere de le placer dans une telle position. Il faut que nous venions a Dieu sur un principe et
d’une maniére qui soient dignes de lui, ou bien il faut rester loin de lui.

29 - Chapitre 35

« Et Dieu dit a Jacob : Leve-toi, monte a Béthel, et habite 1a ». Ces paroles confirment le principe dont
nous venons de nous occuper. Lorsqu’il y a chute ou déclin spirituel, le Seigneur appelle I’ame a revenir a
lui : « Souviens-toi donc d’ou tu es déchu, et repens-toi, et fais les premieres ceuvres » (Apoc. 2:5). 1l faut
que I’ame revienne a sa position la plus élevée, qu’elle soit ramenée a la mesure divine. Le Seigneur ne dit
pas : « Souviens-toi ou tu es », mais : « Souviens-toi de la haute position d’ou tu es déchu ». De cette
maniere seulement on apprend combien on s’est égaré, combien ’on est tombé bas, et comment on peut
revenir sur ses pas ; et quand nous sommes ainsi ramenés a la glorieuse et sainte mesure de Dieu, alors
seulement nous pouvons juger de la gravité¢ du mal de notre condition déchue. Quelle somme effrayante de
mal s’était accumulée autour de la famille de Jacob, sans que ce mal elt été jugé, avant que I’ame de Jacob
fut réveillée par cet appel : « Monte a Béthel ! » Ce n’était pas a Sichem et au milieu de son atmosphere
imprégnée d’¢léments impurs, que Jacob pouvait découvrir tout ce mal et en discerner le vrai caractére. Mais
du moment que Dieu I’appelle a se rendre a Béthel, « Jacob dit a sa maison et a tous ceux qui étaient avec
lui : 6tez les dieux étrangers qui sont au milieu de vous, et purifiez-vous, et changez vos vétements ; et nous
nous léverons, et nous monterons a Béthel, et je ferai la un autel a Dieu, qui m’a répondu au jour de ma
détresse, et qui a été avec moi dans le chemin ou j’ai marché » (v. 2-3). La seule mention de la maison de
Dieu fait vibrer une corde dans I’ame du patriarche, et lui fait repasser en un clin d’ceil I’histoire de vingt
années pleines de vicissitudes. C’était a Béthel, non a Sichem, qu’il avait appris ce que Dieu était ; c’est
pourquoi il faut qu’il retourne a Béthel et qu’il y dresse un autel sur un principe tout différent et sous un tout
autre nom que son autel de Sichem. Ce dernier était lié a toute sorte d’impuretés et d’idolatrie.

Jacob pouvait parler de « Dieu, le Dieu d’Israél », au milieu de toute sorte de choses incompatibles avec
la sainteté de la maison de Dieu. Il est important de bien saisir ceci. Il n’y a rien qui puisse nous maintenir
dans une voie de séparation du mal, ferme et intelligente, si ce n’est la conscience de ce qu’est « la maison de
Dieu » et de ce qui convient a cette maison. Si je ne regarde a Dieu qu’en vue de moi-méme, je n’aurai
jamais une pleine et divine intelligence de tout ce qui découle d’une juste appréciation de la relation qui
existe entre Dieu et sa maison. Il y a des personnes qui ne tiennent pas grand compte de se trouver associées
a ce qui est impur dans le culte qu’elles rendent a Dieu pourvu qu’elles-mémes soient sincéres et droites de
ceeur. En d’autres termes, elles croient pouvoir adorer a Sichem et pensent qu’un autel appelé « Dieu, le Dieu
d’Israél », est tout aussi élevé et tout aussi bien selon Dieu, qu’un autel appelé du nom du « Dieu de Béthel ».
Mais c’est la une erreur déplorable, et le lecteur spirituel découvrira dés I’abord I’immense différence morale
qui existe entre la condition de Jacob a Sichem et sa condition a Béthel ; or, la méme différence existe entre
les deux autels. Nos idées a I’égard du culte se ressentiront nécessairement de notre état spirituel, et ce culte
sera pauvre et étroit ou intelligent et élevé, en proportion de la mani¢re dont nous aurons su comprendre le
caractére de Dieu et la relation dans laquelle nous nous trouvons avec lui. Le nom de notre autel et le
caractere de notre culte expriment 1’un et I'autre la méme idée. Le culte rendu au Dieu de Béthel est plus
¢élevé que le culte rendu au Dieu d’Israél ; car le premier est li¢ a une idée de Dieu plus élevée que le second,
ou Dieu, au lieu d’étre connu comme le Dieu de sa maison, n’apparait que comme le Dieu d’un seul
individu. Sans doute, ce titre de « Dieu d’Israél » est I’expression d’une grace merveilleuse, et I’ame ne peut
que se sentir heureuse quand elle considere le caractére de ce Dieu qui se met en relation avec chacune des
pierres de sa maison et chacun des membres de son corps, séparément. Toute pierre dans 1’édifice de Dieu est
une « pierre vivante », en tant que liée « au Dieu vivant » et ayant communion avec le « Dieu vivant » par la



puissance de « I’Esprit de vie ». Mais quelque vrai que soit tout ceci, Dieu n’en est pas moins le Dieu de sa
maison ; et quand, par une intelligence spirituelle plus développée, nous sommes rendus capables de le
considérer comme tel, notre culte tout entier en regoit un caractére plus élevé.

L’appel adressé a Jacob pour qu’il retourne a Béthel, renferme autre chose encore. Dieu lui dit : « Leve-
toi, monte a Béthel, et habite 1a, et fais-y un autel au Dieu qui t’apparut comme tu t’enfuyais de devant la
face d’Esaii, ton frére » (v. 1). Il nous est souvent bon d’étre ramenés au souvenir de ce que nous étions a
I’époque de notre vie otl nous nous trouvions rejetés au dernier degré de 1’échelle. C’est ainsi que Samuel
rappelle a Saiil le temps ou il était « petit a ses yeux » (1 Sam. 15:17) ; et, chacun, nous avons besoin souvent
que le temps ou nous €tions « petits & nos yeux », nous soit remis en mémoire. C’est quand nous sommes
« petits a nos yeux », que le coeur s’appuie réellement sur Dieu. Plus tard, nous croyons étre quelque chose et
il faut que le Seigneur nous fasse de nouveau sentir notre néant. Au début d’une carriere de service ou de
témoignage, quel sentiment I’dAme n’a-t-elle pas de sa propre faiblesse et de son incapacité | — et en
conséquence quel besoin n’éprouve-t-elle pas de s’appuyer sur Dieu ! quelles priéres ferventes elle fait
monter vers lui pour obtenir force et secours ! Plus tard, aprés que nous avons été a I’ceuvre assez longtemps,
nous prenons meilleure opinion de nous-mémes : nous pensons que nous pouvons cheminer tout seuls ; ou
tout au moins, nous n’avons plus le méme sentiment de notre faiblesse, et nous ne nous tenons plus dans la
méme dépendance de Dieu : notre service devient alors pauvre, léger, verbeux, dénué d’onction et de
puissance ; il ne découle plus de la source intarissable de 1’Esprit, mais de nos propres misérables pensées.

Dans les versets 9-15, Dieu renouvelle la promesse a Jacob, et lui confirme le nouveau nom de « prince »
qu’il lui a donné, au lieu de celui de « supplanteur », et Jacob appelle encore une fois ce lieu-1a du nom de
« Béthel ».

Le verset 18 nous fournit un exemple intéressant de la différence qui existe entre le jugement de la foi et
celui de la nature. La nature voit les choses a travers le nuage brumeux dont elle est entourée ; la foi les
envisage a la lumiere de la présence et des conseils de Dieu. Et Rachel, « comme son dme s’en allait (car elle
mourut), appela le nom du fils Benoni ; et son pére I’appela Benjamin ». La nature 1’appelle : « le fils de ma
douleur » ; la foi I’appelle : « le fils de ma droite ». Il en est toujours ainsi : les pensées de la nature différent
en tout temps de celles de la foi, et nous devrions désirer avec ardeur que nos cceurs fussent gouvernés par
celles-ci seulement et non par celles-1a.

30 - Chapitre 36

Ce chapitre contient la généalogie des fils d’Esati, avec leurs divers titres et les lieux de leur demeure.
Nous ne nous y arréterons pas, et nous passerons immédiatement a [’une des parties les plus riches et les plus
intéressantes de I’Ecriture.

31 - Chapitre 37

Je ne connais pas de type de Christ plus beau et plus parfait que Joseph, soit que nous le considérions
comme |’objet de I’amour du pere, ou de I’envie « des siens » ; dans son humiliation, ses souffrances et sa
mort, son exaltation ou sa gloire.

Le chapitre 37 nous fait connaitre les songes de Joseph, qui excitent la haine de ses fréres. Joseph était
I’objet de ’amour du pére ; il était appelé a une destinée glorieuse, et parce que le cceur de ses fréres n’était
pas en communion avec celui du pére et était étranger a tout ce qui attendait Joseph, ils le haissaient. Ils ne
partageaient pas [’amour du pére pour Joseph et ne voulaient pas se soumettre a la pensée de son élévation.



En cela, les fréres de Joseph sont une figure des Juifs aux jours de Christ. « Il vint chez soi, et les siens ne
I’ont pas recu » (Jean 1:11). « Il n’a ni forme, ni éclat ; quand nous le voyons, il n’y a point d’apparence en
lui » (Esaie 53:2). Ils ne voulurent le reconnaitre ni comme Fils de Dieu, ni comme Roi d’Israél. Leurs yeux
n’étaient pas ouverts pour contempler « sa gloire, une gloire comme d’un fils unique de la part du Pére,
pleine de grace et de vérité » (Jean 1:14 ; comp. 12:37 et suivants). Ils n’ont pas voulu de lui ; bien plus, ils
I’ont hai ! Or, bien que Joseph ne soit pas recu par ses fréres, il demeure ferme dans son témoignage. « Et
Joseph songea un songe, et le raconta a ses freéres, et ils le hairent encore davantage... Et il songea encore un
autre songe, et le raconta a ses fréres ». Joseph ne faisait que rendre un simple témoignage fondé sur une
révélation divine, mais ce témoignage devait faire descendre Joseph dans la fosse. S’il se fat tu, ou s’il elt
laissé s’émousser le tranchant et la puissance de son témoignage, il elt sans doute été épargné ; mais non, il
dit a ses fréres toute la vérité, et ¢’est pour cela qu’ils le hairent !

Il en fut de méme du grand antitype de Joseph. Christ rendit témoignage a la vérité (Jean 18:37) ; il fit
« la belle confession » (1 Tim. 6:13) ; il ne cacha rien de la vérité ; il ne pouvait dire que la vérité, parce qu’il
était la vérité ; et I’homme répondit a son témoignage par la croix, le vinaigre et la lance du soldat. Le
témoignage de Christ était lié a la grace la plus pleine, la plus riche, la plus parfaite. Il vint non seulement
comme « la vérité », mais aussi comme 1’expression parfaite de tout I’amour du coeur du Pére ; « La grace et
la vérité vinrent par Jésus Christ » (Jean 1:17). 1l était la révélation parfaite a I’lhomme de ce que Dieu est !
— c’est pourquoi [’homme est sans excuse (comp. 15:22-25). Il vint montrer Dieu a I’homme ; et I’homme
hait Dieu d’une parfaite haine. Nous voyons cela a la croix ; mais la fosse dans laquelle Joseph fut jeté par
ses fréres nous en fournit déja une figure touchante.

« Et ils le virent de loin ; et avant qu’il fiit proche d’eux, ils complotérent contre lui pour le faire mourir.
Et ils se dirent I’un a I’autre : Le voici, il vient, ce maitre songeur ! Et maintenant, venez, tuons-le, et jetons-
le dans une des citernes, et nous dirons : Une mauvaise béte 1’a dévoré ; et nous verrons ce que deviendront
ses songes » (chap. 37:18-20). Ces paroles nous rappellent d’'une maniére saisissante la parabole des
cultivateurs du chapitre 21 de I’évangile selon Matthieu : « Enfin, il envoya aupres d’eux son fils, disant : ils
auront du respect pour mon fils. Mais les cultivateurs, voyant le fils, dirent entre eux : Celui-ci est I’héritier ;
venez, tuons-le, et possédons son héritage. Et I’ayant pris, ils le jetérent hors de la vigne et le tuérent ». Dieu
envoya son Fils dans le monde, disant : « Ils auront du respect pour mon Fils » ; mais, hélas ! le ceeur de
I’homme n’eut aucun respect pour le « bien-aimé » du Pére. IlIs le jeterent dehors ! La terre et le ciel étaient
et sont encore divisés a cause de Christ : 1’homme I’a crucifié, mais Dieu 1’a ressuscité des morts ; I’homme
le mit sur une croix entre deux brigands, Dieu I’a placé a sa droite dans les cieux ; ’homme le mit a la
derniére place sur la terre, Dieu lui a donné la place la plus élevée dans les cieux et I’a revétu de la plus
éclatante majesté.

Tout ceci se retrouve dans 1’histoire de Joseph. « Joseph est une branche qui porte du fruit, une branche
qui porte du fruit prés d’une fontaine ; ses rameaux poussent par-dessus la muraille. Les archers 1’ont
provoqué amerement, et ont tiré contre lui, et I’ont hai ; mais son arc est demeuré ferme, et les bras de ses
mains sont souples par les mains du Puissant de Jacob. De la est le berger, la pierre d’Israél : du Dieu de ton
pere, et il t’aidera ; et du Tout-Puissant, et il te bénira des bénédictions des cieux en haut, des bénédictions de
I’abime qui est en bas, des bénédictions des mamelles et de la matrice. Les bénédictions de ton pere
surpassent les bénédictions de mes ancétres jusqu’au bout des collines éternelles ; elles seront sur la téte de
Joseph, et sur le sommet de la téte de celui qui a été mis a part de ses fréres » (Gen. 49:22-26).

Ces versets dépeignent d’une maniére admirable « les souffrances qui devaient étre la part de Christ, et
les gloires qui suivraient » (1 Pierre 1:11). « Les archers » ont fait leur ceuvre, mais Dieu a été plus fort
qu’eux. On a tiré contre le vrai Joseph et il a ét¢ grievement blessé dans la maison de ses amis, mais « les
bras de ses mains sont souples » dans la puissance de la résurrection, et maintenant la foi le connait comme
le fondement sur lequel reposent tous les desseins de Dieu en bénédiction et en gloire a ’égard de I’Eglise,
d’Israél et de la création tout entiére. Si nous considérons Joseph dans la fosse et dans la prison, puis ensuite
comme gouverneur de toute I’Egypte, nous verrons la différence qui existe entre les pensées de Dieu et celles



des hommes ; il en est de méme quand nous regardons la « croix », et puis « le trone de la majesté dans les
cieux ».

C’est la venue de Christ qui a mis a nu la disposition réelle du coceur de I’homme envers Dieu. « Si je
n’étais pas venu, et que je ne leur eusse pas parlé, ils n’auraient pas eu de péché » (Jean 15:22). Ce n’est pas
a dire que les hommes n’eussent pas été pécheurs, mais : « ils n’auraient pas eu de péché ». Il est dit encore,
dans un autre passage : « Si vous étiez aveugles, vous n’auriez pas de péché » (Jean 9:41). Dieu, dans la
personne de son Fils, est venu tout pres de I’homme, en sorte que ’homme a pu dire : « C’est ici I’héritier » ;
mais il a ajouté : « Venez, tuons-le ! » C’est pourquoi « ils n’ont pas de prétexte pour leur péché » (Jean
15:22). Ceux qui disent qu’ils voient, n’ont point d’excuse. Ce n’est pas qu’on soit aveugle, qui fait la
difficulté, si on confesse qu’on est aveugle ; mais c’est de professer qu’on voit : et dans un siecle de
profession comme celui-ci, ce principe est doublement sérieux. Les yeux de celui qui sait qu’il est aveugle
peuvent étre ouverts ; mais que peut-on faire pour celui qui croit qu’il voit, quand de fait il ne voit pas ?

32 - Chapitre 38

Ce chapitre nous montre une de ces circonstances remarquables dans lesquelles la grace de Dieu
triomphe glorieusement du péché de I’homme. « Il est évident que notre Seigneur a surgi de Juda » (Héb.
7:14). — Comment cela ? « Juda engendra Phares et Zara, de Thamar » (Matt. 1:3). Ce fait mérite toute
I’attention de nos cceurs. Dieu, dans sa grace infinie, s’éléve au-dessus du péché et de la folie de ’homme,
pour accomplir les desseins de son amour et de sa miséricorde. Ainsi, un peu plus loin, dans ce méme
évangile selon Matthieu, nous lisons : « Et David le roi engendra Salomon, de celle qui avait été femme
d’Urie ». 1l est digne de Dieu d’agir ainsi. L’Esprit de Dieu nous fait suivre la généalogie de Christ selon la
chair ; et place dans cette chaine les noms de Thamar et de Bath-Shéba ! 11 est évident qu’il n’y a rien 1a de
I’homme. Celui auquel nous arrivons a la fin de ce chapitre de 1’évangile de Matthieu, c’est bien Dieu
manifesté en chair, révélé comme tel par la plume du Saint Esprit. L’homme n’aurait jamais pu inventer une
généalogie pareille. D’un bout a 1’autre elle est divine, et nul homme spirituel ne peut la lire sans trouver
dans son contenu une manifestation de la grace, d’abord, et ensuite de la divine inspiration de I’évangile de
Matthieu, au moins pour ce qui regarde cette généalogie de Christ selon la chair (comp. 2 Sam. 11 et Gen. 38
avec Matthieu 1).

33 - Chapitres 39 a 45

En lisant alternativement ces portions si intéressantes du livre de Dieu, on découvre un enchainement
remarquable d’événements providentiels, tendant tous vers un grand but principal, savoir /’exaltation de
I’homme qui a été dans la fosse, et accomplissant en méme temps divers buts subordonnés. « En sorte que
les pensées de plusieurs ceeurs soient révélées » (Luc 2:35) ; mais Joseph devait étre exalté. « Dieu appela la
famine sur la terre ; il brisa tout le baton du pain. Il envoya un homme devant eux : Joseph fut vendu pour
étre esclave. On lui serra les pieds dans les ceps, son ame entra dans les fers, jusqu’au temps ou arriva ce
qu’il avait dit : la parole de 1’Eternel 1’éprouva. Le roi envoya, et il le mit en liberté ; le dominateur des
peuples le relacha. Il I’établit seigneur sur sa maison, et gouverneur sur toutes ses possessions, pour lier ses
princes a son plaisir, et pour rendre sages ses anciens » (Ps. 105:16-22).

Le but principal de toutes ces dispensations, il faut bien le remarquer, était d’exalter celui que les
hommes avaient rejeté, et de faire sentir a ces mémes hommes le péché qu’ils avaient commis en le rejetant.
Et tout cela s’accomplit d’une maniére admirable. Les circonstances les moins importantes, comme les plus
solennelles ; celles qui paraissent le plus favorables et celles qui semblent le plus opposées servent a
I’accomplissement des desseins de Dieu. Satan, au chapitre 39, se sert de la femme de Potiphar pour mettre
Joseph en prison ; et, au chapitre 40, il se sert de la négligence et de I’ingratitude du grand échanson pour le
faire rester dans la prison. Mais tout est inutile. Dieu était derriére la scéne, dirigeant de sa main tous les
ressorts de ce vaste enchainement de circonstances et, au temps convenable, il fait paraitre I’homme de ses
conseils et 1’établit en un lieu spacieux. C’est la prérogative de Dieu d’étre toujours au-dessus de tout ; il
peut faire servir toutes choses a ’accomplissement de ses grands et impénétrables desseins. Que nous
sommes heureux de pouvoir suivre ainsi, en toutes choses, la main et les conseils de notre Pére ; et qu’il est



doux pour nous de savoir qu’il dispose en Souverain de tous les instruments : anges, hommes, démons, il les
tient tous sous sa puissante main et les emploie tous, a son gré, pour I’exécution de ses desseins.

Tout cela nous est présenté d’une manicre remarquable dans les chapitres que nous méditons. Dieu visite
le cercle domestique d’un capitaine paien, la maison d’un roi paien ; bien plus, il visite ce roi sur son lit, et
fait concourir méme les visions de sa téte a I’accomplissement de ses conseils souverains. Et ce ne sont pas
seulement les individus et leurs circonstances que Dieu emploie ainsi, mais encore I’Egypte et tous les pays
environnants sont appelés a paraitre sur la scéne ; en un mot, la terre entiere a été préparée, par la main de
Dieu, pour étre le théatre de la manifestation de la gloire et de la grandeur « de celui qui a été mis a part de
ses fréres » (Deut. 33:16). Telles sont les voies de Dieu ; et c’est un exercice béni et fortifiant pour I’enfant
de Dieu que de suivre ainsi I’ceuvre merveilleuse de son Pére céleste. Arrétez-vous un instant a la prison du
chef des gardes ; voyez la un homme « dans les fers » (Ps. 105:18), accusé du plus horrible des crimes, rejeté
et méprisé de la société ; puis, voyez-le élevé, en un moment, a la plus haute dignité ! qui pourrait nier que
Dieu ne soit dans tout cela ?

« Et Pharaon dit a Joseph : Puisque Dieu t’a fait connaitre tout cela, personne n’est intelligent et sage
comme toi. Toi, tu seras sur ma maison, et tout mon peuple se dirigera d’aprés ton commandement ;
seulement quant au trone, je serai plus grand que toi. Et le Pharaon dit a Joseph : Vois, je t’ai établi sur tout le
pays d’Egypte. Et le Pharaon 6ta son anneau de sa main, et le mit a la main de Joseph, et il le revétit de
vétements de byssus, et mit un collier d’or a son cou et il le fit monter sur le second char qui était a lui et on
criait devant lui : Abrec ! Et il 1’établit sur tout le pays d’Egypte. Et le Pharaon dit a Joseph : Moi je suis le
Pharaon : sans toi nul ne Iévera la main ni le pied dans tout le pays d’Egypte » (chap. 41:39-44).

Cette ¢élévation de Joseph n’était pas une élévation ordinaire ; la suite des événements qui concoururent a
I’effectuer démontre clairement que la main de Dieu conduisait tout ; en méme temps, les différentes
circonstances par lesquelles passe Joseph, sont pour nous un type frappant des souffrances et de la gloire du
Seigneur Jésus. Joseph est tir¢ de la fosse et de la prison dans lesquelles 1’envie de ses freres et le faux
jugement du gentil 1’avaient mis, pour étre établi gouverneur sur tout le pays d’Egypte et, de plus, pour
devenir le canal de la bénédiction pour Israél et le soutien de sa vie, ainsi que de toute la terre. Tout cela est
figuratif a I’égard de Christ et, en vérité, aucun type ne saurait étre plus parfait. Un homme est amené jusque
dans le lieu de la mort par la main de I’homme, puis ressuscité par la main de Dieu et élevé en dignité et en
gloire. « Hommes israélites, écoutez ces paroles : Jésus le Nazaréen, homme approuvé de Dieu aupres de
vous par les miracles et les prodiges et les signes que Dieu a faits par lui au milieu de vous, comme vous-
mémes vous le savez, ayant été livré par le conseil défini et par la préconnaissance de Dieu, — lui, vous
I’avez cloué¢ a une croix et vous 1’avez fait périr par la main d’hommes iniques, lequel Dieu a ressuscitg,
ayant déli¢ les douleurs de la mort, puisqu’il n’était pas possible qu’il fiit retenu par elles » (Actes 2:22-24).

Mais, outre les points que nous venons de signaler, il y a dans I’histoire de Joseph deux autres
événements qui rendent le type remarquablement parfait : son mariage avec une femme étrangere au chapitre
41, et son entrevue avec ses fréeres au chapitre 45. Ces événements se succédent dans 1’ordre suivant : Joseph
se présente a ses fréres comme envoyé€ par le pére ; ils le rejettent, et, pour autant qu’il est en eux, ils le font
descendre au sépulcre. Dieu le retire de la fosse et 1’¢léve a la plus haute dignité : dans son élévation, il
épouse une femme, et quand ses freéres selon la chair, prosternés devant lui, sont complétement humiliés, il se
fait connaitre a eux, il les tranquillise et les introduit dans la bénédiction ; puis il devient le canal de la
bénédiction, pour eux et pour le monde entier.

Quelques observations sur le mariage de Joseph et la restauration de ses fréres ne seront pas superflues.
La femme étrangere est la figure de I’Eglise. Christ se présente aux Juifs et, rejeté par eux, il prend place



dans les hauts cieux d’ou il envoie le Saint Esprit pour rassembler une Eglise élue, composée de Juifs et de
Gentils, destinée a étre unie a lui dans la gloire céleste.

Nous avons déja parlé de la doctrine de 1’Eglise en nous occupant du chapitre 24 ; mais nous trouvons ici
quelques détails qui touchent au méme sujet, et sur lesquels nous nous arréterons un moment. L’épouse
égyptienne de Joseph était intimement associée a lui dans sa gloire (*). Etant une avec lui, elle avait part a
tout ce qui était a lui ; de plus, par sa proximité et son intimité avec lui, elle occupait une place aupres de lui
qu’elle seule connaissait. Il en est de méme de 1’assemblée, épouse de I’Agneau : elle est unie a Christ pour
participer a sa réjection, et a sa gloire. C’est la position de Christ qui donne son caractére a la position de
I’Eglise, et c’est cette position qui devrait toujours caractériser la marche de I’Eglise. Si nous sommes unis a
Christ, ¢’est comme ¢étant ¢levés dans la gloire, et non ici-bas dans I’humiliation : « En sorte que nous,
désormais, nous ne connaissons personne selon la chair ; et, si méme nous avons connu Christ selon la chair,
toutefois maintenant nous ne le connaissons plus ainsi » (2 Cor. 5:16). Le centre de rassemblement de
I’assemblée, c’est Christ : « Et moi, si je suis €élevé de la terre, j’attirerai tous les hommes a moi-méme »
(Jean 12:32). La pleine intelligence de ce principe est d’une importance pratique bien plus grande qu’il ne
parait au premier abord. Le dessein de Satan, aussi bien que la tendance de nos cceurs, est de nous faire rester
en arriere du but de Dieu en toutes choses et surtout en ce qui concerne le centre de notre unité comme
chrétiens. Bien des gens pensent que c’est le sang qui constitue le centre de I'unité des saints. Le sang
infiniment précieux de Christ est ce qui nous place individuellement comme adorateurs en la présence de
Dieu. C’est le sang qui constitue le divin fondement de notre communion avec Dieu. Mais quand il est
question de notre centre d’unité comme assemblée (Eglise), il ne faut pas perdre de vue que le Saint Esprit
nous rassemble autour de la personne d’un Christ crucifié et glorifié ; et cette grande vérité imprime a notre
association comme chrétiens son saint et glorieux caractére. Si nous nous plagons sur un terrain moins ¢éleve,
nous tombons inévitablement dans quelque secte, telles que le catholicisme, le luthérianisme, le calvinisme,
etc., etc. Si ¢’est une ordonnance, quelque importante qu’elle puisse étre d’ailleurs, ou une vérité, quelque
fondée qu’elle soit, qui nous rassemble, nous faisons notre centre de quelque chose qui est moins que Christ.

(*) La femme de Joseph représente I’Eglise comme unie a Christ dans sa gloire ; la femme de Moise
figure I’Eglise comme unie a Christ dans sa réjection.

Il est donc trés important de peser les conséquences pratiques qui découlent de cette vérité : que nous
sommes réunis autour d’un Chef ressuscité et glorifié¢ dans les cieux. Si Christ était sur la terre, nous serions
rassemblés autour de lui ici-bas ; mais puisqu’il est caché maintenant dans les cicux, 1’assemblée tire son
caractere de la position de son « Chef» la-haut. C’est pourquoi Christ pouvait dire : « IIs ne sont pas du
monde, comme moi je ne suis pas du monde », et encore : « Je me sanctifie moi-méme pour eux, afin qu’eux
aussi soient sanctifiés par la vérité » (Jean 17:16-19). Pareillement dans la premiére épitre de Pierre, chapitre
2:4-5, il est écrit : « Duquel vous approchant, comme d’une pierre vivante, rejetée par les hommes, mais
choisie et précieuse aupres de Dieu, vous-mémes aussi, comme des pierres vivantes, étes édifiés une maison
spirituelle, une sainte sacrificature, pour offrir des sacrifices spirituels, agréables a Dieu par Jésus Christ ». Si
nous sommes réunis autour de Christ, il faut que nous soyons réunis autour de lui fe/ qu’il est et la ou il est ;
et plus nous entrerons, par 1’enseignement de I’Esprit, dans I’intelligence de ces choses, mieux aussi nous
comprendrons quelle est la marche qui nous convient. Ce n’est ni dans la fosse, ni dans la prison, que
I’épouse de Joseph lui était unie, mais dans la dignité et la gloire de sa position en Egypte ; et pour ce qui est
d’elle, il nous est bien facile de discerner I’immense différence qui existe entre les deux positions.

Mais, un peu plus loin, nous lisons : « Et, avant que vint [’année de la famine, il naquit a Joseph deux
fils ». Un temps d’épreuve devait arriver ; mais auparavant, le fruit de son union parait ; les enfants que Dieu
lui avait donnés sont appelés a 1’existence. Ainsi en sera-t-il quant a 1’Eglise : tous les membres qui la
composent seront appelés, le corps entier sera complété et réuni a la Téte dans les cieux, avant « la grande
tribulation » qui viendra sur tout le monde habitable (Matt. 24:21).



Jetons maintenant un regard sur ’entrevue de Joseph avec ses fréres. Cette entrevue présente plus d’un
trait de ressemblance avec I’histoire d’Isra€l aux derniers jours. Durant la période pendant laquelle Joseph fut
caché a ses fréres, ceux-ci furent appelés a passer par une grande et profonde épreuve et par des exercices de
conscience des plus douloureux. Dans 1'un de ces moments d’affliction, ils répandent leur cceur, disant :
« Certainement nous sommes coupables a 1’égard de notre frére ; car nous avons vu la détresse de son ame
quand il nous demandait grace, et nous ne [’avons pas écouté ; ¢’est pourquoi cette détresse est venue sur
nous. Et Ruben leur répondit, disant : Ne vous ai-je pas parlé disant : Ne péchez pas contre I’enfant ? Mais
vous n’avez pas écouté ; et aussi voici son sang est redemande | » (chap. 42:21-22).

Plus loin, au chapitre 44, nous lisons : « Et Juda dit: Que dirons-nous a mon seigneur ? Comment
parlerons-nous, et comment nous justifierons-nous ? Dieu a trouvé I’iniquité de tes serviteurs ! » — Nul ne
peut enseigner comme Dieu. Lui seul peut produire dans 1’ame le sentiment réel du péché, et amener un
homme a la conscience de son état devant Dieu. L’homme poursuit, insouciant, sa carriere de péché, jusqu’a
ce que les fléches du Tout-Puissant transpercent sa conscience ; alors il faut qu’il passe par ces douloureux
exercices du ceeur et de la conscience qui ne peuvent trouver de soulagement que dans les immenses
richesses de I’amour rédempteur. Les fréres de Joseph n’avaient aucune idée de tout ce qui devait découler
pour eux de leur conduite envers lui : « Et ils le prirent et le jetérent dans la citerne... Et ils s’assirent pour
manger le pain ». « Malheur a vous... qui buvez le vin dans des coupes, et vous oignez de la meilleure huile ;
et ne vous affligez pas de la bréche de Joseph ! » (Amos 6:6).

Toutefois, par des voies merveilleuses, Dieu touche les cceurs des fréres de Joseph, et exerce leurs
consciences. Les années s’¢étaient succédé, et les fréres de Joseph avaient pu s’imaginer que tout allait bien ;
mais les « sept années d’abondance et les sept années de famine » arrivent, et que signifient-elles ? De qui
proviennent-elles ? A quoi doivent-elles servir ? Merveilleuse providence ! sagesse incompréhensible de
Dieu ! La famine se fait sentir dans le pays de Canaan, et les besoins de la faim ameénent les coupables freres
de Joseph aux pieds de celui qu’ils ont outragé ! Comme la main de Dieu se montre ici partout ! L’épée de la
conviction a transpercé leurs consciences, et ils sont la en présence de I’homme que, « avec des mains
iniques », ils avaient jet¢ dans la fosse. Leur iniquit¢ les a trouvés, mais c’est en présence de Joseph.
Bienheureuse position !

« Et Joseph ne put plus se contenir devant tous ceux qui se tenaient prés de lui, et il cria : Faites sortir
tout le monde d’auprés de moi. Et personne ne se tint prés de Joseph quand il se fit connaitre a ses fréres »
(chap. 45:1). Nul étranger n’est admis a €tre témoin de cette scéne sacrée ; car quel étranger aurait pu la
comprendre ou I’apprécier ? Nous sommes appelés a voir ici, en quelque sorte, la vraie et divine conviction
du péché en présence de la grace divine ; et quand cette conviction et cette grace se rencontrent, toute
question est bientot résolue.

« Et Joseph dit a ses freres : Approchez-vous de moi. Et ils s’approchérent. Et il dit : Je suis Joseph, votre
frére, que vous avez vendu pour I’Egypte. Et maintenant, ne soyez pas attristés, et ne voyez pas d’un ceil
chagrin que vous m’ayez vendu ici, car c’est pour la conservation de la vie que Dieu m’a envoy¢ devant
vous... Et Dieu m’a envoyé devant vous pour vous conserver de reste sur la terre, et pour vous conserver la
vie par une grande délivrance. Et maintenant, ce n’est pas vous qui m’avez envoy¢ ici, mais c’est Dieu ».
C’est bien ici la grace, mettant la conscience, convaincue de péché, en parfait repos. Les fréres de Joseph
s’étant déja jugés, Joseph n’a plus qu’a répandre le baume dans leurs coeurs brisés. Tout ceci est un précieux
type de la maniere dont Dieu agira a 1’égard d’Isra€l dans les derniers jours, alors qu’ils « regarderont vers
moi, celui qu’ils auront percé, et ils se lamenteront sur lui ». Alors ils feront 1’expérience de la réalité¢ de la
grace divine et de I’efficace de cette source « ouverte pour la maison de David et pour les habitants de
Jérusalem, pour le péché et pour I’'impureté » (Zac. 12:10 et 13:1).



Au chapitre 3 des Actes, nous voyons le Saint Esprit chercher a produire, par la voix de Pierre, cette
conviction divine dans la conscience des Juifs : « Le Dieu d’Abraham et d’Isaac et de Jacob, le Dieu de nos
peres, a glorifié son serviteur Jésus, que vous, vous avez livré, et que vous avez renié¢ devant Pilate, lorsqu’il
avait décidé de le relacher. Mais vous, vous avez reni¢ le saint et le juste, et vous avez demandé qu’on vous
accordat un meurtrier ; et vous avez mis a mort le prince de la vie, lequel Dieu a ressuscité d’entre les morts ;
ce dont nous, nous sommes témoins » (v. 13-15). Ces paroles avaient pour but de faire sortir du cceur et de la
bouche des auditeurs la confession que firent les fréres de Joseph : « Certainement nous sommes
coupables ! » Ensuite vient la grace ; « Et maintenant, fréres, je sais que vous 1’avez fait par ignorance, de
méme que vos chefs aussi ; mais Dieu a ainsi accompli ce qu’il avait prédit par la bouche de tous les
prophétes, savoir que son Christ devait souffrir. Repentez-vous donc et vous convertissez, pour que vos
péchés soient effacés : en sorte que viennent des temps de rafraichissement de devant la face du Seigneur »
(v. 17-19). Nous voyons ici que, bien que les Juifs aient donné cours a I’inimitié de leurs cceurs en faisant
mourir Jésus, comme avaient fait les fréres de Joseph dans leur conduite envers lui, cependant la grace de
Dieu envers chacun d’eux apparait en ce qu’il est démontré que tout a été décrété et prédit de Dieu pour leur
bénédiction. C’est la grace parfaite ; grace qui surpasse toutes nos pensées ; mais pour en jouir, il faut que la
vérit¢ de Dieu ait produit dans la conscience une conviction de péché réelle. Ceux qui pouvaient dire :
« Certainement nous sommes coupables », pouvaient aussi comprendre les paroles de la grace : « Ce n’est
pas vous, mais c’est Dieu ». Il faut qu’il en soit ainsi toujours : I’ame qui s’est jugée elle-méme est en état de
comprendre et d’apprécier le pardon de Dieu.

34 - Chapitres 46 a 50

Les derniers chapitres du livre de la Genése traitent du départ de Jacob et de sa famille, et de leur
établissement en Egypte ; des actes de Joseph pendant les années de famine, de la bénédiction des douze
patriarches par Jacob ; de la mort de Jacob et de son ensevelissement. Nous ne nous arréterons pas en détail
sur ces divers sujets, bien qu’ils renferment mati¢re a méditation pour tout homme spirituel (*). Nous ferons
remarquer seulement les craintes, mal fondées de Jacob, dissipées a la vue de son fils vivant et exalté ; la
grace manifestée dans sa puissance souveraine qui gouverne et dirige tout, grace accompagnée de jugement,
parce que les fils de Jacob sont obligés de descendre au pays méme ou ils avaient envoyé leur frére. La grace
qui parait en Joseph d’un bout a ’autre de sa vie n’est pas moins remarquable : bien qu’élevé a la gloire par
Pharaon, il se cache en quelque sorte, et lie le peuple a son roi sous une obligation perpétuelle. Pharaon dit au
peuple : « Allez a Joseph », et Joseph leur dit de fait : Tout ce que vous avez, et tout ce que vous étes,
appartient au Pharaon. Tout cela est d’un grand et touchant intérét, et transporte 1’ame, par anticipation, au
temps ou, par le décret de Dieu, le Fils de I’homme prendra en main les rénes du gouvernement et régnera
sur toute la création rachetée ; son Eglise, I’Epouse de 1’ Agneau, occupant alors la place la plus intime et la
plus rapprochée de lui, selon les conseils éternels de Dieu ; la maison d’Israél pleinement restaurée sera
nourrie et soutenue par sa main bienfaisante, et toute la terre connaitra le bonheur inexprimable de se trouver
sous son sceptre. Mais quand toutes choses lui auront été assujetties, alors le Fils aussi lui-méme sera
assujetti a celui qui lui a assujetti toutes choses, afin que « Dieu soit tout en tous » (1 Cor. 15:28).

(*) La fin de la carriere de Jacob forme un beau contraste avec toutes les scénes précédentes de son
histoire si féconde en événements. Elle fait penser au soir serein qui termine un jour orageux ; le soleil, que
les nuages et les vapeurs avaient caché durant le jour, se couche brillant de majesté, dorant 1’occident de ses
rayons et promettant un beau lendemain. Ainsi en est-il de notre vieux patriarche. Tous les actes qui ont terni
sa vie; toutes ses ruses, ses artifices, ses détours, ses tromperies, ses craintes égoistes, fruits de son
incrédulité, tous ces sombres nuages de la nature et de la terre se sont évanouis, et Jacob apparait dans toute
la sérénité et I’¢lévation de la foi, dispensant des bénédictions et conférant des dignités selon cette
connaissance sanctifiée qui ne s’acquiert que dans la communion avec Dieu.

Bien que ses yeux soient ternis, la vue de sa foi est pénétrante. Il ne se laisse pas tromper quant a la
position respective assignée, dans le conseil de Dieu, a Ephraim et & Manassé. Il n’est pas comme son pére
Isaac, au chapitre 27, « saisi d’un tremblement trés grand », en vue d’une erreur presque funeste. Tout au
contraire, avec intelligence, il répond a son fils, moins bien informé : « Je le sais, mon fils, je le sais ». Sa vie
spirituelle n’a pas été obscurcie par les sens. Jacob a appris a 1’école de ’expérience a se tenir attaché a
I’intention de Dieu, et aucune influence de la nature ne peut I’en détourner.



Le chapitre 48:11, nous fournit un précieux exemple de la maniére dont Dieu s’¢éléve au-dessus de toutes
nos pensées et se montre supérieur a toutes nos craintes : « Et Israél dit a Joseph : je n’avais pas pensé voir
ton visage ; et, voici, Dieu m’a fait voir aussi ta semence ». Pour la nature, Joseph était mort, mais Dieu le
voyait vivant, occupant la premiére place d’autorité a coté du trone. « Ce que I’ceil n’a pas vu, et que ’oreille
n’a pas entendu, et qui n’est pas monté au cceur de I’homme, ce que Dieu a préparé pour ceux qui [’aiment »
(1 Cor. 2:9). Puissions-nous avoir une plus grande intelligence de Dieu et de ses voies !

11 est intéressant de voir comment sont présentés les titres de « Jacob » et de « Israél », a la fin du livre de
la Genése. Au chapitre 48:2, nous lisons : « Et on avertit Jacob et on dit : Voici, ton fils Joseph vient vers toi.
Et Israél rassembla ses forces et s’assit sur le lit ». Puis, la Parole ajoute immédiatement : « Et Jacob dit a
Joseph : Le Dieu Tout-Puissant m’est apparu & Luz ». Or nous savons que tout dans I’Ecriture a un sens
spécial, en sorte que I’emploi alternatif de ces deux noms doit renfermer quelque instruction. En général on
peut voir que « Jacob » exprime la profondeur dans laquelle Dieu est descendu, et « Israél » la hauteur a
laquelle Jacob a été élevé.

Tout ceci nous donne une idée de tout ce que renferme pour nous I’histoire de Joseph. Dieu nous y
montre clairement, en type, la mission du Fils auprés de la maison d’Israél ; son humiliation et sa réjection ;
Iaffliction profonde, la repentance finale et la restauration d’Israél ; ’union de Christ et de I’Eglise ;
I’exaltation et le gouvernement de Christ ; et en dernier lieu, elle porte nos regards vers le temps ou « Dieu
sera tout en nous ».

I est superflu d’ajouter que toutes les choses qui nous ont occupés dans ce livre sont enseignées et
amplement établies d’un bout a I’autre de I’Ecriture ; ce n’est donc pas sur ’histoire de Joseph que nous les
fondons, bien qu’il soit certainement édifiant de trouver déja dans ces temps primitifs les images de toutes
ces précieuses vérités, et qu’on y puisse lire ainsi une preuve frappante de la divine unité de toute 1’Ecriture.
Dans la Genése, comme dans 1’épitre aux Ephésiens ; dans les prophétes de 1’ Ancien Testament comme dans
ceux du Nouveau, nous retrouvons partout les mémes vérités.

« Toute Ecriture est inspirée de Dieu » (2 Tim. 3:16).



	Notes sur le Livre de la Genèse
	Premier livre de Moise
	1 - Chapitre 1
	2 - Chapitre 2
	3 - Chapitre 3
	4 - Chapitres 4 et 5
	5 - Chapitres 6 à 9
	6 - Chapitre 10
	7 - Chapitre 11
	8 - Chapitre 12
	9 - Chapitre 13
	10 - Chapitre 14
	11 - Chapitre 15
	12 - Chapitre 16
	13 - Chapitre 17
	14 - Chapitre 18
	15 - Chapitre 19
	16 - Chapitre 20
	17 - Chapitre 21
	18 - Chapitre 22
	19 - Chapitre 23
	20 - Chapitre 24
	21 - Chapitre 25
	22 - Chapitre 26
	23 - Chapitres 27 à 35
	24 - Chapitre 27
	25 - Chapitre 28
	26 - Chapitres 29 à 31
	27 - Chapitre 32
	28 - Chapitres 33 à 34
	29 - Chapitre 35
	30 - Chapitre 36
	31 - Chapitre 37
	32 - Chapitre 38
	33 - Chapitres 39 à 45
	34 - Chapitres 46 à 50


