NOTES SUR LE
PENTATEUQUE

Livre de PExode, deuxieme livre de Moise




Notes sur le Livre de I’Exode

Deuxieme livre de Moise

par Charles Henry Mackintosh « Des choses nouvelles et des choses vieilles ».

Les textes issus du site Bibliquest.net sont publiés sur voirjesus.com avec leur plein accord.
Notre engagement :

* Publication gratuite : L'acces a ces écrits est entierement libre et sans frais.
* Intégrité du contenu : Les textes sont reproduits dans leur intégralité, sans modification.

* Mention de la source : La provenance de chaque texte est systématiquement attribuée a
Bibliquest.net.

Nous demandons a nos lecteurs de bien vouloir respecter ces mémes principes en cas de partage ou de
redistribution de ce contenu.

Table des matiéres :

1.1 - Chapitre 1

1.2 - Chapitre 2:1-10
1.3 - Chapitre 2:11-25
1.4 - Chapitre 3

1.5 - Chapitre 4

1.6 - Chapitres 5-6

1.7 - Chapitres 7-11
1.8 - Chapitre 12

1.9 - Chapitre 13

1.10 - Chapitre 14
1.11 - Chapitre 15
1.12 - Chapitre 16
1.13 - Chapitre 17
1.14 - Chapitre 18
1.15 - Chapitre 19
1.16 - Chapitre 20
1.17 - Chapitres 21-23
1.18 - Chapitre 24
1.19 - Chapitre 25
1.20 - Chapitre 26
1.21 - Chapitre 27
1.22 - Chapitres 28-29
1.23 - Chapitre 30
1.24 - Chapitre 31
1.25 - Chapitre 32
1.26 - Chapitres 33-34
1.27 - Chapitres 35-40
1.28 - Notes

1.28.1 - Note A
1.28.2 - Note B
1.28.3 - Note C« Il les conduisit dans un chemin droit » (Ps. 107:7).

Note de 1’éditeur : Toutes les citations de la Parole de Dieu contenues dans ce volume sont tirées de la
version connue sous le nom de Pau-Vevey ou JN Darby.



1.1 - Chapitre 1

Par la grace de Dieu, nous allons passer maintenant a 1’¢tude du livre de I’Exode, dont le sujet principal
est la Redemption. Les cinq premiers versets rappellent les dernieres sceénes du livre précédent. Les objets
¢élus de la faveur de Dieu sont d’abord placés devant nous, aprés quoi ’auteur inspiré nous transporte
immédiatement au milieu des faits qui forment le sujet de I’enseignement du livre.

Nous avons vu, en méditant la Genese, que ce fut la conduite des fréres de Joseph, a I’égard de ce
dernier, qui amena la famille de Jacob en Egypte. On peut envisager ce fait de deux maniéres ; et trouver
d’abord dans la conduite d’Israél a I’égard de Dieu, un solennel enseignement ; puis, dans le déploiement des
voies de Dieu envers Israél, une legon pleine d’encouragement.

En premier lieu donc, pour ce qui regarde la conduite des enfants d’Israél a 1’égard de Dieu, est-il rien de
plus solennel que de suivre jusqu’au bout les résultats de la méchanceté dont ils usérent envers celui en qui
I’ceil spirituel discerne le type frappant du Seigneur Jésus ? Sans égard pour 1’angoisse dont son ame est
remplie, les fils de Jacob livrent Joseph entre les mains des incirconcis. Et quelle est, pour eux, la
conséquence de cet acte ? Ils sont conduits en Egypte pour y passer par ces profonds et douloureux exercices
de cceur, que dépeignent d’une maniére si simple et si touchante les derniers chapitres de la Genese. Ce n’est
pas tout : un long temps d’épreuve est réservé encore a leur postérité dans ce méme pays ou Joseph a trouvé
une prison.

Mais Dieu était dans tout cela, aussi bien que ’homme ; et c’est la prérogative de Dieu de tirer le bien du
mal. Les fréres de Joseph peuvent bien le vendre aux Ismaélites ; ceux-ci peuvent le vendre a Potiphar, et
Potiphar peut le jeter en prison, mais 1’Eternel est au-dessus de tout, et il accomplit ses grands et merveilleux
desseins. « La colere de ’homme te louera » (Ps 74:10). Le temps n’était pas encore venu, ou les héritiers
seraient préts pour 1’héritage, et 1’héritage pour les héritiers. La postérité d’ Abraham devait passer par la dure
école du travail des briques, en Egypte, en attendant que I’iniquité des Amoréens fiit venue a son comble au
milieu des « montagnes et des vallées » de la terre promise (voy. Gen. 15:16 et Deut. 11:11).

Tout ceci est intéressant et instructif a un haut degré. Dans le gouvernement de Dieu, « une roue est au
milieu d’une roue » (Ez¢. 1:16). Dieu se sert de moyens infiniment variés pour accomplir ses insondables
desseins. La femme de Potiphar, le grand échanson du Pharaon, le songe du Pharaon, Pharaon lui-méme, la
prison, le trone, les fers, le cachet royal, la famine, tout cela est & sa souveraine disposition, et Il fait tout
concourir a I’accomplissement de ses plans merveilleux. L’homme spirituel trouve son plaisir a méditer ces
choses ; il aime a parcourir en esprit le vaste domaine de la création et de la providence, et a reconnaitre
partout cet agencement dont le Dieu Tout-Sage et Tout-Puissant se sert pour développer les desseins de son
amour rédempteur. On découvre, il est vrai, mainte trace du serpent, mainte empreinte profonde et bien
marquée du pied de ’ennemi de Dieu et de I’homme ; nombre de choses que nous ne pouvons expliquer, ni
méme comprendre : l’innocence qui souffre et la méchanceté qui prospére peuvent donner aux
raisonnements incrédules des sceptiques une apparence de fondement de vérité ; mais le vrai croyant se
repose avec confiance sur la certitude que « le Juge de toute la terre fera ce qui est juste » (Gen. 18:25). 11
sait que I’incrédulité aveugle ne peut qu’errer, et qu’elle scrute en vain les voies de Celui qui est lui-méme
son propre interpréte.

Bénissons Dieu pour la consolation et I’encouragement que notre ame puise dans des réflexions de cette
nature. Nous en avons sans cesse besoin pendant que nous traversons ce monde mauvais dans lequel
I’Ennemi a introduit un mal et un désordre si effrayants, dans lequel les convoitises et les passions des
hommes produisent des fruits si amers, et dans lequel le sentier du fidéle disciple est si raboteux que la
nature, réduite a elle-méme, ne pourrait jamais s’y maintenir. La foi sait, d’une maniére parfaitement
certaine, qu’il y a, derriére la scéne, quelqu’un que le monde ne voit pas et duquel il ne se soucie pas ; et
dans cette assurance, elle peut dire avec calme : « tout va bien », et « tout ira bien ».

Les premiéres lignes du livre de ’Exode nous ont suggéré les pensées qui précédent. « Mon conseil
s’accomplira, et je ferai tout mon bon plaisir » (Esaie 46:10). L’Ennemi peut résister ; mais Dieu se montrera
toujours plus fort que lui, et quant a nous, tout ce dont nous avons besoin, ¢’est de la simplicité et de I’esprit
d’un petit enfant, qui se repose avec confiance sur Dieu et ses desseins. L’incrédule regarde plutot aux efforts
que fait I’Ennemi pour contrecarrer les plans de Dieu, qu’a la puissance de Dieu pour les accomplir. La foi



porte ses regards sur la puissance de Dieu ; elle remporte ainsi la victoire, et jouit d’une paix constante ; elle
a affaire a Dieu et a sa fidélité qui ne fait jamais défaut ; elle ne s’appuie pas sur le sable mouvant des choses
humaines et des influences terrestres, mais sur le roc immuable de la Parole éternelle de Dieu. Cette Parole
est le saint et sir asile de la foi ; quoi qu’il arrive, le croyant demeure dans ce sanctuaire de la force. « Joseph
mourut, et tous ses fréres et toute cette génération-1a ». Mais qu’importe ? La mort porterait-elle atteinte aux
conseils du Dieu vivant ? Non, assurément. Dieu n’attendait que le moment fixé, le temps convenable, pour
faire servir au développement de ses desseins les influences les plus hostiles.

« Et un nouveau roi se leva sur I’Egypte, qui n’avait point connu Joseph. Et il dit 4 son peuple : Voici, le
peuple des fils d’Israél est plus nombreux et plus fort que nous. Allons, soyons prudents a son égard, de peur
qu’il ne se multiplie, et que, s’il arrivait une guerre, il ne se joigne, lui aussi, a nos ennemis, et ne fasse la
guerre contre nous, et ne monte hors du pays » (vers. 8-10). Tel est le raisonnement d’un cceur qui n’a pas
appris a faire entrer Dieu dans ses calculs. Un cceur irrégénéré ne peut pas tenir compte de Dieu ; aussi, du
moment qu’il s’agit de Lui, tous ses raisonnements tombent dans le néant : en dehors de Dieu ou
indépendamment de Lui, ses plans et ses calculs peuvent paraitre fort sages : mais deés que Dieu est introduit
sur la scéne, leur compléte folie est manifestée.

Pourquoi donc nous laisserions-nous, en aucune maniére, influencer par des raisonnements dont
I’apparence de vérité repose sur I’exclusion compléte de Dieu ? Faire ainsi, c’est, en principe, de I’athéisme
pratique. Pharaon pouvait juger exactement les diverses éventualités des affaires humaines : 1’accroissement
du peuple, la chance d’une guerre, la possibilité que les Israélites se joignissent a I’ennemi, leur fuite du
pays ; il pouvait, avec une pénétration peu commune, mettre toutes ces circonstances dans la balance, mais il
ne lui est jamais venu un instant la pensée que Dieu pouvait avoir quelque chose a faire dans tout cela. Cette
seule pensée, si elle fit montée dans son cceur, aurait renversé tous les raisonnements et mis a nu la folie de
tous ses plans.

Or il est bon d’étre persuadé qu’il en est toujours de méme : les raisonnements de I’esprit incrédule de
I’homme excluent Dieu absolument ; bien plus, leur vérité et leur force reposent sur cette exclusion méme.
L’introduction de Dieu sur la scéne porte le coup mortel a tout scepticisme et a toute incrédulité. Si, jusqu’a
ce que Dieu paraisse, ils peuvent se glorifier en faisant étalage de leur habileté, du moment que I’ceil apercoit
le plus petit reflet du Dieu béni, ils se voient dépouillés de leur manteau et mis a nu dans toute leur
difformité.

Pour ce qui regarde le roi d’Egypte, on peut bien dire qu’il « était dans une grande erreur », ne
connaissant pas Dieu, ni ses conseils immuables (comp. Marc 12:24-27). 11 ignorait que depuis des siecles,
des avant méme qu’il et respiré le souffle de la vie, la parole et le serment de Dieu, « ces deux choses
immuables », avaient assuré¢ la délivrance compléte et glorieuse de ce méme peuple, que lui, Pharaon, se
proposait d’écraser. Pharaon ne connaissait rien de tout cela, toutes ses pensées et tous ses plans reposaient
sur I’ignorance de cette grande vérité, fondement de toutes les vérités, savoir que Dieu est. Il s’imaginait
follement que, par sa sagesse et son pouvoir, il pourrait empécher I’accroissement de ce peuple, au sujet
duquel Dieu avait dit : « Je multiplierai abondamment ta semence comme les étoiles des cieux et comme le
sable qui est sur le bord de la mer » (Gen. 22:17) : ¢’est pourquoi tous ses plans et toute sa sagesse n’étaient
que folie.

L’erreur la plus grande dans laquelle un homme puisse tomber, c’est d’agir sans tenir compte de Dieu.
Tot ou tard, la pensée de Dieu s’imposera a son esprit, et alors tous ses plans et tous ses calculs seront
anéantis. Tout ce que I’homme entreprend, indépendamment de Dieu, peut durer tout au plus pendant le
temps présent. Tout ce qui n’est qu”humain, quelque solide, quelque brillant et attrayant que cela puisse étre,
est destiné a devenir la proie de la mort et a tomber en poussiere dans les ténebres et le silence de la tombe.
Toute gloire et toute ’excellence de I’homme seront ensevelies sous les « mottes de la vallée » (Job 21:33).
L’homme porte sur son front le cachet de la mort, et tous ses projets s’évanouissent, car ils ne sont que
passagers. En revanche, tout ce qui se rapporte a Dieu et repose sur Lui, demeure a jamais. « Son nom sera
pour toujours ; son nom se perpétuera devant le soleil » (Ps 72:17).

Quelle n’est donc pas la folie du faible mortel qui s’¢léve contre le Dieu éternel, « qui court contre lui, le
cou tendu, sous les bosses épaisses de ses boucliers » (Job 15:26). Le monarque de I’Egypte aurait pu, tout
aussi bien, tenter d’arréter, de sa faible main, le mouvement des eaux de la mer, que de vouloir empécher



I’accroissement de ce peuple, objet des desseins éternels de Dieu. Aussi, lors méme qu’il « établit sur le
peuple des chefs de corvée pour I’opprimer par leurs fardeaux » (vers. 11), « selon qu’ils I’opprimaient, il
multipliait et croissait » (vers. 12). Il en sera toujours ainsi. « Celui qui habite dans les cieux se rira d’eux, le
Seigneur s’en moquera » (Ps. 2:4). Une confusion éternelle reposera sur toute 1’opposition des hommes et
des démons. Cette assurance met le coeur en repos, dans un monde ou tout apparait si contraire a Dieu et a la
foi. Si nous n’avions la ferme confiance que « la colére de ’homme louera Dieu » (Ps. 76:10), nous serions
souvent abattus en présence des circonstances et des influences au milieu desquelles nous nous trouvons dans
ce monde. Mais, que Dieu en soit béni, nos regards ne sont pas fixés sur les choses qui se voient, mais sur
celles qui ne se voient pas : car « celles qui ne se voient pas sont éternelles » (2 Cor. 4:18). Avec cette
certitude, nous pouvons bien dire : « Demeure tranquille, appuyé sur 1’Eternel, et attends-toi & lui. Ne t’irrite
pas a cause de celui qui prospere dans son chemin, a cause de I’homme qui vient a bout de ses desseins » (Ps.
37:7). Comme la vérité de ces paroles se manifeste clairement dans le récit qui nous occupe, tant pour ce qui
concerne les opprimés, que pour ce qui regarde I’oppresseur ! Si Israél regardait aux choses « qui se voient »,
que voyait-il ? La colére du Pharaon, des commissaires d’imp0ts, un service rigoureux, une rude servitude,
du mortier et des briques. Mais « les choses qui ne se voient pas », qu’étaient-elles ? Le dessein éternel de
Dieu, sa promesse infaillible, I’aurore prochaine d’un jour de salut, le « brandon de feu » de la délivrance de
’Eternel. Merveilleux contraste ! La foi seule pouvait le saisir, comme aussi ce n’est que par la foi qu’un
pauvre Israélite opprimé pouvait détourner ses regards du four fumant de I’Egypte, pour les fixer sur les
vertes campagnes et les riches vignobles de la terre de Canaan. La foi seule était capable de reconnaitre, dans
ces esclaves opprimés et asservis au rude travail des fours a briques de I’Egypte, les objets de I’intérét et de
la faveur spéciale du Ciel.

Comme il en était alors, ainsi en est-il maintenant : « Nous marchons par la foi, non par la vue » (2 Cor.
5:7). « Ce que nous serons n’a pas encore ¢t¢ manifesté » (1 Jean 3:2). Nous sommes ici « présents dans le
corps. .. absents du Seigneur » (2 Cor. 5:6). Si, de fait, nous sommes en Egypte, toutefois, en esprit, nous
sommes dans la Canaan céleste. La foi place le coeur dans la puissance des choses célestes et invisibles, le
rendant ainsi capable de s’élever au-dessus de tout ce qui est d’ici-bas, ou régnent les ténébres de la mort.
Que n’avons-nous cette foi enfantine, qui s’assied pres de la source pure et éternelle de la vérité, s’abreuvant
a longs traits a ces eaux rafraichissantes qui relévent I’ame abattue et qui communiquent & ’homme nouveau
la force qu’il lui faut pour avancer dans sa course vers le ciel !

Les derniers versets de ce chapitre nous fournissent, dans la conduite de Shiphra et de Pua, femmes
craignant Dieu, une édifiante legon. Bravant la colére du roi, ces deux femmes ne voulurent point faire ce
que Pharaon avait ordonné, « et Dieu leur fit des maisons ». « Ceux qui m’honorent, je les honorerai ; et ceux
qui me méprisent seront en petite estime » (1 Sam. 2:30). Puissions-nous nous en souvenir toujours et agir
pour Dieu en toutes circonstances !

1.2 - Chapitre 2:1-10.

Cette portion du livre de I’Exode abonde en principes de vérité divine de la plus haute importance, et que
nous pouvons classer sous trois chefs principaux, savoir : la puissance de Satan ; la puissance de Dieu ; et la
puissance de la foi. Au dernier verset du chapitre précédent, nous lisons : « Le Pharaon commanda a tout son
peuple, disant : Tout fils qui naitra, jetez-le dans le fleuve ; mais toute fille, laissez-la vivre ». C’est 1a, la
puissance de Satan ! Le fleuve était le lieu de la mort, et, par la mort, I’Ennemi cherchait a rendre vain le
dessein de Dieu. De tout temps, le Serpent a veillé d’un ceil malin sur les instruments dont Dieu voulait se
servir pour accomplir ses conseils de miséricorde. Que voyons-nous au chapitre 4 de la Geneése, si ce n’est le
Serpent veillant sur Abel, le vase choisi par Dieu, et s’efforcant de le faire disparaitre par la mort ? Dans
I’histoire de Joseph, Gen. 37, on voit encore I’Ennemi a 1’ceuvre, cherchant a faire mourir I’homme choisi de
Dieu pour I’accomplissement de ses desseins. Il en est de méme lors de 1’extermination de la « semence
royale » (2 Chr. 22) ; des petits enfants de Bethléem (Matt. 2) ; dans la mort de Christ (Matt. 27) : dans
chacun de ces cas, ’ennemi a cherché a interrompre, par le moyen de la mort, le courant de ’action divine.
Mais, que Dieu en soit béni, il existe quelque chose au-dela de la mort. Toute la sphére de cette action de
Dieu, en tant qu’elle est liée a la rédemption, se trouve au-dela des limites du domaine de la mort. C’est
quand Satan a épuisé toute sa puissance que Dieu commence a se montrer. Le tombeau est le terme de
I’activité de Satan ; mais 1a commence I’activité de Dieu. Glorieuse vérité ! Satan a la puissance de la mort ;



mais Dieu est le Dieu des vivants, et il communique une vie qui est au-dela des atteintes et de la puissance de
la mort, une vie a laquelle Satan ne peut toucher. Le cceur croyant trouve ainsi un doux soulagement au
milieu d’une scéne ou régne la mort ; il peut sans effroi contempler Satan déployant la plénitude de son
pouvoir ; il peut s’appuyer avec confiance sur la puissante intervention de Dieu dans la résurrection. Il peut
s’arréter devant la tombe qui vient de se fermer sur un objet bien-aimé et recueillir, de la bouche de Celui qui
est « la résurrection et la vie », la bienheureuse assurance d’une glorieuse immortalité. Sachant que Dieu est
plus fort que Satan, il peut attendre en paix la pleine manifestation de la force supérieure de Dieu et, en
attendant ainsi, trouver la victoire de cette force et la paix assurée qu’elle porte avec elle. Les premiers
versets de ce chapitre nous offrent un bel exemple de cette puissance de la foi.

« Et un homme de la maison de Lévi alla, et prit une fille de Lévi ; et la femme congut, et enfanta un fils ;
et elle vit qu’il était beau ; et elle le cacha trois mois. Et comme elle ne pouvait plus le cacher, elle prit pour
lui un coffret de joncs, et I’enduisit de bitume et de poix, et mit dedans I’enfant, et le posa parmi les roseaux
sur le bord du fleuve. Et sa sceur se tint a distance pour savoir ce qu’on lui ferait » (vers. 1-4). De quelque
maniére que nous l’envisagions, cette scéne est d’un vif intérét. Nous y voyons la foi, triomphant des
influences de la nature et de la mort, et permettant au Dieu de résurrection d’agir dans la sphére et selon le
caractére qui lui sont propres. Sans doute, la puissance de I’Ennemi se montre, elle aussi, d’une maniére
évidente, en ce qu’il a fallu que I’enfant se trouvat placé dans une semblable position, une position de mort,
en principe. De plus, une épée transperce le cceur de la mere, quand elle voit son enfant bien-aimé couché
ainsi dans la tombe. Mais, si Satan pouvait agir, si la nature pleurait, Celui qui vivifie les morts était derriere
le sombre nuage, et la foi le contemplait 1a, dorant de ses brillants et vivifiants rayons le coté céleste du
nuage. « Par la foi, Moise étant né fut caché trois mois par ses parents, parce qu’ils virent que 1’enfant était
beau ; et ils ne craignirent pas I’ordonnance du roi » (Héb. 11:23).

Par cet acte, cette noble fille de Lévi nous donne une sainte legon. Son « coffret de joncs, enduit
de bitume », proclame la confiance qu’elle avait en la vérité, qu’il y avait quelque chose qui, comme
autrefois pour Noé, « le prédicateur de justice », pouvait abriter ce « bel enfant » contre les eaux de la mort.
En effet, le coffret de joncs était-il seulement une invention humaine, la création de la prévoyance et de
I’adresse naturelle de I’homme, I’inspiration d’un cceur de mére, nourrissant la chére, mais chimérique
espérance d’arracher son trésor aux mains impitoyables de la mort par I’eau ? Ou n’est-ce pas plutdt la foi
qui I’a formé pour étre un vaisseau de miséricorde, pour porter en toute stireté « un bel enfant », par-dessus
les sombres eaux de la mort, a la place qui lui était destinée par le décret immuable du Dieu vivant ? Lorsque
nous contemplons la fille de Lévi, penchée sur « ce coffret de joncs » que sa foi a construit, et y déposant son
enfant, la mere de Moise nous apparait comme une image de la foi qui, s’¢levant hardiment bien au-dessus
de cette terre de mort et de désolation, perce, de son regard d’aigle, les sombres nuages qui s’amoncellent
autour d’une tombe, et voit le Dieu de résurrection déployer les résultats de ses éternels conseils, dans une
sphére ou nulle fleche de la mort ne peut atteindre. Appuyée sur le « Rocher des siecles », elle écoute dans un
saint triomphe, pendant que les vagues de la mort bruissent a ses pieds.

Or quelle pouvait étre la valeur du « commandement du roi », pour une ame qui possédait ce principe
céleste ? Quelle importance pouvait-elle avoir pour celle qui pouvait se tenir calmement a coté de son coftret
de joncs, et regarder la mort en face ? Le Saint Esprit nous I’apprend : Par la foi, les parents de Moise ne
craignirent pas I’ordonnance du roi (Héb. 11:23). L’ame, qui sait un peu ce que c’est que la communion avec
le Dieu qui ressuscite les morts, n’a peur de rien ; elle peut emprunter le langage triomphant de 1’apdtre (1
Cor. 15:55-57), et dire : « Ou est, 6 mort, ton aiguillon ? ou est, 6 mort, ta victoire ? Or 1’aiguillon de la mort,
c’est le péché et la puissance du péché c’est la loi. Mais graces a Dieu, qui nous donne la victoire par notre
Seigneur Jésus Christ ! » Elle peut prononcer ces paroles de triomphe sur le martyr d’Abel, sur Joseph dans
la fosse, sur Moise dans son coffret de joncs, sur la race royale exterminée par la main d’Athalie ; sur les
petits enfants de Bethléem, mis a mort par I’ordre du cruel Hérode ; et, par-dessus tout, elle peut les
prononcer sur la tombe du Chef de notre salut.

Mais quelques-uns peut-étre ne savent pas discerner, dans la construction du coffret de joncs, 1’ceuvre de
la foi. Plusieurs sont peut-étre incapables d’aller plus pres que la sceur de Moise, laquelle « se tint a distance
pour savoir ce qu’on lui ferait ». Il est bien évident que « la sceur » n’était pas a la hauteur de « la mere »,
quant a « la mesure de la foi ». Il y avait en elle, sans aucun doute, cet intérét profond, cette affection réelle
que nous voyons en « Marie de Magdala et ’autre Marie,... assises vis-a-vis du sépulcre » (Matthieu 26:61).
Mais il y avait, dans ’auteur du « coffret », quelque chose de bien supérieur a 1’intérét ou a I’affection. Il est



vrai, la mére ne se tenait pas « a distance pour savoir ce qu’on ferait a son enfant », et comme il arrive
fréquemment, la grandeur morale de la foi chez elle pouvait paraitre comme de I’indifférence, toutefois, ce
n’était pas de I’indifférence, mais de la vraie grandeur, la grandeur de la foi. Si son affection naturelle ne la
retient pas pres du théatre de la mort, la puissance de la foi avait donné a la meére de Moise une ceuvre plus
noble a accomplir, en la présence du Dieu de résurrection ; sa foi avait fait place pour Lui, sur la scene : et Il
s’y manifesta d’une maniére infiniment glorieuse.

« Et la fille du Pharaon descendit au fleuve pour se laver, et ses jeunes filles se promenaient sur le bord
du fleuve ; et elle vit le coffret au milieu des roseaux, et elle envoya sa servante, qui le prit ; et elle I’ouvrit,
et vit I’enfant ; et voici, ¢’était un petit garcon qui pleurait. Et elle eut compassion de lui, et dit : C’est un des
enfants des Hébreux » (vers. 5-6). La réponse divine commence ici a se faire entendre a 1’oreille de la foi par
les plus doux accents. Dieu était dans tout cela. Que le rationaliste, I’incrédule, 1’athée, rient a cette idée : la
foi aussi en rit, mais d’un rire bien différent. Le rire des premiers est le rire froid du dédain a I’idée d’une
intervention divine dans une affaire aussi triviale que celle de la promenade d’une fille de roi ; le rire de la
foi est un rire de bonheur, a la pensée que Dieu est dans tout ce qui arrive ; et si jamais I’intervention de Dieu
s’est montrée en quelque chose, ¢’est assurément dans cette promenade de la fille du Pharaon, bien que celle-
ci n’en st rien.

L’une des plus douces occupations de I’ame régénérée est de suivre les traces de I’intervention divine
dans des circonstances et des événements, dans lesquels un esprit léger ne sait voir qu’un hasard aveugle ou
un destin cruel. Il arrive parfois que la chose la plus insignifiante devient un anneau important dans une
chaine d’événements que le Dieu Tout-puissant fait concourir aux déploiements de ses grands desseins.
Ainsi, par exemple, au chapitre 6 du livre d’Esther, verset 1, vous voyez un monarque paien, passant une nuit
sans sommeil ; circonstance sans doute assez ordinaire pour lui et pour beaucoup d’autres ; et, cependant,
cette circonstance méme devint un anneau dans cette longue chaine d’événements providentiels que nous
voyons se terminer par la délivrance de la postérité opprimée d’Israél. Il en est de méme de la fille du
Pharaon dans sa promenade au bord de la riviére. Elle ne songeait guére qu’elle allait concourir a
I’avancement du dessein de « I’Eternel, le Dieu des Hébreux ! » Combien elle pensait peu que cet enfant, qui
pleurait dans ce coffret de joncs, était ’instrument destiné par I’Eternel pour ébranler I’Egypte jusque dans
ses fondements ! Cependant il en était ainsi. L’Eternel peut faire que « la colére de I’homme le loue » et il
peut « se ceindre du reste de la colere » (Ps. 76:10).

« Et sa sceur dit a la fille du Pharaon : Irai-je et appellerai-je auprés de toi une nourrice d’entre les
Hébreues, et elle t’allaitera ’enfant ? Et la fille du Pharaon Iui dit : Va ! Et la jeune fille alla, et appela la
mere de ’enfant. Et la fille du Pharaon lui dit : Emporte cet enfant, et allaite-le pour moi, et je te donnerai
ton salaire. Et la femme prit ’enfant, et 1’allaita. Et ’enfant grandit, et elle I’amena a la fille du Pharaon, et il
fut son fils ; et elle appela son nom Moise, et dit : Car je ’ai tir¢ des eaux » (chap. 2:7-10). La foi de la mere
de Moise trouve ici sa pleine récompense ; Satan est confondu, et la merveilleuse sagesse de Dieu est
manifestée. Qui aurait imaginé que celui qui avait dit : « Si c’est un fils, vous le ferez mourir » et encore :
« Tout fils qui naitra, jetez-le dans le fleuve », aurait a sa cour un de ces mémes fils, et un pareil « fils » ! Le
diable fut vaincu par ses propres armes, et Pharaon, dont il voulait se servir pour anéantir le dessein de Dieu,
fut employé par Dieu pour nourrir et élever ce Moise qui devait étre I’instrument de Dieu pour confondre la
puissance de Satan. Vraiment, « I’Eternel se montre merveilleux en conseil et grand en sagesse » (Esaie
28:29). Confions-nous en lui avec plus de simplicité ; alors notre sentier sera plus heureux, et notre
témoignage plus efficace.

1.3 - Chapitre 2:11-25.

En méditant I’histoire de Moise, il faut considérer ce grand serviteur de Dieu sous le double point de vue
de son caractere personnel et de son caractere typique.

Il y a, dans le caractére personnel de Moise, beaucoup de choses a apprendre pour nous. Dieu dut, non
seulement le susciter, mais encore le former, d’une maniére ou d’une autre, durant une longue période de
quatre-vingts années : d’abord dans la maison de la fille du Pharaon, ensuite « derriére le désert » (chap. 3:1).
A nos esprits bornés, quatre-vingts années paraissent un temps bien long pour 1’éducation d’un serviteur de
Dieu ; mais les pensées de Dieu ne sont pas nos pensées. Dieu savait que ces deux fois « quarante ans »
étaient nécessaires a la préparation de ce vaisseau choisi par Lui. Quand Dieu fait I’éducation de quelqu’un,
il la fait d’une maniére qui est digne de Lui-méme et de son saint service. Il ne veut pas d’un novice pour
faire son ceuvre. Le serviteur de Christ doit apprendre plus d’une legon : il doit passer par plus d’un exercice,



et soutenir plus d’une lutte en secret avant que d’€tre véritablement propre pour agir en public. La nature
n’aime pas cela ; elle aimerait mieux jouer un role en public que d’apprendre en secret ; elle aimerait mieux
étre ’objet de ’admiration des hommes que d’étre disciplinée par la main de Dieu. Mais il faut que nous
suivions le chemin de Dieu. La nature peut bien se précipiter dans le champ de I’action ; mais Dieu n’en a
que faire 1a : il faut qu’elle soit brisée, consumée, mise de c6té. Le lieu de la mort est la place qui convient.
Si elle veut agir, Dieu, dans sa fidélité et sa sagesse parfaites, conduira les choses de telle manicére que le
résultat de cette activité de la nature tournera a sa complete confusion. Dieu sait ce qu’il faut faire de la
nature ; il sait la ou elle doit étre placée et 1a ou elle doit étre retenue. Puissions-nous tous entrer plus
profondément dans les pensées de Dieu a 1’égard du « moi » et de tout ce qui s’y rapporte ; ainsi nous
tomberons moins souvent dans I’erreur ; notre marche sera ferme et moralement élevée, notre esprit paisible,
et notre service efficace.

« Et il arriva, en ces jours-la, que Moise, étant devenu grand, sortit vers ses fréres ; et il vit leurs
fardeaux. Et il vit un homme égyptien qui frappait un Hébreu d’entre ses fréres ; et il regarda ¢a et la, et vit
qu’il n’y avait personne, et il frappa I’Egyptien, et le cacha dans le sable » (vers. 11, 12). Moise montre ici du
zele pour ses fréres, mais non pas « selon la connaissance » (Rom. 10:2). Le temps fixé par Dieu, pour le
jugement de ’Egypte et la délivrance d’Israél, n’était pas encore venu ; or le serviteur intelligent attend
toujours le temps de Dieu. Moise devenu grand, « fut instruit dans toute la sagesse des Egyptiens », de plus,
« il croyait que ses freres comprendraient que Dieu leur donnerait la délivrance par sa main » (Act. 7:22-28).
Tout cela était vrai. Néanmoins, il est évident que Moise courut avant le temps ; et quand il en est ainsi, la
chute est proche (note A) ; et non seulement la chute, a la fin, mais encore I’incertitude, et le défaut de calme
et de sainte dépendance dans la marche méme d’une ceuvre commencée avant le temps de Dieu. Moise
«regarda ca et la ». Quand on agit avec Dieu et pour Dieu, dans la pleine intelligence de ses pensées quant
aux détails de I’ceuvre, on n’a pas besoin de regarder ca et la. Si le temps de Dieu efit été réellement la, si
Moise et eu en lui-méme la conscience qu’il avait re¢u de Dieu la mission d’exécuter le jugement sur
I’Egyptien, et s’il efit été sir que la présence de Dieu était avec lui, il n’elit pas « regardé ¢a et 13 ».

L’acte de Moise, & I’égard de I’Egyptien, renferme une legon profondément pratique pour tout serviteur
de Dieu. Deux circonstances s’y rattachent : savoir, la crainte de la colére de I’homme et 1’espoir d’obtenir la
faveur de ’homme. Or le serviteur de Dieu ne devrait s’inquiéter ni de I’une, ni de 1’autre. Qu’importe la
colére ou la faveur d’un pauvre mortel, a quiconque est investi d’une mission divine et jouit de la présence
de Dieu ? Elles ont, pour un tel homme, moins d’importance que la menue poussiére qui s’attache a une
balance. « Ne t’ai-je pas commandé : Fortifie-toi et sois ferme ? Ne te laisse point terrifier, et ne sois point
effrayé ; car I’Eternel, ton Dieu, est avec toi partout oul tu iras » (Josué 1:9). « Et toi, ceins tes reins, et léve-
toi, et dis-leur tout ce que je te commanderai ; ne sois point effrayé d’eux, de peur que moi je ne t’épouvante
devant eux. Et moi, voici, je t’établis aujourd’hui comme une ville forte, et comme une colonne de fer, et
comme des murailles d’airain, contre tout le pays, contre les rois de Juda, ses princes, ses sacrificateurs, et le
peuple du pays. Et ils combattront contre toi, mais ils ne prévaudront pas sur toi, car moi, je suis avec toi, dit
1’Eternel, pour te délivrer » (Jér. 1:17-19).

Placé sur ce terrain élevé, le serviteur de Christ ne regarde pas « ¢a et 1a » ; il agit selon ce conseil de la
sagesse divine : « que tes yeux regardent droit en avant, et que tes paupieres se dirigent droit devant toi »
(Prov. 4:25). La sagesse divine nous conduit toujours a regarder en haut et en avant. Il y a du mal en nous, et
nous ne sommes pas sur le vrai terrain du service pour Dieu, soyons-en sirs, quand nous regardons autour de
nous, soit pour éviter le regard courroucé d’un mortel, soit pour rencontrer le sourire de son approbation :
nous n’avons pas 1’assurance que notre mission est d’autorité divine, et que nous jouissons de la présence de
Dieu, choses qui, toutes deux, sont absolument nécessaires a tout serviteur de Dieu. Un grand nombre de
personnes, il est vrai, soit par une profonde ignorance, soit par une confiance excessive en elles-mémes,
entrent dans une sphere d’activité a laquelle Dieu ne les destinait point, et pour laquelle, par conséquent, il ne
les avait point qualifiées : et, de plus, ces personnes montrent un sang-froid, une possession d’elles-mémes,
étonnants pour ceux qui sont en état de juger avec impartialité de leurs dons et de leurs mérites. Mais toute
cette belle apparence fait place bien vite a la réalité, et ne peut porter la moindre atteinte au principe, que rien
ne peut réellement délivrer un homme de la tendance a regarder « ¢a et 1a », si ce n’est la conscience d’une
mission de Dieu et de la présence de Dieu. Celui qui posséde ces deux choses est enticrement délivré des
influences humaines ; il est indépendant des hommes. Et nul n’est en état de servir les autres, qui n’est pas
entierement indépendant d’eux ; mais celui qui connait sa vraie place peut s’abaisser pour laver les pieds de
ses freres.

Si nous détournons nos regards de I’homme, et que nous les portions sur le seul fidéle et parfait Serviteur,
nous ne le voyons pas « regarder ¢a et la », par la raison bien simple que ses yeux n’étaient jamais arrétés sur


https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#_Note_A._Page_20.

les hommes, mais toujours sur Dieu. Jésus ne craignait pas la colére de I’homme, ni ne recherchait sa faveur.
Il n’ouvrit jamais la bouche pour obtenir les applaudissements des hommes ; il ne se tut jamais pour éviter
leur blame : ¢’est pourquoi toutes ses paroles et toutes ses actions étaient empreintes d’élévation et de sainte
fermeté. 1l est le seul dont on ait pu dire avec vérité : « Sa feuille ne se flétrit point ; et tout ce qu’il fait
prospere » (Ps. 1:3). Tout ce qu’il faisait tournait a profit, parce qu’il faisait toutes choses pour Dieu. Tous
ses actes, toutes ses paroles, tous ses mouvements, ses regards, ses pensées ressemblaient a un beau bouquet
de fruits, fait pour réjouir le cceur de Dieu et dont le parfum montait vers Lui. Il n’avait jamais aucune crainte
quant au résultat de son ceuvre, parce qu’il agissait toujours avec Dieu et pour Dieu, et dans une pleine
intelligence de ses pensées. Jamais sa propre volonté, quelque divinement parfaite qu’elle fiit, ne se méla a
quoi que ce soit de ce qu’il fit comme homme, sur la terre. 11 a pu dire : « Je suis descendu du ciel, non pour
faire ma volonté, mais la volonté de Celui qui m’a envoyé » (Jean 6:38). C’est pourquoi il rendait son fruit
« en sa saison ». 1l faisait toujours les choses qui plaisaient au Pere (Jean 8:29), et, par conséquent, n’avait
jamais rien a « craindre », jamais besoin de « se repentir » ou de « regarder ¢a et 1a ».

Or, a cet égard, comme a tout autre, le bienheureux Maitre forme un contraste frappant avec les plus
distingués et les plus éminents de ses serviteurs. Moise méme « eut peur », et Paul « eut du regret » (vers. 14,
et 2 Cor. 7:8) ; le Seigneur Jésus ne fit jamais ni [’un ni autre il n’eut jamais a revenir sur ses pas, ni a
retirer une parole, ni a rectifier sa pensée. Tout en lui était parfait d’'une manicre absolue ; tout était « du fruit
en sa saison ». Le courant de sa vie sainte et céleste coulait en avant sans trouble, ni déviations. Sa volonté
était parfaitement soumise. Les hommes les meilleurs et les plus dévoués commettent des erreurs, mais il est
certain que plus nous pourrons, par la grace, mortifier notre propre volonté, moins nous en commettrons.
C’est un bonheur, quand, en somme, notre sentier est réellement un sentier de foi et de sincére dévouement a
Christ.

Ainsi marchait Moise. Il était un homme de foi, un homme qui s’abreuvait et se pénétrait de I’esprit de
son Maitre, et marchait sur ses traces avec une fermeté et une constance merveilleuses. Il anticipa, il est vrai,
de quarante années, le temps fixé par Dieu pour le jugement de I’Egypte et la délivrance d’Israél ; cependant,
nous ne voyons pas qu’il soit fait mention de ce fait dans le commentaire inspiré que nous trouvons au
chapitre 11 aux Hébreux, ou il n’est question que du principe divin sur lequel, en somme, sa marche était
fondée. « Par la foi, Moise, étant devenu grand, refusa d’étre appelé fils de la fille du Pharaon, choisissant
plutot d’étre dans ’affliction avec le peuple de Dieu, que de jouir pour un temps des délices du péché,
estimant I’opprobre du Christ un plus grand trésor que les richesses de I’Egypte ; car il regardait a la
rémunération. Par la foi, il quitta ’Egypte, ne craignant pas la colére du roi, car il tint ferme, comme voyant
celui qui est invisible » (Héb. 11:24-27).

Ce passage nous présente la conduite de Moise d’une maniére pleine de grace. C’est toujours ainsi que le
Saint Esprit traite I’histoire des saints de I’Ancien Testament. Quand il écrit I’histoire d’'un homme, il nous
montre cet homme tel qu’il est avec toutes ses fautes et toutes ses imperfections ; mais quand, dans le
Nouveau Testament, il commente cette méme histoire, il se borne a faire connaitre le vrai principe et le
résultat général de la vie de cet homme. Ainsi, bien qu’il soit rapporté dans I’Exode que « Moise regarda ¢a
et la», qu’« il eut peur et dit: Certainement le fait est connu », et enfin que « Moise s’enfuit de devant
Pharaon », nous lisons dans 1’épitre aux Hébreux que ce que Moise fit, il le fit « par la foi », « qu’il ne
craignit pas la colére du roi », qu’« il tint ferme comme voyant celui qui est invisible ».

Il en sera bient6t de méme, quand le Seigneur viendra, « qui mettra en lumiére les choses cachées des
ténébres, et manifestera les conseils des cceurs ; alors chacun recevra sa louange de la part de Dieu » (1 Cor.
4:5). C’est 1a une vérité bien consolante et bien précieuse pour toute ame droite et pour tout cceur fidele.
Le ceeur peut former plus d’un dessein, que, pour diverses raisons, la main est incapable d’exécuter ; tous ces
desseins seront « manifestés » quand « le Seigneur viendra ». Bénie soit la grace qui nous en a donné
I’assurance ! Les conseils d’amour d’un cceur qui lui est attaché sont bien plus précieux a Christ que les
ceuvres extérieures les plus parfaites. Celles-ci pourront briller aux yeux des hommes, et faire 1’objet de leurs
discours ; les premiers ne sont destinés que pour le coeur de Jésus, et ils seront manifestés devant Dieu et les
saints anges. Puissent les cceurs de tous les serviteurs de Christ étre exclusivement occupés de sa personne ;
puissent leurs yeux étre fermement arrétés sur son retour !

En étudiant la vie de Moise, nous voyons que la foi lui fit suivre une route tout opposée au cours
ordinaire de la nature, portant Moise non seulement a mépriser tous les plaisirs, toutes les séductions et tous
les honneurs de la cour du Pharaon, mais encore a abandonner un champ d’activité utile, en apparence tres
étendu. Les raisonnements des hommes 1’auraient conduit dans une voie toute contraire ; ils I’auraient porté a



user de son influence en faveur du peuple de Dieu et a agir en faveur de ce peuple, plutét qu’a
souffrir avec lui. Selon le jugement de I’homme, la Providence semblait avoir ouvert a Moise un champ de
travail étendu et trés important ; et, en effet, si jamais la main de Dieu a manifestement placé quelqu’un dans
une position toute particuliére, c’est bien le cas pour Moise. Ce fut par une intervention merveilleuse et par
un enchainement incompréhensible de circonstances, dont chacune révélait la main du Tout-Puissant et que
nulle prévoyance humaine n’elit pu combiner, que la fille du Pharaon devint I’instrument par lequel Moise
fut retiré des eaux, nourri et élevé jusqu’a ce que « il flit parvenu a I’age de quarante ans » (Actes 7:23). En
de pareilles circonstances, I’abandon de sa haute position et de I’influence qu’elle lui permettait d’exercer ne
pouvait étre envisagé chez Moise que comme le résultat d’un z¢le malentendu.

Ainsi raisonne notre pauvre nature aveugle ; mais la foi pensait autrement : car la nature et la foi sont
toujours en opposition I’une avec I’autre. Elles ne peuvent s’accorder sur un seul point ; et peut-&tre n’est-il
rien sur quoi elles différent davantage que sur ce qu’on appelle généralement « des directions
providentielles ». La nature envisagera toujours ces directions comme des autorisations pour se laisser aller a
ses propres penchants, tandis que la foi les considérera comme autant d’occasions de renoncement a soi-
méme. Jonas aurait pu voir, dans la rencontre d’un vaisseau allant a Tarsis, une direction bien remarquable de
la Providence ; tandis que, de fait, ce fut une porte par laquelle il se détourna du chemin de I’obéissance.

Sans doute, c’est le privilege du chrétien de voir la main et d’entendre la voix de son Pére en toutes
circonstances. Le chrétien, qui se laisse conduire par elles, ressemble a un vaisseau en mer, sans boussole et
sans gouvernail ; il est exposé a la merci des vagues et des vents. La promesse de Dieu a son enfant est : « Je
te conseillerai, ayant mon ceil sur toi » (Ps. 32:8) ; et sa parole d’avertissement : « Ne soyez pas comme le
cheval, comme le mulet qui n’ont pas d’intelligence, dont I’ornement est la bride et le mors pour les refréner
quand ils ne veulent pas s’approcher de toi » (Ps. 32:9). Or il vaut mieux étre guidé par I’ceil de notre Pere
que par le mors et le frein des circonstances ; et nous savons que, dans I’acception ordinaire de 1’expression,
« la Providence » n’est qu’un autre terme pour exprimer 1’action des circonstances.

Or la puissance de la foi se montre constamment dans le refus et I’abandon de ces prétendues directions
providentielles. Il en fut ainsi dans le cas de Moise. « Par la foi, il refusa d’étre appelé fils de la fille du
Pharaon », et « par la foi, il quitta I’Egypte ». S’il et jugé sur la vue de ses yeux, il edt saisi la dignité qui lui
était offerte comme un don manifeste de la Providence et il fit resté a la cour du Pharaon, ou en apparence la
main de Dieu lui avait préparé un vaste champ de travail. Mais comme il marchait par la foi, et non sur la
vue de ses yeux, il abandonna tout ! Quel noble exemple a suivre !

Et remarquez que ce que Moise estima « un plus grand trésor que les richesses de I’Egypte », ¢’était non
pas seulement I’opprobre pour Christ, mais « 1’opprobre du Christ ». « Les outrages de ceux qui t’outragent
sont tombés sur moi » (Ps. 69:9). Le Seigneur Jésus s’identifia en parfaite grace avec son peuple. Quittant le
sein du Pére et déposant toute la gloire dont il était revétu, il descendit du ciel ; il se mit a la place de son
peuple ; il confessa les péchés des siens et porta leur jugement sur le bois maudit. Tel fut son dévouement
volontaire ; il ne se borna pas a agir pour nous, mais il se fit un avec nous, nous délivrant ainsi de tout ce qui
pouvait étre contre nous.

Nous voyons de cette maniere a quel degré Moise, dans ses sympathies, entrait dans les pensées et les
sentiments de Christ a 1’égard du peuple de Dieu. Placé, comme il I’était, au milieu de tout le bien-étre, de la
pompe et de la gloire de la maison du Pharaon, 14 ou les « délices du péché » et « les richesses de I’Egypte »
abondaient, il elit pu vivre et mourir dans 1’opulence, et traverser un chemin éclairé, du commencement a la
fin, par le soleil de la faveur royale ; mais ce n’elit pas été « la foi », ce n’elit pas été conforme a Christ. De la
position élevée qu’il occupait, Moise vit ses fréres courbés sous le poids des pesants fardeaux qu’on avait
mis sur eux ; et, par la foi, il comprit que sa place était avec eux. Oui, avec eux, dans leur opprobre, dans leur
servitude, dans leur affliction et leur avilissement. S’il n’efit été ml que par un sentiment de bienveillance, de
philanthropie ou de patriotisme, il et pu faire valoir son influence personnelle en faveur de ses fréres ; il fit
parvenu, peut-tre, a engager le Pharaon a diminuer le fardeau sous lequel il les accablait et a leur rendre la
vie plus douce par des concessions royales qu’il leur efit fait accorder ; mais une voie pareille ne sera jamais
celle d’un cceur quelque peu en communion avec le coeur de Christ, et ne le satisfera jamais. Or tel était, par
la grace, le cceur de Moise. C’est pourquoi, avec toute 1’énergie et toutes les affections de ce cceur, il se jeta,
corps, ame et esprit, au milieu méme de ses freéres opprimés, « choisissant plutot d’étre dans 1’affliction avec
le peuple de Dieu ». Et, de plus, ¢’est « par la foi » qu’il agit ainsi.



Pesez bien ceci, cher lecteur : nous ne devons pas nous contenter de désirer le bien du peuple de Dieu, de
nous employer pour lui, ou de parler avec bienveillance en sa faveur ; nous devons nous identifier
pleinement avec lui, quelque méprisé et persécuté qu’il puisse étre. Un esprit généreux et bienveillant peut
trouver une certaine jouissance a patronner le christianisme ; mais c¢’est quelque chose de tout a fait différent
de s’identifier avec les chrétiens et de souffrir avec Christ. C’est une chose que d’étre un protecteur, c’est
tout une autre chose d’étre un martyr ; ces deux choses sont distinguées 1’'une de I’autre d’un bout a 1’autre
de I’Ecriture. Abdias prit soin des témoins de Dieu (1 Rois 18:3, 4), mais Elie fut un témoin pour Dieu.
Darius était si fort attaché a Daniel que, a cause de lui, il passa une nuit sans sommeil ; mais Daniel passa
cette méme nuit dans la fosse aux lions, comme témoin de la vérité¢ (Dan. 6:18). Nicodéme hasarda une
parole pour Christ, mais une plus miire connaissance du Maitre 1’aurait porté a s’identifier avec Lui.

Ces considérations sont éminemment pratiques. Le Seigneur Jésus n’a pas besoin de protecteurs ; il veut
des compagnons. La vérité qui le concerne nous est révélée, non pas pour que nous prenions la défense de sa
cause sur la terre, mais pour que nous ayons communion avec sa personne dans les cieux. Il s’est identifié
avec nous au prix immense de tout ce que 1’amour pouvait donner. Il n’y était point obligé ; il elt pu garder
sa place éternelle « dans le sein du Pére » ; mais alors comment le puissant fleuve d’amour qui était retenu
dans son cceur elt-il pu descendre jusqu’a nous, pécheurs coupables et dignes de 1’enfer ? Entre Lui et nous
il ne pouvait y avoir d’unité qu’a des conditions qui exigeaient de sa part I’abandon de toutes choses. Mais
béni soit, a jamais, son Nom adorable ! il s’y est volontairement soumis : « Il s’est donné lui-méme pour
nous, afin qu’il nous rachetat de toute iniquité et qu’il purifiat pour lui-méme un peuple acquis, z¢€I¢€ pour les
bonnes ceuvres » (Tite 2:14). Il n’a pas voulu jouir tout seul de sa gloire, il a voulu satisfaire son cceur aimant
en s’associant « plusieurs fils » dans cette gloire. « Pére », dit-il, « je veux, quant a ceux que tu m’as donnés,
que 1a ou moi je suis, ils y soient aussi avec moi, afin qu’ils voient ma gloire, que tu m’as donnée ; car tu
m’as aimé avant la fondation du monde » (Jean 17:24). Telles étaient les pensées de Christ a I’égard de son
peuple ; et nous pouvons juger combien le cceur de Moise sympathisait avec ces pensées bénies. Sans
contredit, il participait a un haut degré de I’esprit de son Maitre, et montra cet esprit en sacrifiant, de son
plein gré, toute considération personnelle et en s’associant, sans réserve, au peuple de Dieu.

Dans le chapitre suivant, nous aurons a considérer de nouveau le caractére personnel et les actes de ce
grand serviteur de Dieu ; nous nous bornons a le considérer ici comme type du Seigneur Jésus. D’apres ce
que nous lisons, Deut. 18:15: « L’Eternel, ton Dieu, te suscitera un prophéte comme moi, du milieu de toi,
d’entre tes fréres ; vous 1’écouterez » (comp. Actes 6:37), il est évident que Moise était un type de Christ.
Nous ne nous livrons donc pas a des pensées d’homme en considérant Moise comme un type, mais nous
suivons I’enseignement clair et exprés de 1’Ecriture, qui, dans les derniers versets du chap. 2 de I’Exode nous
présente ce méme type sous un double aspect : d’abord (vers. 14 et Actes 7:27, 28), dans sa réjection par
Israél ; ensuite dans son union avec une étrangere du pays de Madian (v. 21, 22). Nous avons déja développé
ces deux points, en quelque mesure, dans 1’histoire de Joseph, qui, rejeté par ses fréres selon la chair, s’unit a
une femme égyptienne. La réjection de Christ par Israél, et son union avec I’Eglise sont représentées en
figure dans I’histoire de Joseph comme dans celle de Moise ; mais sous des aspects différents. Dans I’histoire
de Joseph, on voit la manifestation de 1’inimiti¢ positive contre sa personne ; dans celle de Moise, il s’agit
plutot de la réjection de sa mission. De Joseph il est écrit : « Ils le haissaient, et ne pouvaient lui parler
paisiblement ». A Moise, ils dirent : « Qui t’a établi chef et juge sur nous ? » En un mot, le premier fut
personnellement hai ; le dernier, publiquement rejeté.

Il en est de méme quant & la maniére dont le grand mystére de I’Eglise est présenté dans I’histoire de ces
deux saints de 1’Ancien Testament. Asnath représente une phase de I’Eglise toute différente de celle qui est
représentée par Séphora. Asnath fut unie a Joseph pendant le temps de son exaltation ; Séphora fut la
compagne de Moise pendant le temps de sa vie obscure au désert (comp. Gen. 41:41-45 avec Ex. 2:15 ; 3:1).
Joseph et Moise étaient, tous deux, rejetés par leurs fréres a I’époque de leur union avec une étrangere ; mais
le premier était gouverneur sur tout le pays d’Egypte, tandis que le dernier paissait un troupeau « derriére le
désert ».

Soit donc que nous contemplions Christ manifesté en gloire, ou caché a la vue du monde, I’Eglise Lui est
intimement associée. Et, de méme que le monde ne le voit pas maintenant, il ne peut pas non plus prendre
connaissance de ce corps qui est un avec Lui. « Le monde ne nous connait pas, parce qu’il ne I’a pas connu »
(1 Jean 3:1). Bientdt, Christ apparaitra dans sa gloire, et I’Eglise apparaitra avec Lui. « Quand le Christ, qui
est notre vie, sera manifesté, alors vous aussi, vous serez manifestés avec lui en gloire » (Col. 3:4) ; et
encore : « La gloire que tu m’as donnée, moi, je la leur ai donnée, afin qu’ils soient un, comme nous, nous
sommes un ; moi en eux, et toi en moi ; afin qu’ils soient consommés en un, et que le monde connaisse que
toi tu m’as envoyg¢, et que tu les as aimés comme tu m’as aimé » (Jean 17:22, 23) (*).



(*) 11 est question de deux unités distinctes ou différentes dans Jean 17:21-23. La premicre était cette
unité, dont le maintien était placé sous la responsabilité de 1’Eglise, qui y a complétement manqué ; la
seconde est cette unité que Dieu accomplira immanquablement et qu’il manifestera dans la gloire. Si le
lecteur relit avec soin ce passage, il se convaincra aisément de cette différence, soit quant au caractére, soit
quant au résultat de ces unités.

Telle est la haute et sainte position de I’Eglise. Elle est une avec Celui qui est rejeté du monde, mais qui
occupe le trone de la Majesté dans les cieux. Le Seigneur Jésus s’est rendu responsable pour elle sur la croix,
afin qu’elle partageat sa réjection présente et sa gloire a venir. Plit a Dieu, que tous ceux qui font partie d’un
corps aussi glorieusement privilégi¢ fussent plus profondément pénétrés du sentiment intelligent de la
marche qui leur convient et du caractére qu’ils doivent revétir ici-bas ! Alors, assurément, les enfants de Dieu
devraient répondre tous, plus pleinement et plus nettement, a cet amour dont il les a aimés, a ce salut qu’il
leur a donné, et a cette dignité dont il les a revétus. La marche du chrétien devrait toujours étre le résultat
naturel d’un privilége compris et réalisé, non le résultat forcé de promesses et de résolutions légales ; le fruit
naturel d’une position connue et dont on jouit par la foi, non le fruit des propres efforts de ’homme pour
arriver a une position « par des ceuvres de loi ». Tous les vrais croyants sont une partie de I’Epouse de
Christ ; ils doivent donc a Christ les affections qui conviennent a cette relation. On n’entre pas dans la
relation a cause des affections, mais les affections découlent de la relation. Qu’il en soit ainsi, Seigneur, de
tout ton peuple bien-aimé que tu as racheté au prix de ton sang !

1.4 - Chapitre 3

Reprenons maintenant 1’histoire personnelle de Moise, et considérons ce grand serviteur de Dieu pendant
la période si intéressante de sa vie qu’il passa dans la retraite, cette période qui ne comprend pas moins de
quarante de ses meilleures années, si I’on peut dire ainsi. Le Seigneur, dans sa bonté, sa sagesse et sa fidélité,
mena son cher serviteur a I’écart, loin du regard et des pensées des hommes, pour le former sous sa direction
immédiate. Moise en avait besoin. Il est vrai qu’il avait passé quarante années dans la maison du Pharaon ;
mais, bien que son séjour a la cour du roi n’efit pas été sans profit pour lui, ce qu’il y avait acquis n’était rien
cependant en comparaison de ce qu’il apprit dans le désert. Son séjour dans la maison du Pharaon a pu lui
étre utile, le s¢jour au désert lui était indispensable. Rien ne peut remplacer la communion secréte avec Dieu,
ni ’éducation que 1’on regoit a son école et sous sa discipline. « Toute la science des Egyptiens » n’aurait pas
rendu Moise propre pour le service auquel il devait étre appelé. 1l elit pu poursuivre une brillante carriére
dans les écoles de 1’Egypte et en ressortir couvert d’honneurs littéraires, avec une intelligence enrichie de
connaissances et le cceur plein d’orgueil et de vanité. Il elit pu avoir regu ses diplomes a I’école des hommes
et avoir encore a apprendre son a, b, ¢, a I’école de Dieu. Car la sagesse et la science humaines, quelque
valeur qu’elles puissent avoir d’ailleurs, ne peuvent jamais faire de personne un serviteur de Dieu, ni
qualifier quelqu’un pour remplir une charge quelconque dans le service divin. Elles peuvent rendre I’homme
irrégénéré propre a jouer un role devant le monde ; mais il faut que celui que Dieu veut employer soit doué
de qualités bien différentes, et qui ne s’acquiérent que dans la sainte retraite de la présence de Dieu.

Tous les serviteurs de Dieu ont dii apprendre par expérience la vérité de ce que nous venons de dire :
Moise en Horeb, Elie au torrent de Kérith, Ezéchiel pres du fleuve Kebar, Paul en Arabie et Jean a Patmos.
Et si nous considérons le divin Serviteur, nous voyons que le temps qu’il passa dans la retraite a été a peu
pres dix fois aussi long que celui de son service public. Bien qu’il fiit parfait en intelligence et en volonté, il
passa trente années dans la maison obscure d’un pauvre charpentier de Nazareth avant que de paraitre en
public. Et encore quand il fut entré dans sa carriere active, combien de fois ne se retirait-il pas loin du regard
des hommes, pour jouir dans la retraite de la douce et sainte présence de Dieu !

Mais comment, demandera-t-on peut-étre, pourra-t-on jamais répondre au besoin pressant d’ouvriers qui
s’est toujours fait sentir, s’il est nécessaire que tous passent par une éducation secréte aussi prolongée ? C’est
ici I’affaire du Maitre, non la ndtre. C’est lui qui sait susciter les ouvriers, et c’est lui aussi qui sait les former.
Ce n’est pas la une ceuvre d’homme. Dieu seul peut susciter et former un vrai ministre, et s’il met du temps a
I’éducation d’un tel homme, c’est qu’il le trouve bon, car nous savons que, si telle était sa volonté, un instant
lui suffirait pour accomplir cette ceuvre. Une chose est évidente, c’est que Dieu a tenu tous ses serviteurs
beaucoup seuls avec Lui, soit avant, soit apres leur entrée dans leur service public ; et sans cette discipline,
sans cet exercice secret, nous ne serons jamais que des théoriciens stériles et superficiels. Celui qui



s’aventure dans une carriére publique sans s’étre diiment pesé a la balance du sanctuaire, sans s’étre mesuré
lui-méme en la présence de Dieu, ressemble a un vaisseau mettant a la voile sans étre convenablement lesté,
et qui ne peut que sombrer au premier coup de vent. En revanche, il y a dans celui qui a passé par les
différentes classes de 1’école de Dieu, une profondeur, une solidité, une constance qui sont des éléments
essentiels dans la formation du caractére d’un vrai serviteur.

C’est pourquoi, quand nous voyons Moise €loigné, a I’age de quarante ans, de tous les honneurs et de
toute la magnificence d’une cour, pour passer quarante années dans la solitude d’un désert, nous pouvons
nous attendre a le voir fournir une carriére remarquable. La main de I’homme est inhabile a fagonner « un
vase a honneur, utile au Maitre » (2 Tim. 2:21). Dieu seul en est capable.

« Et Moise faisait paitre le bétail de Jéthro, son beau-pére, sacrificateur de Madian. Et il mena le troupeau
derriere le désert, et il vint a la montagne de Dieu, a Horeb » (chap. 3:1). Quel changement dans la vie de
Moise ! Nous avons vu dans la Genése, chap. 46:34, que « tous les bergers sont une abomination pour les
Egyptiens » ; néanmoins, Moise, qui était « instruit dans toute la sagesse des Egyptiens », est transporté de la
cour d’Egypte derriére une montagne, pour y garder un troupeau de brebis et y étre formé pour le service de
Dieu. Telle n’est pas, assurément, « la manic¢re d’agir des hommes » (2 Sam. 7:19), et le cours naturel des
choses : ¢’est une voie incompréhensible pour la chair et le sang. Nous aurions pu croire que 1’éducation de
Moise était achevée, lorsqu’il se fut rendu maitre de toute la sagesse des Egyptiens, lui qui jouissait en méme
temps des rares avantages qu’offre a cet égard une vie de cour. Nous aurions pu supposer que nous
trouverions dans un homme aussi privilégié, non seulement une instruction solide et étendue, mais encore
une distinction de maniéres si remarquable qu’il elit été propre a remplir toute espece de service. Mais voir
un homme, ainsi doué et instruit, étre appelé a quitter sa haute position pour garder des brebis derri¢re une
montagne, est quelque chose d’incompréhensible pour I’homme, quelque chose qui abaisse jusque dans la
poussiére tout son orgueil et toute sa gloire, manifestant a tous les yeux que les avantages humains ont peu
de valeur devant Dieu, bien plus, qu’ils ne sont que comme « des ordures » aux yeux du Seigneur et aux
yeux de tous ceux qui ont été enseignés a son école (Phil. 3:8).

Il y a une immense différence entre I’enseignement humain et 1I’enseignement divin. Le premier a pour
but de cultiver et d’exalter la nature ; le dernier commence par la « sécher » et la mettre de coté (Esaie 40:6-
8 ; 1 Pierre 1:24). « L’homme animal ne regoit pas les choses qui sont de 1I’Esprit de Dieu, car elles lui sont
folie ; et il ne peut les connaitre, parce qu’elles se discernent spirituellement » (1 Cor. 2:14). Vous aurez beau
¢élever et instruire I’homme naturel, jamais vous n’en ferez un homme spirituel. « Ce qui est né de la chair est
chair, et ce qui est né de I’Esprit est esprit » (Jean 3:6). Si jamais un homme naturel cultivé a pu s’attendre a
avoir du succes dans le service de Dieu, ce fiit Moise : il était « grand », il était « savant », il était « puissant
dans ses paroles et dans ses actions » (Actes 7:22) ; et néanmoins il avait a apprendre, « derricre le désert »,
quelque chose que les écoles de I’Egypte ne lui auraient jamais enseigné. Paul apprit plus en Arabie qu’il
n’en avait jamais appris aux pieds de Gamaliel (*). Nul ne peut enseigner comme Dieu, et il faut que tous
ceux qui veulent apprendre de lui soient seuls avec lui. C’est au désert que Moise recut les lecons les plus
précieuses, les plus profondes, les plus puissantes et les plus durables ; c’est la aussi que doivent se rendre
tous ceux qui veulent étre formés pour le ministére.

(*) Que mon lecteur se garde de supposer que, dans les remarques ci-dessus, nous avons en vue de
déprécier, en quoi que ce soit, la valeur d’une instruction réellement utile, ou la culture des facultés
intellectuelles. Ce n’est nullement notre intention. S’il est un pére, qu’il ait soin de garnir ’esprit de son
enfant de toutes les connaissances utiles ; qu’il lui enseigne tout ce qui pourra plus tard étre utilisé au service
du Maitre ; mais qu’il ne le charge point de ce qu’il aurait a mettre de c6té en fournissant la carriére
chrétienne ; que, dans un but d’éducation, il ne le conduise pas a travers une région, dont il est presque
impossible de se retirer avec une intelligence non souillée. Il serait presque aussi raisonnable de 1’enfermer
pendant dix ans dans une houillére, afin de le mettre en état de discuter sur les propriétés de la lumiére et de
I’ombre — que de le faire patauger dans le bourbier de la mythologie paienne, afin de le préparer a
I’interprétation des oracles de Dieu, ou de le rendre propre a paitre le troupeau de Christ.

Puissiez-vous, cher lecteur, éprouver par votre propre expérience ce que signifie « derricre le désert », ce
lieu sacré ou la nature est abaissée dans la poussiere, et ou Dieu seul est exalté. La, les hommes et les choses,
le monde et le moi, les circonstances présentes et leur influence sont tous estimés a leur juste valeur. La, et
nulle part ailleurs, vous trouverez une balance divinement juste et appropriée pour peser tout ce qui est au-



dedans de vous, comme tout ce qui vous entoure. La, il n’y a point de fausses couleurs, point de plumes
empruntées, point de vaines prétentions ! L’ennemi des dames n’a pas le pouvoir de dorer le sable de ce lieu.
Tout y est réalité ; le coeur y a de justes pensées sur toutes choses ; il est élevé bien au-dessus de 1’influence
fiévreuse des affaires de ce monde. Le tumulte étourdissant, ’agitation et la confusion de I’Egypte ne
pénétrent pas dans ce lieu retiré ; on n’y entend pas le bruit du monde commercial et monétaire ; ’ambition
n’y respire pas ; on n’y est pas tenté par les lauriers périssables de ce monde, et la soif de I’or ne s’y fait pas
sentir. Les yeux n’y sont jamais obscurcis par la convoitise ; le coeur n’y est jamais gonflé par I’orgueil ; on
n’y est pas plus enflé par les louanges des hommes, que découragé par leur censure. En un mot, tout y est
mis de coté, excepté le calme et la lumicre de la présence divine ; on n’y entend rien que la voix de Dieu ; on
y jouit de sa lumiére ; on y recoit ses pensées. Tel est le lieu ou doivent aller tous ceux qui veulent étre
enseignés pour le ministére ; et ou ils doivent tous rester, s’ils désirent travailler avec succes dans I’ceuvre.
PIat a Dieu que tous ceux qui se présentent sur la scéne pour servir en public, connussent ce que c’est que de
respirer I’atmosphére de ce lieu. Il y aurait alors moins de tentatives infructueuses dans [’exercice du
ministére, mais il y aurait un service bien plus efficace pour la gloire de Christ.

Examinons maintenant ce que vit et entendit Moise, « derriere le désert ». Nous ’avons déja dit, il
apprend 1a des choses qui surpassent de beaucoup 1’intelligence des savants les plus doués de I’Egypte. 11
peut sembler a la raison humaine que c’est une étrange perte de temps pour un homme comme Moise, que de
passer quarante années a garder des brebis dans le désert. Mais Mofise était avec Dieu au désert, et le temps
passé avec Dieu n’est jamais perdu. Il est bien profitable pour nous de nous souvenir qu’il y a pour le
serviteur de Christ quelque chose de plus que d’étre actif seulement. Celui qui agit toujours est exposé a faire
trop. Un tel homme aurait besoin de méditer avec soin ces paroles profondément pratiques du Serviteur
parfait : « Il me réveille chaque matin, il réveille mon oreille pour que j’'écoute comme ceux qu’on
enseigne » (Esaie 50:4). « Ecouter » est une partie indispensable de 1’ceuvre du serviteur : il faut qu’il se
tienne fréquemment dans la présence du Maitre, afin qu’il sache ce qu’il a a faire. « L’oreille » et « la
langue » sont, de plus d’une maniere, intimement liées ; et si, au point de vue spirituel ou moral, I’oreille est
fermée et la langue déliée, on ne peut manquer de dire bien des choses folles. « Ainsi, mes fréres bien-aimés,
que tout homme soit prompt a écouter, lent a parler » (Jac. 1:19). Cette exhortation opportune repose sur
deux faits : savoir, que tout ce qui est bon vient d’en haut, et que le cceur est plein de méchanceté toujours
préte a déborder. C’est pourquoi il faut que I’oreille soit ouverte et que la langue soit tenue en bride : rare et
admirable science ! — science dans laquelle Moise fit de grands progrés « derriére le désert », et que tous
peuvent acquérir, pourvu qu’ils soient disposés a apprendre a la méme école.

« Et ’Ange de I’Eternel Iui apparut dans une flamme de feu, du milieu d’un buisson & épines ; et il
regarda, et voici, le buisson était tout ardent de feu, et le buisson n’était pas consumé. Et Moise dit : Je me
détournerai, et je verrai cette grande vision, pourquoi le buisson ne se consume pas » (vers. 2, 3). C’était
effectivement « une grande vision » qu’un buisson en feu, ne se consumant point. La cour du Pharaon
n’aurait jamais pu offrir rien de pareil. Mais, outre qu’elle était grande, cette vision était I’expression de la
grace qui, au milieu de la fournaise de I’Egypte, gardait les élus sans qu’ils fussent consumés. « L’Eternel
des armées est avec nous, le Dieu de Jacob nous est une haute retraite » (Ps. 46:7). Il y a la force et sécurité,
victoire et paix ! Dieu avec nous, Dieu en nous, et Dieu pour nous : — nous n’avons pas besoin d’autre
chose.

Rien n’est plus intéressant ni plus instructif, que la maniére dont il a plu a I’Eternel de se révéler a Moise,
dans le passage qui nous occupe, Dieu allait lui donner la charge de retirer son peuple hors d’Egypte, afin
que ce peuple flit son assemblée, sa demeure dans le désert et au pays de Canaan, et c’est du milieu d’un
buisson qu’Il lui parle. Beau, juste et solennel symbole de I’Eternel habitant au milieu de son peuple élu et
racheté ! « Notre Dieu est un feu consumant » (Héb. 12:29), non pour nous consumer, nous ; mais pour
consumer tout ce qui, en nous et autour de nous, est contraire a sa sainteté, et partant, ennemi de notre vrai et
éternel bonheur. « Tes témoignages sont trés srs. La sainteté sied & ta maison, 6 Eternel ! pour de longs
jours » (Ps. 93:5).

L’Ancien et le Nouveau Testament renferment plusieurs cas ou Dieu se manifeste comme « un feu
consumant » ; ainsi, en Lévitique 10, le feu dévore Nadab et Abihu. L’Eternel habitait au milieu de son
peuple, et il voulait maintenir celui-ci dans une condition qui fit digne de Lui. Il ne pouvait faire autrement.
Ce ne serait ni pour sa gloire, ni pour le profit des siens, s’il devait tolérer en ceux-ci quoi que ce soit
d’incompatible avec la pureté de sa présence. Il faut que la demeure de Dieu soit sainte.



De méme, lorsqu’il s’agit du péché d’Acan (Josué 7), nous voyons que I’Eternel ne peut sanctionner le
mal par sa présence, quelle que soit la forme que ce mal puisse revétir, et quelque caché qu’il puisse étre.
L’Eternel était « un feu consumant » ; et comme tel, il devait agir a I’égard de tout ce qui pouvait venir
souiller I’assemblée au milieu de laquelle il habitait. Chercher a unir la présence de Dieu a un mal non jugé
est le dernier caractére de la méchanceté.

Ananias et Sapphira (Act. 5) nous apprennent la méme lecon solennelle. Dieu habitait dans I’Eglise, par
I’Esprit, non pas seulement comme influence, mais comme Personne divine, et de telle fagcon qu’on ne
pouvait « mentir a 1’Esprit Saint ». L’Eglise était, et est encore la demeure de Dieu ; et il faut que ce soit lui
qui gouverne et qui juge au milieu d’elle. Les hommes peuvent marcher de compagnie avec I’imposture, la
convoitise et I’hypocrisie ; mais Dieu ne le peut pas. Si Dieu doit marcher avec nous, il faut que nous jugions
nos voies, sinon il les jugera pour nous (voyez aussi 1 Cor. 11:29-32). Dans chacun de ces cas, et dans
beaucoup d’autres que nous pourrions citer, nous voyons la force de cette solennelle parole : « La sainteté
sied a ta maison, 6 Eternel » (Ps. 93:5). Pour celui qui 1’a comprise, cette vérité produira toujours un effet
moral analogue a celui qu’elle eut sur Moise : « N’approche pas d’ici ; Ote tes sandales de tes pieds, car
le lieu sur lequel tu te tiens est une terre sainte » (vers. 5). Le lieu de la présence de Dieu est saint ; on ne
peut y marcher qu’avec des pieds déchaussés. Dieu habitant au milieu de son peuple, communique a
I’Assemblée de ce peuple un caractére de sainteté qui est le fondement de toute affection sainte et de toute
sainte activité. Le caractére de I’habitation dérive du caractére de Celui qui 1’habite. L’application de ce
principe a I’Eglise, qui est maintenant ’habitation de Dieu, par I’Esprit, est de la plus haute importance
pratique. Comme il est heureusement vrai que Dieu, par le Saint Esprit, habite dans chacun des membres de
I’Eglise individuellement, et qu’il donne ainsi un caractére de sainteté a ’individu, il est également vrai qu’il
habite dans 1’assemblée, et que, par conséquent, I’assemblée doit étre sainte. Le centre, autour duquel les
membres sont rassemblés, n’est rien moins que la personne d’un Christ vivant, victorieux et glorifié. La
puissance qui les rassemble n’est rien moins que le Saint Esprit ; et le Seigneur Dieu Tout-Puissant demeure
en eux et marche au milieu d’eux (voyez Matt. 18:20 ; 1 Cor. 6:19 ; 3:16, 17 ; Eph. 2:21, 22). Si telles sont la
sainteté et la dignité qui appartiennent a la demeure de Dieu, il est évident que rien d’impur, soit en principe,
soit en pratique, ne doit y étre toléré. Tous ceux qui sont en rapport avec cette habitation devraient sentir
I’importance et le sérieux de cette parole : « Le lieu sur lequel tu te tiens est une terre sainte ». « Si quelqu’un
corrompt le temple de Dieu, Dieu le détruira » (1 Cor. 3:17). Ces paroles sont dignes de la plus sérieuse
attention de la part de tout membre de I’assemblée de Dieu, de la part de toute « pierre vivante » faisant
partie de son saint temple ! Puissions-nous tous apprendre & fouler les parvis de 1’Eternel avec des pieds
déchaussés !

Quoi qu’il en soit, les visions du mont Horeb rendent témoignage a la grace du Dieu d’Israél, aussi bien
qu’a sa sainteté. Si la sainteté de Dieu est infinie, sa grace I’est aussi ; et comme la maniére dont il s’est
révélé a Moise fait connaitre la premicre, le fait méme qu’il s’est révélé atteste la derniere. Il descendit
jusqu’a nous parce qu’il était miséricordieux ; mais, apres qu’il fut descendu, il fallait qu’il se révélat comme
étant saint. « Et il dit : Je suis le Dieu de ton pére, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob.
Et Moise cacha son visage, car il craignait de regarder vers Dieu » (vers. 6). La nature se cache toujours dans
la présence de Dieu ; et quand nous sommes ainsi devant Dieu, ayant les pieds déchaussés et la face voilée,
c’est-a-dire dans la disposition d’ame que ces actes expriment si bien, nous sommes dans les conditions
voulues pour écouter les doux accents de la grace. Quand I’homme prend la place qui lui convient, Dieu peut
lui parler le langage de la pure miséricorde.

« Et I’Eternel dit : J’ai vu, j’ai vu I’affliction de mon peuple qui est en Egypte, et j’ai entendu le cri qu’il
a jeté a cause de ses exacteurs ; car je connais ses douleurs. Et je suis descendu pour le délivrer de la main
des Egyptiens, et pour le faire monter de ce pays-la dans un pays bon et spacieux, dans un pays ruisselant de
lait et de miel... Et maintenant, voici, le cri des fils d’Israél est venu jusqu’a moi ; et j’ai aussi vu
’oppression dont les Egyptiens les oppriment » (vers. 7-9). La grice du Dieu d’Abraham, et du Dieu de la
postérité d’Abraham, grace absolue, gratuite, inconditionnelle, brille ici de tout son éclat, sans étre entravée
par les « si» et les « mais », les veeux, les résolutions et les conditions de I’esprit 1égal de I’homme. Dieu
était descendu pour se manifester Lui-méme, en grace souveraine, pour opérer 1’ceuvre du salut tout enticre,
pour mettre a exécution la promesse qu’il avait faite a Abraham et renouvelée a Isaac et a Jacob. Il n’était pas
descendu pour voir si, de fait, les objets de cette promesse étaient dans une condition telle
qu’ils méritassent son salut ; ils avaient besoin de ce salut, et cela Iui suffisait! Il avait considéré
I’oppression sous laquelle ils gémissaient ; il avait vu leurs douleurs, leurs larmes, leurs soupirs, leur dur



esclavage, car, béni soit son nom, « Il compte les allées et les venues de son peuple et met leurs larmes dans
ses vaisseaux » (Ps. 56:8) ; il n’était attiré ni par leurs mérites, ni par leurs vertus. Ce n’était pas pour quoi
que ce soit de bon qu’il elit vu ou prévu en eux, qu’il se préparait a les visiter, car il savait ce qui était en eux.
En un mot, le vrai fondement de I’intervention miséricordieuse de I’Eternel en faveur de son peuple nous est
révélé dans ces paroles : « Je suis le Dieu d’Abraham », et : « J’ai vu I’affliction de mon peuple ».

Ces paroles révelent un grand principe fondamental dans les voies de Dieu. Dieu agit toujours en vertu de
ce qu’il est. « Je suis » assure toutes choses pour « Mon peuple ». 1l est certain que I’Eternel n’allait pas
laisser son peuple au milieu des fours a briques de I’Egypte, et sous le fouet des commissaires d’impots du
Pharaon. C’¢était son peuple ; et il voulait agir a 1’égard de ce peuple d’une maniere qui fit digne de lui-
méme. Le fait qu’Israél était le peuple de I’Eternel, 1’objet favorisé de son amour et de son élection, 1’objet
de sa promesse inconditionnelle, réglait toutes choses. Rien ne pouvait empécher la manifestation publique
de la relation de Dieu avec ceux auxquels, dans ses éternels conseils, il avait assuré la possession de la terre
de Canaan. Il était descendu pour les délivrer ; et les forces réunies de la terre et de 1’enfer n’auraient pas pu
les retenir en captivité une heure au-dela du temps qu’il avait fixé. Il a pu se servir, et s’est servi en effet, de
I’Egypte comme d’une école et du Pharaon comme d’un maitre ; mais une fois I’ceuvre nécessaire accomplie,
le maitre et I’école ont été¢ mis de coté, et son peuple a été délivré a main forte et a bras étendu.

Tel est donc le double caractére de la révélation faite a Moise sur le mont Horeb. La sainteté et la grace
se trouvaient réunies dans ce qu’il vit et entendit. Ces deux €léments entrent, comme nous le savons, dans
toutes les voies et toutes les révélations de Dieu et les caractérisent d’une manicre distincte : ils devraient
caractériser également les voies de tous ceux qui, d’'une manieére ou d’une autre, agissent pour Dieu, ou en
communion avec Lui. Tout serviteur fidéle est envoyé de devant la présence immédiate de Dieu, avec toute
la grace et toute la sainteté qui y habitent ; il est appel¢ a €tre saint et plein de grace, pour refléter sur la terre
ce double trait du caractere de Dieu ; et, pour cela, il faut non seulement qu’il vienne d’aupres de Dieu, mais
encore qu’il demeure, en esprit, habituellement dans sa présence. C’est la le vrai secret d’un service efficace.
Pour pouvoir agir pour Dieu au dehors, il faut étre avec Lui au dedans. Il faut que je sois dans le sanctuaire
secret de sa présence, autrement j’échouerai complétement dans mon service.

Plusieurs manquent a cet égard et succombent. Nous courons le plus grand danger de sortir de la
solennité et du calme de la présence divine, au milieu de I’excitation du service actif et de ’agitation
qu’aménent nos rapports avec les hommes. Nous avons a veiller soigneusement sur nous-mémes a cet égard.
Si nous perdons cette sainte disposition d’esprit, que représentent ici « les pieds déchaussés », notre service
deviendra bien vite insipide et sans profit. Si nous souffrons que notre ceuvre se place entre notre cceur et le
Maitre, elle ne vaudra pas grand-chose. Nous ne pouvons servir Christ d’une manicre efficace qu’autant que
nous jouissons de Lui. C’est pendant que le cceur est occupé des perfections qui attirent si puissamment vers
Lui, que les mains servent Christ de la maniére la plus agréable a ses yeux et la plus digne de son nom.
Aussi, nul ne peut présenter Christ aux autres avec onction, avec fraicheur et avec puissance, a moins qu’il
ne se nourrisse de Christ dans le secret de sa propre ame. Il peut, il est vrai, précher un sermon, faire un
discours, dire des prieres, écrire des livres, et s’acquitter d’un bout a I’autre de tous les actes du service
extérieur ; mais, pour tout cela, il ne sert pas Christ. Celui qui veut présenter Christ aux autres doit étre
occupé de Christ pour lui-méme.

Heureux est I’homme qui sert ainsi, quel que soit le succeés de son travail ou I’accueil fait a son
ministére ! Car, lors méme que ce ministére n’attirerait pas 1’attention, n’exercerait pas une influence visible,
ou ne produirait pas des résultats apparents, il a en Christ une douce et bienheureuse retraite, et une part
assurée, que rien ne peut lui 6ter. Au contraire, celui qui ne se nourrit que des fruits de son ministere, qui
prend son plaisir dans les jouissances qu’il lui procure, ou dans I’attention qu’il commande et I’intérét qu’il
inspire, ressemble a un conduit qui, apportant 1’eau a d’autres, ne retient rien pour lui-méme que de la
rouille. C’est quelque chose de déplorable que d’étre dans une condition pareille ; et, néanmoins, c’est, de
fait, la condition dans laquelle se trouve tout serviteur qui s’occupe davantage de son ceuvre et des résultats
de cette ceuvre, que du Maitre et de sa gloire.

Nous avons a nous juger nous-mémes séverement sur ce sujet. Le cceur est rusé et I’Ennemi est habile ;
c¢’est pourquoi nous avons grand besoin de préter une sérieuse attention a cette parole d’exhortation : « Soyez
sobres, veillez » (1 Pierre 5:8). Quand I’ame a été amenée au sentiment des dangers nombreux et variés dont
le sentier du serviteur de Christ est environné, alors elle est en état de comprendre le besoin qu’elle a d’étre
beaucoup seule avec Dieu : 13, on est heureux et en stireté. C’est quand nous commengons, quand nous
poursuivons et achevons notre ceuvre aux pieds du Maitre, que notre service est le vrai service.



D’apres tout ce que nous venons de dire, il doit étre évident pour mon lecteur que 1’air que I’on respire
« derriére le désert », est un air fort salutaire pour tout serviteur de Christ. Horeb est le véritable point de
départ de tous ceux que Dieu envoie pour qu’ils travaillent pour Iui. C’est en Horeb que Moise apprit a
déchausser ses pieds et a se voiler la face. Quarante ans auparavant, il s’était mis a 1’ceuvre ; mais ce
mouvement avait été prématuré. Ce fut au milieu des solitudes de la montagne de Dieu et du milieu du
buisson en feu que sortit le message divin qui vint frapper 1’oreille du serviteur : « Et maintenant, viens, et je
t’enverrai vers le Pharaon, et tu feras sortir hors d’Egypte mon peuple, les fils d’Israél » (vers. 10). Il y avait
la vraie autorité dans Celui qui parlait. La différence est immense entre étre envoyé de Dieu, et courir sans
étre envoy¢ ; et il est évident que Moise n’était pas mlr pour le service quand, d’abord, il voulut commencer
a agir, et qu’il tua ’Egyptien, et chercha a mettre la paix entre ses fréres. Si quarante années de discipline
secréte étaient nécessaires pour lui, comment aurait-il pu accomplir son ceuvre autrement ? Il a fallu qu’il fit
enseigné de Dieu et envoyé par Lui ; il en est de méme de tous ceux qui entrent dans une carriére de service
et de témoignage pour Christ. Plit a Dieu que ces saintes lecons fussent profondément gravées dans nos
ceeurs, et qu’ainsi toutes nos ceuvres portassent 1’empreinte de ’autorité et de 1’approbation du Maitre.

Mais nous avons quelque chose d’autre encore a apprendre au pied du mont Horeb. L’dme trouve qu’il
est bon de s’arréter dans ce lieu. « Il est bon que nous soyons ici » (Matt. 17:4). Le lieu de la présence de
Dieu est toujours un lieu d’exercice, ou le cceur est sir d’étre mis a découvert. La lumiére, qui luit dans cette
sainte retraite, manifeste toutes choses ; et c’est ce dont nous avons si grand besoin au milieu des vaines
prétentions qui nous environnent, de I’orgueil et de la propre satisfaction qui sont au-dedans de nous.

Nous pourrions étre tentés de croire qu’au moment méme ou Moise regut le message divin, il dut
répondre : « Me voici », ou « Seigneur, que faut-il que je fasse ? » Mais non ; il fallait encore qu’il fit amené
la. Le souvenir de sa premiére faute 1’ébranlait, sans aucun doute ; car quand on agit sans Dieu, en quoi que
ce soit, on est sir d’étre découragé, alors méme que Dieu nous envoie. « Et Moise dit a Dieu : Qui suis-je,
moi, pour que j’aille vers le Pharaon, et pour que je fasse sortir hors d’Egypte les fils d’Israél ? » (vers 11).
Moise, ici, ne ressemble guére a I’homme qui, quarante ans auparavant, « croyait que ses fréres
comprendraient que Dieu leur donnerait la délivrance par sa main » (Act. 7:25). Tel est ’homme ! — tantot
trop prompt, tantot trop lent a agir. Moise avait appris bien des choses depuis le jour ou il avait frappé
I’Egyptien ; il avait fait des progrés dans la connaissance de lui-méme, et cette connaissance le rendait
défiant et craintif. Mais Moise manquait encore de confiance en Dieu, cela est manifeste. Si je ne regarde
qu’a moi-méme, je ne ferai « rien » ; mais si je regarde a Christ « je puis toutes choses ». Ainsi, quand
Moise, poussé par la défiance et la crainte, répondit : « Qui suis-je ? » Dieu lui répliqua : « Je serai avec toi »
(vers 12). Cela aurait di lui suffire. Si Dieu est avec moi, qu’importe qui je suis ou ce que je suis ! Quand
Dieu lui dit : « Je t’enverrai », et « Je serai avec toi », le serviteur est abondamment pourvu d’autorité et de
puissance divines, et il devrait par conséquent étre parfaitement a ’aise et content d’aller 1a ou Dieu I’envoie.

Mais Moise pose une autre question, car le cceur humain est tout plein de questions. « Et Moise dit a
Dieu : Voici, quand je viendrai vers les fils d’Israél, et que je leur dirai : Le Dieu de vos péres m’a envoyé
vers vous, et qu’ils me diront : Quel est son nom ? que leur dirai-je ? » (vers 13). Il est étrange de voir
comment le cceur humain raisonne et questionne, alors qu’une obéissance implicite est ce qu’il doit a Dieu ;
mais ce qui est plus merveilleux encore, ¢’est la grace qui supporte tous ces raisonnements, et répond a
toutes ces questions, chacune d’elles devenant une occasion pour faire ressortir quelque trait nouveau de
cette grice.

« Et Dieu dit a Moise : Je suis celui qui suis. Et il dit : Tu diras ainsi aux fils d’Israél : Je suis m’a envoyé
vers vous » (vers. 14). Le titre que Dieu prend ici est merveilleusement significatif. En recherchant, dans
’Ecriture, les divers noms que Dieu y prend, nous voyons que ces noms sont en rapport intime avec les
divers besoins de ceux avec lesquels Dieu s’est trouvé en relation. Il se révéle sous tous ces noms de
« Jéhovah-Jiré » (I’Eternel y pourvoira) Gen. 22:14 ; « Jéhovah-Nissi » (I’Eternel mon enseigne) Ex. 17:15 ;
« Jéhovah-Tsidkénou » (I’Eternel, notre justice) Jér. 33:16 ; « Jéhovah-Shalom » (I’Eternel de paix) Juges
6:24 ; pour satisfaire aux besoins de son peuple ; et quand il s’appelle « Je suis », ce titre renferme tous les
autres.

Quelle grace que d’étre appelé a marcher en compagnie de Celui qui porte un nom pareil ! Nous sommes
dans le désert et nous y rencontrons des épreuves, des afflictions et des difficultés ; mais aussi longtemps que
nous jouissons du privilége de pouvoir recourir, en tout temps et en toutes circonstances, a Celui qui se



révele a nous dans sa grace infiniment variée, en vue de tous nos besoins et de toute notre faiblesse, nous
n’avons pas a craindre le désert. Dieu allait faire traverser le désert a son peuple, quand il révéla son nom a
Moise ; et, bien que le croyant, qui, maintenant, posséde 1’Esprit d’adoption, puisse dire : « Abba, Pére », il
n’est pas pour cela dépossédé du privilege de jouir de la communion avec Dieu dans toutes les diverses
manifestations qu’il lui a plu de faire de Lui-méme. Le nom de « Dieu », par exemple, est un titre qui le
réveéle comme agissant dans 'unité de sa propre essence, manifestant sa puissance éternelle et sa divinité
dans les ceuvres de la création. Il prend le nom de « /’Eternel Dieu » en connexion avec I’homme. Puis,
comme « le Dieu Tout-Puissant », il apparait a son serviteur Abraham pour I’affermir dans 1’assurance qu’il
accomplirait la promesse qu’il lui avait faite touchant sa « semence ». Comme « [’Eternel », il se fait
connaitre a Israél, en le délivrant du pays d’Egypte, et en le conduisant dans le pays de Canaan.

C’est ainsi que, en diverses mesures et en des manieres différentes, « Dieu a autrefois parlé aux peres par
les prophétes » (Héb. 1:1) ; et le croyant, sous I’économie actuelle, parce qu’il possede I’Esprit d’adoption,
peut dire : « c’est mon Pére qui s’est révélé ainsi, qui a ainsi parlé, ainsi agi ».

Il n’y a rien de plus intéressant, ou qui soit pratiquement plus important dans son genre, que d’étudier ces
grands noms que Dieu prend dans les différentes dispensations. Ces noms sont toujours employés dans le
plus strict accord moral avec les circonstances dans lesquelles ils ont été révélés ; mais il y a dans le nom
«Je suis » une hauteur et une profondeur, une longueur et une largeur qui surpassent toute conception
humaine.

De plus, il importe de le remarquer, ce n’est qu’en relation avec son peuple que Dieu prend ce titre. Ce
n’est pas sous ce nom qu’il s’est adressé au Pharaon. Quand il lui parle, il prend le titre imposant et
majestueux de « I’Eternel, le Dieu des Hébreux », savoir Dieu en relation avec ce méme peuple que le
Pharaon cherchait a écraser. Cela aurait di suffire pour faire connaitre au Pharaon I’épouvantable position
dans laquelle il se trouvait vis-a-vis de Dieu. « Je suis » n’aurait fait entendre a une oreille incirconcise qu'un
son inintelligible, et n’aurait communiqué aucune réalité divine a un cceur incrédule. Lorsque Dieu manifesté
en chair fit entendre aux Juifs infideles de son temps ces paroles : « Avant qu’Abraham fit, je suis » (Jean
8:58), ils levérent des pierres pour les jeter contre lui. Il n’y a que le vrai croyant qui puisse, en quelque
mesure, éprouver la puissance, et jouir de la valeur de ce nom ineffable « Je suis ». Ce nom renferme pour
lui, quelque faible et chancelant qu’il puisse €tre, une bénédiction sans mélange. Mais, bien que ce flit a son
peuple élu que Dieu avait commandé a Moise de dire : « Celui qui s’appelle Je suis m’a envoyé vers vous »,
ce nom, si nous le considérons en rapport avec I’infidéle, renferme quelque chose de profondément sérieux,
une profonde réalité. Si un homme, encore dans ses péchés, contemple un instant ce titre merveilleux, il est
impossible qu’il ne se demande pas : Quelle est ma position vis-a-vis de cet Etre qui s’appelle « Je suis celui
qui suis ? » Si véritablement /] est, qu’est-1[ pour moi ? Je ne dépouillerai point cette question de sa solennité
et de sa puissance en y répondant moi-méme ; mais je désire que Dieu la fasse pénétrer dans la conscience de
tout lecteur qui aurait réellement besoin d’étre scruté par elle.

Je ne puis terminer ce chapitre sans appeler I’attention de mon lecteur chrétien sur I’importante
déclaration contenue dans le verset 15: « Et Dieu dit encore a Moise : Tu diras ainsi aux fils d’Israél :
L’Eternel, le Dieu de vos péres, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob, m’a envoyé vers
vous : ¢’est la mon nom éternellement, et c’est la mon mémorial de génération en génération ». Cette
déclaration renferme une vérité trés importante, que semblent oublier grand nombre de chrétiens, savoir que
la relation de Dieu avec Israél est une relation éternelle. Il est tout autant le Dieu d’Israél maintenant que
lorsqu’il visita ce peuple au pays d’Egypte. De plus, il s’occupe de lui aussi positivement maintenant
qu’alors, seulement d’une autre maniére. Sa parole est claire et explicite : « C’est la mon nom
éternellement ! » Dieu ne dit pas: « C’est 1a mon nom pour un temps, pour aussi longtemps qu’ils
continueront a étre ce qu’ils doivent étre » ; non, mais : « C’est 1a mon nom éfernellement, et c’est 1a mon
mémorial de génération en génération ». Que le lecteur pese bien ceci. « Dieu n’a point rejeté son peuple,
lequel il a préconnu » (Rom. 11:2). Obéissants ou désobéissants, réunis ou dispersés, manifestés aux nations
ou cachés a leur vue, les enfants d’Israél sont encore son peuple. Ils sont son peuple, et Dieu est leur Dieu.
La déclaration du vers. 15 du chapitre qui nous occupe est irrécusable. L’Eglise professante est injustifiable
d’ignorer une relation que Dieu déclare devoir durer « éternellement ». Prenons garde de ne pas transiger
avec cette solennelle déclaration : « ¢’est 1a mon nom éternellement ». Dieu veut dire ce qu’il dit ; et bientot
il manifestera a la vue de toutes les nations de la terre que sa relation avec Israél est une relation éternelle.
« Les dons et ’appel de Dieu sont sans repentir » (Rom. 11:29). « Je suis » a déclaré¢ qu’il était le Dieu
d’Israél éternellement ; et tous les gentils seront amenés a comprendre cette vérité et a s’incliner devant elle,
comme aussi a reconnaitre que les voies providentielles de Dieu envers eux, gentils, que toutes leurs
destinées sont liées, d’une maniére ou d’une autre, avec ce peuple favoris¢ et honoré, bien que maintenant



jugé et dispersé. « Quand le Trés-Haut partageait 1’héritage aux nations, quand il séparait les fils d’Adam, il
établit les limites des peuples selon le nombre des fils d’Israél. Car la portion de I’Eternel, c’est son peuple ;
Jacob est le lot de son héritage » (Deut. 32:8-9).

Ce que Dieu a dit a-t-il cessé d’étre vrai ? L’Eternel a-t-il abandonné « le lot de son héritage ? » Le regard
de son amour ne repose-t-il plus sur les tribus dispersées d’Israél, depuis longtemps perdues de vue par les
hommes ? Les murailles de Jérusalem ne sont-elles plus devant Lui, ou sa poussiére a-t-elle cessé d’étre
précieuse devant ses yeux ? Pour répondre & ces questions, il faudrait citer une grande partie de 1’Ancien
Testament et un grand nombre de passages du Nouveau ; mais ce n’est pas ici le lieu d’examiner ce sujet en
detail. Je rappellerai seulement, pour terminer ce chapitre, que la chrétienté ne doit pas ignorer ce mystére ;
c’est « qu’un endurcissement partiel est arrivé en Israél, jusqu’a ce que la plénitude des nations soit entrée ;
et ainsi tout Israél sera sauvé » (Rom. 11:25-26).

1.5 - Chapitre 4

Nous sommes encore appelés a nous arréter au pied du mont Horeb, « derri¢re le désert », pour y voir
I’incrédulité de I’homme et la grace illimitée de Dieu se manifester d’une maniére frappante.

« Et Moise répondit, et dit : Mais voici, ils ne me croiront pas, et n’écouteront pas ma voix ; car ils
diront : L’Eternel ne t’est point apparu » (vers. 1). — Qu’il est difficile de vaincre I’incrédulité du cceur de
I’homme, et combien celui-ci a de peine a se confier en Dieu ! Que I’homme est lent a se hasarder en avant
sur la simple promesse de 1’Eternel ! Tout va a la nature, excepté cela. Le plus faible roseau, visible pour
I’ceil de I’homme, est tenu par elle pour infiniment plus solide, comme fondement de confiance, que
’invisible « Rocher des siécles » (Esaie 26:4). La nature se précipitera avec ardeur vers n’importe quel
ruisseau humain, ou quelle citerne crevassée, plutét que de demeurer prés de la source cachée des « eaux
vives » (Jér. 2:13 ; 17:13).

Nous devrions penser que Moise en avait vu et entendu assez pour mettre fin a toutes ses craintes. Le feu
consumant, dans le buisson qui ne se consumait point ; la grace dans toute sa condescendance ; les grands et
précieux titres de Dieu ; la mission divine ; la certitude de la présence divine, toutes ces choses auraient di
étouffer toute pensée de crainte et communiquer au coeur une ferme assurance. Cependant Moise souléve
encore des questions, et Dieu lui répond encore ; et, comme nous 1’avons remarqué, chaque question vient
mettre en évidence une nouvelle grace. « Et I’Eternel lui dit : Qu’est-ce que tu as dans ta main ? Et il dit :
Une verge » (vers. 2). L’Eternel voulait prendre Moise tel qu’il était, et se servir de ce qu’il avait dans sa
main. La verge, avec laquelle Moise avait conduit les brebis de Jéthro, allait étre employée pour délivrer
I’Israél de Dieu, pour chatier le pays d’Egypte, pour frayer, au travers de la mer, un chemin au peuple racheté
de I’Eternel, et pour faire découler I’eau du rocher afin de rafraichir les armées altérées d’Israél, dans le
désert. Dieu se sert des instruments les plus faibles pour accomplir ses plus glorieux desseins. « Une
verge » ; une « corne » de bélier (Jos. 6:5) ; « un gateau de pain d’orge » (Juges 7:13) ; « une cruche d’eau »
(1 Rois 19:6) ; « la fronde » d’un berger (1 Sam. 17:50) ; tout, en un mot, peut servir, dans la main de Dieu, a
I’accomplissement de 1’ceuvre qu’il s’est proposée. Les hommes s’imaginent que 1’on ne peut arriver a de
grandes fins que par de grands moyens ; mais telles ne sont pas les voies de Dieu. Il se sert d’un « ver » aussi
bien que d’un « soleil brilant », d’un « kikajon » aussi bien que d’un « doux vent d’Orient » (voyez Jonas 4).

Mais Moise avait une importante lecon a apprendre, tant a 1’égard de la verge qu’a 1’égard de la main qui
devait s’en servir. Il avait a apprendre ; et le peuple avait a étre convaincu. Et Dieu dit : « Jette-la a terre. Et il
la jeta a terre, et elle devint un serpent ; et Moise fuyait devant lui. Et I’Eternel dit 2 Moise : Etends ta main,
et saisis-le par la queue (et il étendit sa main, et le saisit, et il devint une verge dans sa main), afin qu’ils
croient que ’Eternel, le Dieu de leurs péres, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob, t’est
apparu » (vers. 3-5). La verge devint un serpent, en sorte que Moise s’enfuit de devant lui ; mais sur I’ordre
de I’Eternel, il prit le serpent par la queue, et celui-ci devint une verge. Rien n’est plus propre que cette
figure pour exprimer I’idée de la puissance de Satan tournée contre lui-méme, et nous avons de nombreux
exemples de ce fait dans les voies de Dieu et dans Moise lui-méme. Le serpent est entierement sous la
puissance de Christ ; et quand il sera parvenu a la dernicre limite de sa carriere insensée, il sera précipité
dans I’étang de feu pour y recueillir, pendant tous les si¢cles de 1’éternité, les fruits de son ceuvre. « Le
serpent ancien », « I’accusateur » et « I’adversaire » sera éternellement terrassé sous la verge de 1’Oint de
Dieu (Apoc. 12:9-10).



« Et I’Eternel lui dit encore : Mets maintenant ta main dans ton sein. Et il mit sa main dans son sein ; et il
la retira, et voici, sa main était Iépreuse, blanche comme neige. Et il dit : Remets ta main dans ton sein. Et il
remit sa main dans son sein ; et il la retira de son sein, et voici, elle était redevenue comme sa chair » (vers.
6, 7). La main couverte de Iépre et la purification de cette lepre représentent I’effet moral du péché, et la
maniere dont le péché a été 6té par I’ceuvre parfaite de Christ. Mise dans le sein, la main nette devient
Iépreuse ; et la main Iépreuse, mise dans le sein, devient nette. La Iépre est le type bien connu du péché ; or le
péché est entré par le premier homme, et il a été¢ 6té par le second. « La mort est par I’homme, c’est par
I’homme aussi qu’est la résurrection des morts » (1 Cor. 15:21). La chute vint par I’homme, et par I’homme
la rédemption ; par ’homme vint I’offense, et par ’homme le pardon ; par ’homme vint le péché, et par
I’homme la justice ; par I’lhomme, la mort vint dans le monde ; par ’homme, la mort fut abolie, et la vie, la
justice et la gloire furent introduites. Ainsi, non seulement le serpent lui-méme sera vaincu et confondu, mais
encore toute trace de son ceuvre odieuse et abominable sera entierement détruite et effacée par le sacrifice
expiatoire de Celui qui « a été manifesté, afin qu’il détruisit les ceuvres du diable » (1 Jean 3:8).

« Et il arrivera que, s’ils ne croient pas méme a ces deux signes, et n’écoutent pas ta voix, tu prendras de
I’eau du fleuve et tu la verseras sur le sec, et I’eau que tu auras prise du fleuve deviendra du sang sur le sec »
(vers. 9). Nous apprenons ici par une figure expressive et solennelle quelle conséquence entraine le refus de
soumission au témoignage divin. Ce signe ne devait étre opéré que dans le cas ou les deux précédents
auraient été rejetés : il devait étre d’abord un signe pour Israél ; ensuite, une plaie pour I’Egypte (comp.
Exode 7:17).

Cependant le coeur de Moise n’est pas encore satisfait. « Et Moise dit a 1’Eternel : Ah, Seigneur ! je ne
suis pas un homme ¢éloquent, ni d’hier, ni d’avant-hier, ni depuis que tu parles a ton serviteur ; car j’ai la
bouche pesante et la langue pesante » (vers. 10). Quelle affreuse lacheté ! La patience infinie de 1’Eternel,
seule, pouvait la supporter. Assurément quand Dieu lui-méme eut dit : « Je serai avec toi », ne donnait-il pas
a son serviteur I’infaillible garantie que rien de tout ce dont il pourrait avoir besoin ne lui manquerait ? S’il
avait besoin d’une langue éloquente, « Je suis » n’était-il pas avec lui ? Eloquence, sagesse, pouvoir, énergie,
tout n’était-il pas renfermé dans ce trésor inépuisable ? « Et I’Eternel lui dit : Qui est-ce qui a donné une
bouche a ’homme ? ou qui a fait le muet, ou le sourd, ou le voyant, ou I’aveugle ? N’est-ce pas moi,
I’Eternel ? Et maintenant, va, et je serai avec ta bouche, et je t’enseignerai ce que tu diras » (vers. 11, 12).
Gréce parfaite, incomparable ! grace digne de Dieu ! Il n’y a personne qui soit comme 1’Eternel notre Dieu,
dont la grace patiente surmonte toutes nos difficultés et suffit abondamment a tous nos besoins et a toute
notre faiblesse : « Moi, [’Eternel », devrait a jamais faire taire tous les raisonnements de nos cceurs charnels.
Mais, hélas ! ces raisonnements sont difficiles a renverser ; ils s’¢lévent toujours de nouveau, troublant notre
paix et déshonorant cet Etre béni qui se présente Lui-méme a nos Ames dans sa plénitude essentielle, afin que
nous puisions de cette plénitude, selon nos besoins.

Il est bon de se rappeler que, quand le Seigneur est avec nous, nos manquements et nos infirmités
deviennent pour lui une occasion de déployer sa grace qui suffit a tout, et sa patience parfaite. Si Moise s’en
flt souvenu, son manque d’éloquence ne ’aurait pas inquiété. L’apotre Paul apprit a dire : « Je me glorifierai
donc treés volontiers plutdt dans mes infirmités, afin que la puissance du Christ demeure sur moi. C’est
pourquoi je prends plaisir dans les infirmités, dans les outrages, dans les nécessités, dans les persécutions,
dans les détresses pour Christ : car quand je suis faible, alors je suis fort » (2 Cor. 12:9, 10). Ce langage est
assurément celui de quelqu’un qui était avancé a I’école de Christ. C’est 1’expérience d’un homme qui se
serait peu tourmenté de ne pas posséder une langue éloquente, attendu qu’il avait trouvé, dans la précieuse
grace du Seigneur Jésus, une réponse a tous ses besoins quels qu’ils fussent.

La connaissance de cette vérité aurait dit délivrer Moise de la défiance et de la timidité excessives qui le
dominaient. L’assurance que, dans sa miséricorde, le Seigneur lui avait donnée d’étre avec sa bouche aurait
da le tranquilliser pour ce qui était de 1’éloquence. Celui qui a fait la bouche de ’homme pouvait, si besoin
était, la remplir de 1’éloquence la plus puissante. Pour la foi, ceci est bien simple ; mais, hélas ! le pauvre
ceeur incrédule compte infiniment plus sur une langue éloquente que sur Celui qui I’a créée. Ce fait nous
paraitrait inexplicable, si nous ne savions pas de quels éléments le coeur naturel est composé. Ce cceur ne
peut pas se confier en Dieu ; et de 1a vient ce défaut si humiliant de confiance dans le Dieu vivant, que 1’on
découvre méme chez les enfants de Dieu, quand ceux-ci se laissent, en quelque mesure, dominer par la
nature. Ainsi, dans le cas qui nous occupe, Moise continue encore a hésiter : Et Moise dit : « Ah, Seigneur !
envoie, je te prie, par celui que tu enverras » (vers. 13). C’¢était, de fait, refuser le glorieux privilége d’étre le
seul messager de I’Eternel & Israél et a ’Egypte.



Nous savons tous combien I’humilité que Dieu opére est une grace inestimable. « Soyez revétus
d’humilité », est un précepte divin ; et I’humilité est, sans contredit, ’ornement le plus convenable pour un
misérable pécheur. Mais, refuser de prendre la place que Dieu nous assigne, ou de suivre le chemin qu’il
nous trace, ce n’est pas de ’humilité. Chez Moise, évidemment, ce qui le retenait n’était pas de I’humilité,
car « la colére de I’Eternel s’embrasa contre lui » ; c’était plus méme que de la faiblesse seulement. Aussi
longtemps que ce sentiment revétait les apparences de la timidité, quelque répréhensible qu’elle fiit
d’ailleurs, Dieu, dans sa grace infinie, la supporta, et y répondit par des promesses réitérées, mais quand il
prit un caractere d’incrédulité et de lenteur de cceur, la juste colére de I’Eternel s’enflamma contre Moise : et,
au lieu d’étre seul instrument dans 1’ceuvre du témoignage et de la délivrance d’Israél, il dut partager ce
privilége avec un autre.

Rien ne déshonore Dieu davantage et rien n’est plus dangereux pour nous qu’une fausse humilité. Quand,
sous prétexte que nous ne possédons pas certaines vertus et certaines qualifications, nous refusons de prendre
la place que, dans sa grace, Dieu nous assigne, ce n’est pas la de ’humilité, attendu que, si nous pouvions
nous rendre a nous-mémes le témoignage que nous possédons ces vertus et ces qualités, nous nous
attribuerions le droit de prétendre a cette place. Si, par exemple, Moise elit possédé le degré d’¢loquence
qu’il croyait nécessaire a I’accomplissement de son ministére, nous avons lieu de croire qu’il n’aurait pas
hésité d’obéir a 1’appel de Dieu. Or la question est de savoir quel degré d’éloquence il lui aurait fallu ; et la
réponse a cette question, c’est que, sans Dieu, aucun degré d’éloquence humaine ne pouvait suffire, tandis
que, avec Dieu, le moins éloquent des hommes serait un ministre puissant.

C’est la une grande vérité pratique. L’incrédulité n’est que de ’orgueil, et non de I’humilité. Elle refuse
de croire Dieu, parce qu’elle ne trouve pas dans le moi une raison de croire. Si, a cause de quelque chose qui
soit en moi, je refuse de croire quand Dieu parle, je fais Dieu menteur (1 Jean 5:10). Si, quand Dieu déclare
son amour, je refuse de croire, par la raison que je ne m’estime pas assez digne de cet amour, je fais Dieu
menteur, et je manifeste [’orgueil inhérent a mon ceeur. La seule pensée que je pourrais mériter autre chose
que I’enfer serait la preuve chez moi d’une profonde ignorance de ma condition et de ce que Dieu requiert de
moi ; refuser de prendre la place qui m’est assignée par I’amour rédempteur, en vertu de 1’expiation
accomplie de Christ, ¢’est faire Dieu menteur et déshonorer le sacrifice de la croix. L’amour de Dieu se
déverse spontanément ; ce ne sont pas mes mérites qui 1’attirent, mais ma misere. Ce n’est pas non plus de la
place que moi je mérite qu’il est question, mais de celle que Christ mérite. Christ prit, sur la croix, la place
du pécheur, afin que le pécheur pit prendre place avec Lui dans la gloire. Christ porta ce que le pécheur
mérite, afin que celui-ci plt avoir en partage ce que Christ mérite. Le moi est ainsi complétement mis de
coOté ; et c’est la la vraie humilité. Nul ne peut étre vraiment humble avant que d’avoir atteint le coté céleste
de la croix ; mais, 1a, il trouve la vie, la justice et la faveur divines. Alors on en a fini avec soi-méme pour
toujours ; on ne le cherche plus, on n’espére plus trouver du bien et de la justice en soi, et on se nourrit de
I’abondance d’un autre. On est moralement préparé a se joindre a la voix de ceux qui, pendant les temps
éternels, feront retentir les cieux de leurs louanges, disant : « Non point a nous, 6 Eternel ! non point & nous,
mais a ton Nom donne gloire » (Ps. 115:1).

Il nous siérait mal de nous arréter sur les erreurs et les infirmités d’un serviteur aussi honoré de Dieu que
fut Moise, au sujet duquel nous lisons qu’il « a été fideéle dans toute sa maison, comme serviteur, en
témoignage des choses qui devaient étre dites » (Héb. 3:5). Mais si nous ne devons pas nous arréter sur ces
infirmités dans un esprit de propre satisfaction, comme si, dans les mémes circonstances, nous eussions agi
autrement, nous devons néanmoins chercher a retirer, de ce que I’Ecriture nous apprend a ce sujet, les saintes
legons qu’elle a évidemment pour but de nous donner. Nous devrions apprendre a nous juger nous-mémes et
a nous confier réellement en Dieu, a mettre de coté le moi, afin que Dieu puisse agir en nous, par nous, et
pour nous. La est le vrai secret de la puissance.

Nous avons vu que Moise se priva par sa faute du privilége d’étre seul instrument de 1’Eternel dans
I’ceuvre glorieuse qu’il allait accomplir. Mais ce n’est pas tout. La colére de 1’Eternel s’embrasa contre
Moise ; et il lui dit : « Aaron, le Lévite, n’est-il pas ton frere ? Je sais qu’il parlera trés bien ; et aussi le voici
qui sort a ta rencontre, et quand il te verra, il se réjouira dans son cceur. Et tu lui parleras, et tu mettras les
paroles dans sa bouche ; et moi, je serai avec ta bouche et avec sa bouche, et je vous enseignerai ce que vous
ferez ; et il parlera pour toi au peuple, et il arrivera qu’il te sera en la place de bouche, et toi, tu lui seras en la
place de Dieu. Et tu prendras dans ta main cette verge, avec laquelle tu feras les signes » (vers. 14-17). Ce
passage est une mine d’instructions pratiques treés précieuses. Nous avons vu les craintes et les doutes de
Moise, malgré toutes les promesses et toutes les assurances qu’il recevait de la grace divine. Et maintenant,



bien que Moise n’ait rien gagné ainsi, en fait de puissance réelle ; bien qu’il n’y ait eu ni plus de vertu, ni
plus de pouvoir dans la bouche d’Aaron que dans la sienne ; bien que ce fiit lui, Moise, qui, apres tout, ait di
parler a Aaron, nous le voyons prét a partir dés qu’il peut compter sur la présence et la coopération d’un
mortel, pauvre et faible comme lui-méme ; tandis qu’il n’avait pas su obéir, quand I’Eternel lui réitérait sa
promesse d’étre avec lui.

Cher lecteur, tout ceci n’est-il pas pour nous un miroir fidéle, dans lequel se reflétent votre cceur et le
mien ? Nous sommes tous disposés a nous confier plutot en tout autre chose qu’au Dieu vivant. Appuy€s et
protégés par un mortel semblable a nous, nous allons hardiment et sans crainte en avant ; mais nous
tremblons, nous hésitons, nous doutons, alors que nous avons la lumiere de la faveur du Maitre pour nous
encourager, et la force de son bras tout-puissant pour nous soutenir. Ceci devrait nous humilier profondément
devant le Seigneur, et nous faire chercher a le connaitre mieux, afin que nous sachions nous confier
parfaitement en lui, et marcher en avant d’un pas plus ferme, parce que nous I’avons Lui seul pour ressource
et pour partage. La société d’un frére est, sans doute, trés précieuse : « Deux valent mieux qu’un » (Eccl.
4:9) ; soit pour le travail, soit pour le repos ou le combat. Le Seigneur Jésus envoya ses disciples « deux a
deux » (Marc 6:7), car I'union vaut toujours mieux que l’isolement ; toutefois, si notre connaissance
personnelle de Dieu et notre expérience de sa présence ne sont pas telles que nous puissions, s’il le faut,
marcher seuls, la présence d’un frére nous sera peu utile. Il est remarquable que Aaron, dont la société
semble avoir satisfait Moise, fut celui qui plus tard fit le veau d’or (Exode 32:21). Nous voyons fréquemment
que la personne méme, dont la présence nous semblait nécessaire pour notre progres et notre succes, devient
par la suite une source de profond chagrin pour nos cceurs. Puissions-nous nous en souvenir sans cesse !

Quoi qu’il en soit, Moise consent enfin a obéir mais avant que d’étre complétement préparé pour 1’ceuvre
a laquelle il est appelé, il faut qu’il passe encore par un autre exercice douloureux ; il faut que Dieu de sa
main imprime sur sa nature la sentence de mort. Moise avait appris d’importantes lecons « derriere le
désert » ; il est appelé a en apprendre une plus importante encore « en chemin, dans le caravansérail » (vers.
24). C’est une chose sérieuse que d’étre le serviteur du Seigneur ; une éducation ordinaire ne peut pas
qualifier un homme pour une pareille vocation. Il faut que la nature soit mortifiée et maintenue dans cette
position de mort. « Nous-mémes, nous avions en nous-mémes la sentence de mort, afin que nous n’eussions
pas confiance en nous-mémes, mais en Dieu qui ressuscite les morts » (2 Cor. 1:9). Tout serviteur, pour étre
béni dans son service, doit apprendre quelque chose de ce que c’est que d’avoir en lui-méme la sentence de
mort. Moise dut passer par ce chemin, dans sa propre expérience, avant que d’étre moralement qualifié pour
sa mission. Il allait faire entendre au Pharaon ce message solennel : « Ainsi a dit 1’Eternel : Israél est mon
fils, mon premier-né. Et je te dis : laisse aller mon fils pour qu’il me serve ; et si tu refuses de le laisser aller,
voici, je tuerai ton fils, ton premier-né » (vers. 22, 23). Tel était le message que Moise devait délivrer au
Pharaon ; message de mort et de jugement ; mais pour Israél, Moise avait un message de vie et de salut.
Toutefois, souvenons-nous qu’il faut que celui qui veut parler de mort et de jugement, de vie et de salut de la
part de Dieu, réalise premieérement, dans sa propre ame, la puissance de ces choses. Moise, tout au
commencement, nous apparait, en figure, comme couché dans la mort ; mais c’était 1a autre chose que
d’entrer dans 1’expérience de la mort de sa propre personne. C’est pourquoi nous lisons : « Et il arriva, en
chemin, dans le caravansérail, que I’Eternel vint contre lui, et chercha a le faire mourir. Et Séphora prit une
pierre tranchante, et coupa le prépuce de son fils, et le jeta a ses pieds, et dit : Certes, tu m’es un époux de
sang ! Et ’Eternel le laissa. Alors elle dit : Epoux de sang ! a cause de la circoncision » (vers. 24-26). Ce
passage nous initie a un profond secret de I’histoire personnelle et domestique de Moise. Il est bien évident
que, jusqu’a ce moment, le cceur de Séphora avait reculé devant I’application de la « pierre tranchante » a
I’objet de ses affections naturelles ; elle avait évité la marque qui devait étre imprimée dans la chair de
chacun des membres de I’Israél de Dieu ; elle ne savait pas que sa relation avec Moise était une relation qui
impliquait la mort a la nature ; elle reculait devant la croix. C’était naturel ; mais Moise avait céd¢ devant
elle dans cette affaire ; et cela explique la scéne mystérieuse « au caravansérail ». Si Séphora refuse de
circoncire son fils, 1’Eternel mettra la main sur son mari ; et si Moise ménage les sentiments de sa femme,
’Eternel « cherchera a le tuer ». La sentence de mort doit étre écrite sur la nature ; et si nous cherchons a
nous y soustraire d’un c6té, nous la rencontrerons d’un autre.

On a fait remarquer déja que Séphora présente un type intéressant et instructif de I’Eglise. Elle fut unie &
Moise pendant la période de sa vie ou il était rejeté ; et le passage que nous venons de citer nous apprend que
I’Eglise est appelée a connaitre Christ comme Celui auquel elle est unie « par le sang ». C’est son privilége
de boire sa coupe et d’étre baptisée de son baptéme. Etant crucifiée avec Lui, il faut qu’elle soit rendue
conforme a sa mort ; qu’elle mortifie ses membres qui sont sur la terre ; qu’elle prenne chaque jour sa croix
et qu’elle le suive. Sa relation avec Christ est fondée sur le sang ; et la manifestation de la puissance de cette
relation, implique nécessairement la mort a la nature. « Et vous €tes accomplis en lui, qui est le Chef de toute



principauté et autorité, en qui aussi vous avez été circoncis d’une circoncision qui n’a pas ¢té faite de main,
dans le dépouillement du corps de la chair par la circoncision du Christ, étant ensevelis avec lui dans le
baptéme, dans lequel aussi vous avez été ressuscités ensemble par la foi en ’opération de Dieu qui I’a
ressuscité d’entre les morts » (Col. 2:10-12).

Telle est la doctrine relative a la position de I’Eglise avec Christ, doctrine pleine des priviléges les plus
glorieux pour I’Eglise et pour chacun des membres qui en font partie : rémission entiére des péchés, justice,
acceptation compléte, sécurité éternelle, parfaite communion avec Christ dans toute sa gloire, elle comprend
tout. « Vous étes accomplis en lui!» Que pourrait-on ajouter a celui qui est « accompli ?» — «La
philosophie », « I’enseignement des hommes », « les éléments du monde ? », « le manger ou le boire », « les
jours de fétes, les nouvelles lunes, et les sabbats ? » « Ne prends », « ne gofite », « ne touche pas » ceci ou
cela, « les commandements et les enseignements des hommes ? », « les jours, les mois, les temps et les
années ? » (voyez Col. 2). Aucune de ces choses, ou toutes ces choses ensemble, pourraient-elles ajouter le
plus petit iota a celui que Dieu a déclaré « accompli » ? Nous pourrions tout aussi bien demander si, apres les
six jours de travail employés par Dieu a I’ceuvre de la création, ’homme n’aurait pas pu entreprendre de
mettre la derniére main a ce que Dieu avait déclaré « trés bon ».

Nous ne devons pas non plus, en aucune manicre, envisager cet état de perfection comme quelque chose
que le chrétien ait encore a atteindre, ou a quoi il ne soit pas encore parvenu, mais apres quoi il doive tendre
avec persévérance, sans que jusqu’a I’heure de la mort ou devant le tréne du jugement il puisse étre jamais
str de la posséder. Cette perfection est la part de I’enfant de Dieu, du plus faible, du moins instruit, du moins
expérimenté. Le plus faible des saints est compris dans le « vous » de ’apdtre. Tous les enfants de Dieu
« sont accomplis en Christ ». Paul ne dit pas : « vous serez », « peut-étre étes-vous », « espérez que vous
Serez », « priez pour que vous soyez » ; — mais par le Saint Esprit il déclare de la manicre la plus absolue et
la plus entiére que « vous éfes accomplis ». C’est 1a le vrai point de départ pour le chrétien, et c’est tout
renverser que de prendre pour but ce dont Dieu a fait un point de départ.

Mais dira-t-on : « N’avons-nous donc point de péchés, point de défauts, point d’imperfections ? »
Certainement, nous en avons. « Si nous disons que nous n’avons pas de péché, nous nous séduisons nous-
mémes, et la vérité n’est pas en nous » (1 Jean 1:8). Nous avons du péché en nous, mais non pas sur nous.
De plus, devant Dieu, nous ne sommes pas dans le moi, mais en Christ. C’est « en lui » que nous « sommes
accomplis ». Dieu voit le croyant en Christ, avec Christ, et comme Christ : ¢’est la notre condition immuable,
et notre éternelle position comme chrétiens. « Le dépouillement du corps de la chair » a été effectué « par la
circoncision du Christ » (Col. 2:11) ; le croyant n’est pas « dans la chair » (Rom. 7:5 ; 8:9), bien que la chair
soit en lui; il est uni a Christ dans la puissance d’une vie nouvelle et éternelle, et cette vie est
inséparablement liée a la justice divine dans laquelle le croyant est établi devant Dieu. Le Seigneur Jésus a
Oté tout ce qui était contre le croyant, et a approché celui-ci de Dieu, I’introduisant devant Lui, dans la méme
faveur dont il jouit lui-méme. En un mot, Christ est notre justice (1 Cor. 1:30 ; 2 Cor. 5:21) ; ceci met fin a
toutes les questions, répond a toutes les objections, impose silence a tous les doutes : « Car, et celui qui
sanctifie, et ceux qui sont sanctifiés sont tous d’un » (Héb. 2:11).

Cette série de vérités découle du type qui nous est présenté dans la relation de Moise avec Séphora. Nous
allons maintenant quitter « le désert », pour un temps, mais nous n’oublierons pas les grandes legons et les
saintes impressions que nous y avons regues et qui sont si essentielles pour tout serviteur du Christ et tout
messager du Dieu vivant. Tous ceux qui veulent servir et étre bénis dans leur service, soit dans I’ceuvre
importante de 1’évangélisation, soit dans les divers ministéres de la maison de Dieu, qui est 1’Eglise, auront
besoin de se pénétrer des instructions précieuses que Moise recut au pied du mont Horeb et « en chemin,
dans le caravansérail ».

Si I’on donnait aux choses qui viennent de nous occuper I’attention qu’elles méritent, on ne verrait pas
tant de personnes courir sans étre envoyées ; on n’en verrait pas tant se lancer dans des ministéres auxquels
elles n’ont jamais été destinées. Il faut que tous ceux qui veulent ou précher, ou enseigner, ou exhorter, ou
exercer un ministere, quel qu’il soit, s’examinent soigneusement pour savoir si, véritablement, ils ont été
préparés, enseignés et envoyés par Dieu. Sans cela, leur ceuvre ne sera ni reconnue de Dieu, ni bénie pour les
hommes, et plus vite ils se retireront, mieux cela vaudra, tant pour eux-mémes que pour ceux auxquels ils ont
voulu imposer le joug pesant de les écouter. Jamais un ministére d’institution humaine ne sera a sa place dans
I’enceinte sacrée de 1’Eglise de Dieu. Il faut que tout serviteur soit doué de Dieu, enseigné de Dieu et envoyé
de Dieu.



« Et ’Eternel dit 4 Aaron : Va a la rencontre de Moise, au désert. Et il alla, et le rencontra en la montagne
de Dieu, et le baisa. Et Moise raconta a Aaron toutes les paroles de I’Eternel qui 1’avait envoyé, et tous les
signes qu’il lui avait commandés » (vers. 27, 28). Cette belle scéne d’union et de tendre et fraternel amour
forme un frappant contraste avec plusieurs de celles qui, par la suite, se passérent entre ces deux hommes
dans leur pelerinage au travers du désert. Quarante années de vie dans le désert ne peuvent qu’amener de
grands changements dans les hommes et dans les choses. Cependant il est doux de s’arréter un moment sur
les premiers temps de la course du croyant, alors que les austéres réalités de la vie du désert n’ont encore, en
aucune mesure, arrété 1’élan des vives et généreuses affections ; alors que la tromperie, la corruption et
I’hypocrisie n’ont pas encore presque complétement détruit la confiance du ceeur, et placé 1’étre moral sous
la froide influence d’une disposition soupgonneuse.

Il n’est que trop vrai, hélas ! que des années d’expérience n’ont souvent amené que ce triste résultat.
Mais bienheureux est celui qui, encore que ses yeux aient été ouverts pour voir la nature humaine a une
lumicere plus claire que celle que donne le monde, sait servir par I’énergie de cette grace qui découle du sein
de Dieu. Qui a jamais connu les profondeurs et les ruses du cceur humain comme Jésus les a connues ? « Il
connaissait tous les hommes, et il n’avait pas besoin que quelqu’un rendit témoignage de I’homme ; car lui-
méme connaissait ce qui était dans I’homme ». Il connaissait si bien I’homme qu’il ne pouvait pas « se fier a
lui » (Jean 2:24, 25) ; il ne pouvait pas préter foi a ce dont les hommes font profession, ni sanctionner leurs
prétentions. Et malgré cela, qui fut jamais aussi plein de grace que Lui ? aussi aimant, aussi tendre, aussi
compatissant, aussi sympathique ? Avec un coeur qui comprenait chacun, il pouvait sentir pour chacun. Il ne
se laissa pas tenir loin de la misére des hommes, par la connaissance parfaite qu’il avait de leur iniquité. « Il
passait de lieu en lieu faisant du bien ». Pourquoi ? — Etait-ce parce qu’il s’imaginait peut-étre que tous
ceux qui se pressaient, autour de lui étaient sincéres ? Non ; mais parce que « Dieu était avec lui » (Act.
10:38). Voila I’exemple que Dieu nous propose. Suivons-le, encore que, en le suivant, nous devions, a
chaque pas de la route, fouler aux pieds le moi avec tous ses intéréts.

Qui souhaiterait de posséder cette sagesse, cette connaissance de la nature et cette expérience qui ne font
que porter les hommes a se renfermer dans le cercle d’un froid égoisme, et a regarder tout le monde d’un ceil
de sombre défiance ? Un pareil résultat ne peut provenir de rien qui appartienne a une nature céleste ou
excellente. Dieu donne la sagesse ; mais ce n’est pas une sagesse qui ferme le coeur aux appels du besoin et
de la miseére de ’homme. Il nous donne une connaissance de la nature ; mais ce n’est pas une connaissance
qui nous fasse saisir avec une avidité égoiste ce que nous appelons faussement « nétre ». Il donne de
I’expérience ; mais ce n’est pas une expérience qui nous ameéne a nous défier de tout le monde, excepté de
nous-mémes. Si nous marchons sur les traces du Seigneur Jésus, si nous nous pénétrons de son bon esprit et
que, par conséquent, nous le manifestions ; si, en un mot, nous pouvons dire : « Pour moi, vivre c’est
Christ », alors, traversant le monde avec la connaissance de ce qu’il est, ayant des rapports avec les hommes
tout en sachant ce que nous avons a attendre d’eux, nous pouvons, par la grace, manifester Christ au milieu
de la scene dans laquelle Dieu nous a placés. Les causes qui nous font agir, et les objets qui nous animent
sont tous en haut, 1a ou est Celui qui est « le méme hier, et aujourd’hui, et éternellement » (Héb. 13:8). C’est
la aussi que le cceur de ce bien-aimé et grand serviteur, dans ’histoire duquel nous avons puisé déja tant de
vraies et profondes legons, trouvait la grace et la force qui I’ont conduit au travers des scénes pénibles et
variées de la vie dans le désert. Et nous pouvons, sans crainte de nous tromper, affirmer que, a la fin, et
malgré les épreuves et les luttes de quarante années, Moise pouvait embrasser son frére sur le mont Hor avec
la méme affection que lorsqu’il I’avait rencontré au commencement « a la montagne de Dieu » (Exode 18:5).
Ces deux rencontres eurent lieu, il est vrai, dans des circonstances bien différentes. A « la montagne de
Dieu » les deux fréres se rencontrérent, s’embrassérent et se mirent ensemble en chemin pour accomplir leur
mission divine. Sur le « mont Hor » ils se rencontrérent par le commandement de 1’Eternel (Nomb. 20:25),
pour que Moise dépouillat son frére de ses vétements sacerdotaux et le vit recueilli vers ses Péres, a cause
d’une faute a laquelle il avait lui-méme participé. Les circonstances changent ; les hommes peuvent se
détourner 1’un de 1’autre ; mais en Dieu, « il n’y a pas de variation, ou d’ombre de changement » (Jacques
1:17).

« Et Moise et Aaron allérent, et assemblérent tous les anciens des fils d’Israél ; et Aaron dit toutes les
paroles que 1’Eternel avait dites & Moise, et fit les signes devant les yeux du peuple. Et le peuple crut ; et ils
apprirent que I’Eternel avait visité les fils d’Israél, et qu’il avait vu leur affliction ; et ils s’inclinérent et se
prosternerent » (vers. 29-31). Quand Dieu intervient, il faut que toute barriére tombe. Moise avait dit : « Ils
ne me croiront point » ; mais il ne s’agissait pas de savoir s’ils le croiraient, lui, mais s’ils croiraient Dieu.
Celui qui peut se considérer simplement comme ’envoyé de Dieu, peut aussi étre parfaitement tranquille
pour ce qui regarde la réception de son message, et cette assurance bienheureuse ne le détourne, en aucune



maniére, de sa tendre et affectueuse sollicitude a I’égard de ceux auxquels il s’adresse ; bien au contraire !
mais elle le préserve de cette inqui¢tude désordonnée de 1’esprit qui ne peut que contribuer a rendre un
homme impropre a porter un témoignage ferme, élevé et persévérant. Un envoyé de Dieu devrait toujours se
souvenir que le message qu’il porte est le message de Dieu. Quand Zacharie dit a I’ange : « Comment
connaitrai-je cela ? » — ce dernier fut-il troublé par cette question ? Nullement, mais il répondit : « Moi, je
suis Gabriel qui me tiens devant Dieu, et j’ai été envoyé pour te parler et pour t’annoncer ces bonnes
nouvelles » (Luc 1:18, 19). Les doutes du mortel ne troublent pas chez I’ange le sentiment de la dignité¢ de
son message. « Comment, semble-t-il dire, peux-tu douter, quand, de la salle du tréne de la Majesté dans les
cieux, un messager t’a ¢t¢ maintenant envoyé ? » C’est ainsi que tout messager de Dieu, selon sa mesure,
devrait aller, et dans cet esprit qu’il devrait délivrer son message.

1.6 - Chapitres 5-6

Le résultat du premier appel au Pharaon semblait n’étre rien moins qu’encourageant. La crainte de perdre
les Israélites porta le roi a les tenir d’autant plus ferme et a les surveiller avec un redoublement de vigilance.
Toutes les fois que les limites de la puissance de Satan viennent a étre resserrées, la fureur de celui-ci
augmente. Il en fut ainsi quand Moise et Aaron apparurent pour la délivrance d’Israél. La fournaise était sur
le point d’étre éteinte par I’amour du Libérateur ; mais avant qu’elle le soit, elle briile avec plus d’intensité,
et ’ardeur du feu augmente. Le diable n’aime a lacher aucun de ceux qu’il a tenus sous sa terrible main. Il
est cet « homme fort revétu de ses armes » dont parle Luc (11:21, 22), et dont, tandis qu’il « garde son
palais », les « biens sont en paix ». Mais, Dieu soit béni, il y en a un qui est « plus fort que Iui », et qui lui a
0té « son armure en laquelle il se confiait », et a fait le partage de ses dépouilles entre les heureux objets de
son amour éternel.

« Et aprés cela, Moise et Aaron allérent, et dirent au Pharaon : Ainsi dit I’Eternel, le Dieu d’Israél : Laisse
aller mon peuple, afin qu’il me célébre une féte dans le désert » (chap. 5:1). Tel était le message de I’Eternel
au Pharaon. Il demandait pour le peuple une enticre délivrance, parce que Israél était son peuple, et il voulait
qu’il Lui célébrat une féte solennelle dans le désert. Dieu, pour étre satisfait, ne veut rien de moins pour ses
¢élus, qu’une délivrance compléte du joug de I’esclavage. « Déliez-le et laissez-le aller » (Jean 11:44) est la
grande devise des voies miséricordieuses de Dieu envers ceux qui, bien que tenus en esclavage par Satan,
sont néanmoins ceux auxquels il veut donner la vie éternelle.

Quand nous contemplons les enfants d’Israél au milieu des fours a briques de I’Egypte, nous avons
devant nous une représentation exacte de la condition de tout enfant d’Adam, selon la nature. IIs étaient la,
écrasés sous le joug pesant de I’Ennemi, sans aucune force pour se délivrer. La seule mention du nom
de liberteé ne fit que pousser 1I’oppresseur a renforcer les chaines de ses captifs, et a charger ceux-ci d’un joug
plus accablant. Il fallait nécessairement que la délivrance vint du dehors. Mais d’ou devait-elle venir ? Ou
étaient les ressources pour payer la rancon ? Ou, la force pour briser les chaines ? Et encore qu’on les elt
trouvées, ou était la volonté qui voulit accomplir I’ceuvre et prendre la peine de délivrer ? Hélas ! il n’y avait
point d’espérance pour Israél, ni au dedans ni au dehors. Le pauvre peuple n’avait d’autre ressource que de
regarder en haut. Dieu était son refuge : Lui avait le pouvoir et le vouloir ; il pouvait racheter Israél a prix et
par puissance. En I’Eternel, et en lui seul, était le salut pour le peuple misérable et opprimé.

I1 en est toujours ainsi. « Il n’y a de salut en aucun autre ; car aussi il n’y a point d’autre nom sous le ciel,
qui soit donné parmi les hommes, par lequel il nous faille étre sauvés » (Actes 4:12). Le pécheur est sous le
joug d’un maitre qui le gouverne avec un pouvoir despotique. Il est « vendu au péché » (Rom. 7:14), « captif
de Satan pour faire sa volonté », enchainé dans les liens de la convoitise, de la passion et de son caractére,
« sans force » (Rom. 5:6), — « sans espérance », — « sans Dieu » (Eph. 2:12). Telle est la condition du
pécheur. Comment donc se délivrera-t-il lui-méme ? Esclave d’un autre, tout ce qu’il fait, il le fait en qualité
d’esclave. Ses pensées, ses paroles, ses actions, sont les pensées, les paroles et les actions d’un esclave. Lors
méme qu’il pleurerait et soupirerait apres la délivrance, ses pleurs et ses soupirs ne sont encore que la triste
preuve de son esclavage. Il peut lutter pour la liberté ; mais ses efforts mémes, bien qu’ils t¢émoignent de son
désir d’étre libre, sont la déclaration positive de son asservissement.

Or il ne s’agit pas seulement de la condition du pécheur ; sa nature méme est radicalement corrompue et
tout entiére soumise a la puissance de Satan. Ainsi le pécheur n’a pas seulement besoin d’étre introduit dans



une nouvelle position, il faut encore qu’il soit doué d’une nouvelle nature. La nature et la position vont
ensemble. S’il était au pouvoir du pécheur d’améliorer la condition dans laquelle il se trouve, a quoi cela lui
servirait-il aussi longtemps que sa nature serait irrémédiablement mauvaise ? Un noble peut bien recueillir et
adopter un mendiant, et lui octroyer la fortune et la position d’un noble, mais il ne pourra jamais lui donner
en partage la noblesse de nature ; et ainsi, la nature d’un mendiant ne se trouvera jamais a son aise dans la
position d’un noble. Il faut une nature qui corresponde a la position, et une position qui corresponde avec les
capacités, les désirs, les affections et les tendances de la nature de celui qui s’y trouve. Or 1’évangile de la
grace de Dieu nous apprend que le croyant est introduit dans une condition enti¢rement nouvelle ; qu’il n’est
plus considéré comme ¢étant encore dans son précédent état de culpabilité et de condamnation, mais comme
étant dans un état de parfaite et éternelle justification. La condition dans laquelle Dieu le voit maintenant,
n’est pas seulement un état de pardon complet, mais un état tel que la sainteté infinie ne peut y découvrir
aucune tache. Le croyant a été retiré de sa condition premiére de culpabilité, et placé, d’une maniere absolue
et pour 1’éternité dans une condition nouvelle de justice parfaite et pure. Ce n’est pas qu’en aucune maniere
son ancienne condition ait ét¢ améliorée : car « ce qui est tordu ne peut &tre redressé » (Eccl. 1:15).
« L’Ethiopien peut-il changer sa peau, et le 1éopard ses taches ? » (Jér. 13:23). Rien n’est plus opposé a la
vérité fondamentale de I’Evangile que la théorie d’une amélioration graduelle dans la condition du pécheur.
N¢é dans une condition déterminée, il faut qu’il soit « né de nouveau » pour entrer dans une autre. Il pourra
essayer de s’améliorer ; prendre la résolution de devenir meilleur a 1’avenir ; de commencer une nouvelle
page ; de changer sa manicre de vivre, mais pour tout cela, il ne sera pas, méme au moindre degré, sorti de sa
condition réelle, comme pécheur. Il pourra devenir ce qu’on appelle « religieux » ; il pourra essayer de prier ;
il pourra suivre assidiment les ordonnances du culte et revétir toutes les apparences d’une réforme morale,
mais rien de tout cela ne peut changer quoi que ce soit a son état réel devant Dieu.

Il en est de méme pour ce qui concerne la nature. Comment un homme pourrait-il changer sa nature ? 1l
peut lui faire subir une succession d’opérations ; il peut essayer de la dompter, de la soumettre a une
discipline ; avec tout cela, ce sera toujours la nature : « Ce qui est né de la chair, est chair » (Jean 3:6). Il faut
a ’homme une nouvelle nature aussi bien qu’une nouvelle condition. Mais comment [’acquérir ? En croyant
« le témoignage que Dieu a rendu de son Fils ». « A tous ceux qui ’ont regu, il leur a donné le droit d’étre
enfants de Dieu, savoir a ceux qui croient en son nom, lesquels sont nés, non pas de sang, ni de la volonté de
la chair, ni de la volonté de I’homme, mais de Dieu » (Jean 1:12, 13). Nous apprenons ici que ceux qui
croient au nom du Fils unique de Dieu, ont le droit ou le privilege d’étre enfants de Dieu ; ils sont rendus
participants d’une nouvelle nature ; ils ont la vie éternelle. « Qui croit au Fils a la vie éternelle » (Jean 3:36).
« En vérité, en vérité, je vous dis, que celui qui enfend ma parole et qui croit Celui qui m’a envoyé a la vie
éternelle, et ne vient pas en jugement, mais il est passé de la mort a la vie » (Jean 5:24). « Et c’est ici la vie
éternelle, qu’ils te connaissent seul vrai Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus Christ » (Jean 17:3). « Et ¢’est
ici le témoignage : que Dieu nous a donné la vie éternelle, et cette vie est dans son Fils : Celui qui a le
Fils a la vie » (1 Jean 5:11, 12).

Telle est la doctrine de 1’Ecriture pour ce qui concerne les importantes questions relatives a la condition
de la nature. Mais comment et sur quel fondement le croyant est-il introduit dans une condition de justice
divine, et rendu participant de la nature divine ? Ce grand changement dépend tout entier de cette
bienheureuse vérité : que « Jésus mourut et qu’ll est ressuscité » (1 Thes. 4:14). Cet Etre béni quitta le trone
de la gloire, les demeures de la lumiére ; il descendit dans ce monde de péché et de misere, en ressemblance
de chair de péché et, apres avoir parfaitement manifesté et glorifié Dieu dans tous les actes de sa vie ici-bas,
il mourut sur la croix, sous le poids de toutes les transgressions de son peuple. Il a ainsi divinement satisfait a
tout ce qui était ou pouvait étre contre nous. « Il a rendu la loi grande et honorable » (Esaie 42:21) ; puis il
fut fait malédiction, étant pendu au bois. Tout droit fut satisfait par Lui, tout ennemi réduit au silence, tout
obstacle 6té. « La bonté et la vérité se sont rencontrées, la justice et la paix se sont entre-baisées » (Ps.
85:10). La justice infinie ayant été satisfaite, I’amour infini peut se déverser dans le cceur brisé du pécheur,
pour le calmer et le réjouir par sa vertu, en méme temps que 1’eau et le sang, qui découlérent du c6té percé de
Jésus satisfont parfaitement a tous les besoins d’une conscience coupable et convaincue de péché. Le
Seigneur Jésus était a notre place sur la croix ; il était notre représentant. « Il mourut, le juste pour les
injustes » (1 Pierre 3:18). « Il fut fait péché pour nous » (2 Cor. 5:21). Il fut mis au rang des transgresseurs ;
il fut enseveli et il ressuscita, ayant tout accompli. Ainsi il n’y a plus rien désormais qui soit contre le
pécheur : il est uni a Christ et dans la méme condition de justice que Christ. « Comme il est, lui, nous
sommes, nous aussi, dans ce monde » (1 Jean 4:17).

Voila ce qui donne a la conscience une paix solide et bien établie. Si nous ne sommes plus dans un état de
culpabilité, mais dans un état de justification ; si Dieu ne nous voit qu’en Christ et comme Christ, alors une
paix parfaite est notre partage. « Ayant été justifiés sur le principe de la foi, nous avons la paix avec Dieu »



(Rom. 5:1). Le sang de 1I’Agneau a 6té toute la culpabilité du croyant, a effacé sa lourde dette, et lui a donné,
en présence de cette sainteté « qui ne peut contempler 1’oppression » (Hab. 1:13), un vétement parfaitement
blanc.

Mais le croyant n’a pas seulement trouvé la paix avec Dieu ; il est fait enfant de Dieu, en sorte qu’il peut
jouir des douceurs de la communion avec le Pére et le Fils, par la puissance du Saint Esprit. Il faut envisager
la croix sous deux points de vue : d’abord elle satisfait aux droits de Dieu et a ce qu’exige sa gloire ; ensuite
elle est I’expression de I’amour de Dieu. Si nous considérons nos péchés en vue des droits de Dieu comme
Juge, nous trouvons que la croix a satisfait a tous ces droits. Dieu, comme Juge, a été¢ divinement satisfait et
glorifi¢ a la croix. Mais il y a plus que cela : Dieu a des affections aussi bien que des droits ; et la croix du
Seigneur Jésus révele au pécheur toutes ces affections d’une maniére touchante et persuasive ; tandis que, en
méme temps, le pécheur est rendu participant d’une nouvelle nature, capable de jouir de ces affections, et
d’avoir communion avec le cceur duquel elles découlent. « Car aussi Christ a souffert une fois pour les
péchés, le juste pour les injustes, afin de nous amener a Dieu » (1 Pierre 3:18). Nous ne sommes donc pas
seulement introduits dans un nouvel ¢tat, mais amenés a une personne, savoir a Dieu lui-méme, et nous
sommes faits participants d ‘une nature qui est capable de trouver ses délices en Lui. « Nous nous glorifions
en Dieu, par notre Seigneur Jésus Christ, par lequel nous avons maintenant regu la réconciliation » (Rom.
5:11).

Quelle force et quelle beauté ne découvrons-nous pas dans ces paroles de délivrance : « Laisse aller mon
peuple, afin qu’il me célebre une féte dans le désert » (chap. 5:1). « L’Esprit du Seigneur est sur moi, parce
qu’il m’a oint pour annoncer de bonnes nouvelles aux pauvres ; il m’a envoy¢ pour publier aux captifs la
délivrance, et aux aveugles le recouvrement de la vue ; pour renvoyer libres ceux qui sont foulés » (Luc 4:18,
19). La bonne nouvelle de I’Evangile annonce la délivrance de tout joug et de toute servitude. La paix et la
liberté, comme Dieu I’a déclaré, sont les dons que I’Evangile apporte a ceux qui le regoivent par la foi.

Remarquez qu’il est dit : « Afin qu’il (le peuple) me célebre une féte ». Si les enfants d’Israél devaient en
finir avec le Pharaon, ¢’était pour qu’ils commencent avec Dieu. Le changement était grand. Au lieu de se
fatiguer sous le joug des commissaires d’impdts du Pharaon, ils devaient faire la féte a I’Eternel ; et, bien que
pour cela il fallat passer de I’Egypte au désert, la présence divine devait les y accompagner ; et si le désert
était triste et sauvage, il était le chemin qui conduisait en Canaan. Il était dans les desseins de Dieu qu’Israél
célébrat une féte solennelle a 1’Eternel dans le désert, et a cet effet il fallait qu’on le « laissdt aller » hors
d’Egypte.

Toutefois le Pharaon n’était aucunement disposé a obéir a I’ordre divin. « Qui est, dit-il, I’'Eternel pour
que j’écoute sa voix et que je laisse aller Isra€l ? » (vers. 2). Par ces paroles, le Pharaon exprime de la
maniere la plus frappante sa véritable condition morale, son ignorance et sa désobéissance. Ces deux choses
vont ensemble. Si on ne connait pas Dieu, on ne peut pas lui obéir, car I’obéissance est toujours fondée sur la
connaissance. Une ame qui a le bonheur de connaitre Dieu, éprouve que cette connaissance est la vie (Jean
17:3) ; et la vie est la puissance ; et avec la puissance on peut agir. Il est évident que celui qui n’a pas la vie
ne peut pas agir ; il y a donc un grand manque d’intelligence a vouloir faire accomplir & quelqu’un certains
actes, afin qu’il obtienne ainsi ce par quoi seul il est capable de faire quoi que ce soit.

Puis le Pharaon ne se connaissait pas plus lui-méme qu’il ne connaissait Dieu. Il ne savait pas qu’il était
un pauvre ver de terre, suscité dans le but exprés de faire connaitre la gloire de Celui duquel il disait qu’il ne
le connaissait pas (Ex. 9:16 ; Rom. 9:17). « Et ils dirent : le Dieu des Hébreux s’est rencontré avec nous.
Nous te prions, laisse-nous aller le chemin de trois jours dans le désert, et que nous sacrifiions a I’Eternel,
notre Dieu ; de peur qu’il ne se jette sur nous par la peste ou par I’épée. Et le roi d’Egypte leur dit : Moise et
Aaron, pourquoi détournez-vous le peuple de son ouvrage ? Allez a vos corvées... Que le service pese sur
ces hommes, et qu’ils s’y occupent, et ne regardent pas a des paroles de mensonge » (vers. 3-9).

Quelle révélation des secrets ressorts du cceur humain ne trouvons-nous pas ici ? Quelle compléte
incapacité d’entrer dans les choses de Dieu ? Tous les droits divins et toutes les révélations divines étaient,
selon I’estimation du Pharaon, des « paroles de mensonge ». — Que lui importait « le chemin de trois jours
dans le désert », ou «une féte & I’Eternel » ? Comment aurait-il pu comprendre la nécessité dun pareil
voyage, ou la nature ou le but d’une pareille féte ? Il pouvait comprendre ce que c’était que de porter des
charges et de faire des briques ; ces choses avaient, a son jugement, un air de réalité ; mais quant a Dieu, a
son service ou a son culte, il ne pouvait y voir qu’une vraie chimeére, inventée par ceux qui ne cherchaient
qu’une excuse pour échapper aux austéres réalités de la vie.



Trop souvent il en a ét¢ de méme pour les sages et les grands de ce monde, qui toujours ont été les
premiers a taxer de folie et de vanité les témoignages divins. Ecoutez, par exemple, 1’estimation que fit le
« trés excellent Festus » de la grande question débattue entre Paul et les Juifs. « Ils avaient contre lui
quelques questions touchant leur culte religieux et touchant un certain Jésus mort, que Paul affirmait étre
vivant » (Actes 25:19). Hélas ! combien peu il savait ce qu’il disait! Combien peu il comprenait ce
qu’impliquait la question de savoir si « Jésus » était « mort » ou « vivant » Il ne pensait pas a I’immense
portée de cette question pour lui-méme et pour ses amis, Agrippa et Bérénice ; mais cela ne changeait rien au
fait lui-méme ; lui et eux savent maintenant davantage sur ce sujet, bien que, dans les jours passagers de leur
gloire terrestre, ils ne ’aient considérée que comme une question superstitieuse, indigne de l’attention
d’hommes sensés, et uniquement propre a occuper le cerveau dérangé de visionnaires enthousiastes. Oui, la
grande question qui décide de la destinée de tout enfant d’Adam, cette question sur laquelle repose la
condition présente et éternelle de 1’Eglise et du monde, et a laquelle se rattachent tous les conseils de Dieu,
elle était, selon le jugement de Festus, une vaine superstition.

Il en fut de méme pour le Pharaon. Il ne savait rien de « I’Eternel, le Dieu des Hébreux », le grand « Je
suis » ; aussi regardait-il tout ce que Moise et Aaron lui avaient dit d’un sacrifice a Dieu comme « des
paroles de mensonge ». Les choses de Dieu doivent toujours paraitre a 1’esprit profane de I’homme, vaines,
inutiles et dépourvues de sens. Le nom de Dieu peut faire partie de la phraséologie d’une froide religion de
formalisme, mais Dieu lui-méme n’est pas connu. Son nom précieux, dans lequel se trouve renfermé tout ce
que le cceur du croyant peut désirer et dont il peut avoir besoin, n’a pour ’incrédule ni signification, ni
puissance, ni vertu, et ainsi tout ce qui traite de Dieu ou se rapporte a lui, a ses paroles, a ses conseils, a ses
pensées, a ses voies, est regardé comme des « paroles de mensonge ».

Mais le temps approche rapidement auquel il n’en sera plus ainsi. Le tribunal de Christ, les terreurs du
monde a venir, les vagues du lac de feu, ne seront pas des « paroles de mensonge ». Non, assurément ; et tous
ceux qui, par la grace, croient que ces choses sont des réalités, devraient s’efforcer de réveiller a leur égard la
conscience de ceux qui, comme le Pharaon, tiennent « la fabrication des briques » pour la seule chose digne
d’occuper la pensée, la seule vraie réalité !

Hélas ! combien souvent les chrétiens mémes vivent dans la région des choses visibles, dans la région de
la terre et de la nature, de manicre a perdre le sens profond, immuable et puissant de la réalité des choses
divines et célestes. Nous avons besoin de vivre davantage dans la région de la foi, dans la région du ciel et de
la « nouvelle création ». Alors nous verrions les choses comme Dieu les voit ; nous penserions a leur égard
comme Dieu pense, et notre vie tout entiére serait plus élevée, plus désintéressée, plus complétement séparée
de la terre et des choses terrestres.

Cependant 1’épreuve la plus douloureuse pour Moise ne vient pas du jugement porté par le Pharaon sur sa
mission. Le serviteur fidele, dont le coeur est tout entier a Christ, doit toujours s’attendre a n’étre regardé par
les hommes du monde que comme un enthousiaste visionnaire. Ils contemplent le croyant a un point de vue
qui ne nous permet pas d’attendre d’eux un autre jugement. Plus un serviteur sera fidéle a son céleste Maitre,
plus il marchera sur ses traces, plus il sera conforme a son image, plus aussi il peut s’attendre a étre regardé,
par les fils de la terre, comme étant « hors de sens ». Ce jugement du monde ne devrait donc ni le
désappointer, ni le décourager. Mais une chose infiniment plus pénible encore pour lui, c’est de voir son
ministére et son témoignage mal interprétés, méconnus ou rejetés par ceux qui en sont eux-mémes les objets
particuliers. En pareil cas, il a besoin d’étre beaucoup avec Dieu, dans le secret de ses pensées ; il a besoin de
vivre beaucoup dans la puissance de la communion avec Lui, pour étre maintenu dans la constante réalité de
sa voie et de son service. Si, dans des circonstances aussi difficiles, on n’est pas pleinement persuadé d’avoir
recu mission d’en haut, si I’on n’est pas conscient d’avoir avec soi la présence divine, on est presque str de
succomber.

Si Moise n’avait pas été ainsi soutenu, comment elt-il persévéré quand 1’oppression croissante de la
puissance du Pharaon arracha aux commissaires des enfants d’Israél des paroles de découragement comme
celles-ci : « Que I’Eternel vous regarde, et qu’il juge ; car vous nous avez mis en mauvaise odeur auprés du
Pharaon et auprés de ses serviteurs, de manicre a leur mettre une épée a la main pour nous tuer » (vers. 20,
21). Il y avait 1a de quoi accabler Moise, et Moise le sentait, car il retourna vers I’Eternel et dit : « Seigneur,
pourquoi as-tu fait du mal a ce peuple ? Pourquoi donc m’as-tu envoyé¢ ? Depuis que je suis entré vers le
Pharaon pour parler en ton nom, il a fait du mal a ce peuple et tu n’as pas du tout délivré ton peuple ». Au
moment méme ou la délivrance semblait proche, les choses avaient pris I’aspect le plus décourageant ; tout



comme dans la nature, I’heure la plus sombre de la nuit est souvent celle qui précéde immédiatement 1’aube
du jour. Ainsi il en sera de I’histoire d’Israél aux derniers jours. L’heure de I’obscurité la plus profonde et de
I’angoisse la plus effrayante précédera I’apparition soudaine du « Soleil de justice » (Mal. 4:1, 2), apportant
la santé dans ses ailes, pour guérir d’une guérison éternelle « la plaie de la fille de son peuple » (Jér. 6:14 ;
8:11).

On peut se demander jusqu’a quel point le « pourquoi » de Moise, cité dans le passage plus haut, fut dicté
par une foi réelle et par une volonté mortifiée ? Toujours est-il que le Seigneur ne reprend pas Moise pour
son « pourquoi », occasionné par la grandeur de I’affliction du moment. Il lui répond avec bonté : « Tu verras
maintenant ce que je ferai au Pharaon, car contraint par main forte, il les laissera aller, et... il les chassera de
son pays » (chap. 6:1). Cette réponse est empreinte d’une grace toute particuliére. Au lieu de censurer
I’insolence de celui qui se permettait de mettre en question les voies insondables de « Je suis », ce Dieu
toujours miséricordieux cherche a relever 1’esprit accablé de son serviteur, en lui dévoilant ce qu’il allait
faire. C’était agir d’une manicre digne de Dieu, de qui descend toute grace excellente et tout don parfait, qui
donne a tous libéralement et qui ne fait pas de reproches (Jac. 1:5, 17). « Car il sait de quoi nous sommes
formés, il se souvient que nous sommes poussiere » (Ps. 103:14). Ce n’est pas non plus uniquement dans ses
actes, mais en Lui-méme, dans son propre nom et dans son caractére, qu’il voudrait faire trouver au cceur la
consolation et la joie ; et 1a est le bonheur parfait, divin, éternel. Quand le cceur trouve en Dieu lui-méme le
soulagement dont il a besoin, quand il peut se réfugier dans le sir asile que lui offre son nom, quand il peut
trouver dans le caractére de Dieu la réponse parfaite a tous ses besoins, alors il est véritablement élevé au-
dessus de la région des choses créées ; il peut abandonner les belles promesses de la terre, et estimer a leur
juste valeur les superbes prétentions de 1’homme. Le coeur qui connait Dieu par expérience peut non
seulement regarder la terre et dire : « Tout est vanité » mais encore regarder directement a Dieu et dire
« Toutes mes sources sont en toi » (Psaume 87:7).

« Et Dieu parla & Moise, et lui dit : Je suis I’Eternel (Jéhovah). Je suis apparu a Abraham, a Isaac, et a
Jacob, comme le Dieu Tout-Puissant ; mais je n’ai pas été connu d’eux par mon nom d’Eternel (Jéhovah). Et
j’ai aussi établi mon alliance avec eux, pour leur donner le pays de Canaan, le pays de leur séjournement,
dans lequel ils ont séjourné. Et j’ai aussi entendu le gémissement des fils d’Israél, que les Egyptiens font
servir, et je me suis souvenu de mon alliance » (vers. 2-5). « L’Eternel » est le titre que Dieu prend comme
Libérateur de son peuple, en vertu de son alliance de pure et souveraine grace. Il se révele lui-méme comme
étant la Source éternelle de I’amour rédempteur ; établissant ses conseils, accomplissant ses promesses,
délivrant son peuple élu de tout ennemi et de tout mal. C’¢était le privilége d’Isral de demeurer toujours sous
la sauvegarde de ce nom significatif de I’Eternel, de ce nom qui manifeste Dieu comme agissant pour sa
propre gloire, et formant son peuple opprimé pour publier par lui cette gloire (comp. Esa. 43:11, 12, 15, 21).

« C’est pourquoi dis aux fils d’Israél : Je suis I’Eternel, et je vous ferai sortir de dessous les fardeaux des
Egyptiens, et je vous délivrerai de leur servitude ; et je vous rachéterai a bras étendu, et par de grands
jugements ; et je vous prendrai pour étre mon peuple, et je vous serai Dieu ; et vous saurez que je suis
I’Eternel, votre Dieu qui vous fais sortir de dessous les fardeaux des Egyptiens. Et je vous ferai entrer dans le
pays au sujet duquel j’ai levé ma main, pour le donner a Abraham, a Isaac, et a Jacob, et je vous le donnerai
en possession. Je suis 1’Eternel » (vers. 6-8). Tout ceci proclame la grace la plus pure, la plus gratuite, la plus
riche. L’Eternel se présente au coeur des siens comme étant Celui qui agirait en eux, pour eux et avec eux,
pour la manifestation de sa propre gloire. Quelque faibles et misérables qu’ils fussent, il était descendu pour
faire voir sa gloire, manifester sa grace et donner un exemple de sa puissance, dans leur entiére délivrance.
Sa gloire et leur salut étaient inséparablement liés. Plus tard, toutes ces choses ont été¢ rappelées a leur
souvenir : « Ce n’est pas parce que vous étiez plus nombreux que tous les peuples, que 1’Eternel s’est attaché
a vous et vous a choisis ; car vous étes le plus petit de tous les peuples ; mais parce que 1’Eternel vous a
aimés et parce qu’il garde le serment qu’il a juré a vos péres, I’Eternel vous a fait sortir & main forte, et t’a
racheté de la maison de servitude, de la main du Pharaon, roi d’Egypte » (Deut. 7:7, 8).

Rien n’est plus propre a affermir et a établir sur un solide fondement le cceur craintif et tremblant que de
savoir que Dieu s’est chargé de nous, tels que nous sommes et en connaissant parfaitement ce que nous
sommes ; et que, de plus, il ne peut jamais faire en nous aucune nouvelle découverte qui pourrait altérer le
caractére ou la mesure de son amour pour nous. « Ayant aimé les siens qui étaient dans le monde, il les aima
jusqu’a la fin » (Jean 13:1). Celui qu’il aime, il I’aime jusqu’a la fin d’un amour invariable ; c’est 1a un sujet
de joie inexprimable. Dieu savait tout ce que nous €tions ; il connaissait ce qu’il y avait de plus mauvais en
nous, alors qu’il manifesta son amour pour nous dans le don de son Fils. Il savait ce dont nous avions besoin,
et il y a pourvu. Il connaissait le montant de la dette, et il I’a payée. Il savait ce qu’il y avait a faire, et il I’a
accompli. Les exigences de sa propre gloire devaient étre satisfaites, et il y a satisfait. Tout est son ceuvre a



Lui. C’est pourquoi il dit a Israél : « Je vous ferai sortir » ; — « Je vous ferai entrer » ; — « Je vous prendrai
pour mon peuple » ; — « Je vous donnerai le pays » ; — « Je suis I’Eternel ». — C’était 1a ce qu’il voulait
faire, en vertu de ce qu’i/ était ; et aussi longtemps que cette grande vérité n’a pas été pleinement saisie, aussi
longtemps qu’elle n’a pas été regue dans I’ame par la puissance du Saint Esprit, il ne peut pas y avoir de paix
solide. On ne peut pas avoir le coeur heureux, ni la conscience tranquille, avant de savoir et de croire que tous
les droits divins ont été divinement satisfaits.

Le reste de ce chapitre contient un registre des « chefs des maisons » des péres, des Israélites. Ce registre
est intéressant en ce qu’il nous montre I’Eternel venant faire le dénombrement de ceux qui lui appartiennent,
bien qu’ils fussent encore dans le royaume de I’Ennemi. Israél était le peuple de Dieu, et Dieu fait ici le
dénombrement de ceux sur lesquels il avait un droit souverain. Quelle grace merveilleuse ! Trouver un objet
d’intérét dans ceux qui étaient au milieu de toute la dégradation de la servitude de I’'Egypte, était digne de
Dieu ! Celui qui a fait les mondes et qui est entouré¢ d’anges non déchus, toujours préts a faire « son bon
plaisir » (Ps. 103:21), descendit ici-bas dans le but d’adopter quelques esclaves, au nom desquels il voulut
bien unir son nom. 11 descendit au milieu des fours a briques de 1’Egypte, il vit 12 un peuple gémissant sous le
fouet de I’oppresseur, et prononga alors ces mémorables paroles : « Laisse aller mon peuple ». Et ayant dit
ainsi, il commenga a en faire le dénombrement, comme pour dire : Ceux-ci sont & moi ; voyons combien ils
sont, afin que nul ne soit laissé en arriére. « De la poussiére il fait lever le misérable, de dessus le fumier il
¢leéve le pauvre, pour le faire asseoir avec les nobles : et il leur donne en héritage un trone de gloire » (1 Sam.
2:8).

1.7 - Chapitres 7-11

Ces cinq chapitres forment une partie distincte du livre de ’Exode ; leur contenu peut étre rangé sous les
trois chefs suivants : les dix jugements de I’Eternel ; la résistance de « Jannés et Jambres » ; et les quatre
objections du Pharaon.

Tout le pays d’Egypte fut ébranlé sous les coups successifs de la verge de 1’Eternel. Tous, depuis le
monarque assis sur son trone, jusqu’a la servante travaillant au moulin, durent sentir le terrible poids de cette
verge. « Il envoya Moise, son serviteur, Aaron qu’il avait choisi. IIs opérérent au milieu d’eux ses signes, et
des prodiges dans le pays de Cham. Il envoya des ténébres, et fit une obscurité ; et ils ne se rebellérent pas
contre sa parole. Il changea leurs eaux en sang, et fit mourir leurs poissons. Leur terre fourmilla de
grenouilles, jusque dans les chambres de leurs rois. Il parla, et il vint des mouches venimeuses, et des
moustiques dans tous leurs confins. Il leur donna pour pluie de la gréle, un feu de flammes dans leur pays ; et
il frappa leurs vignes et leurs figuiers, et brisa les arbres de leur contrée. Il parla, et les sauterelles vinrent, et
des yéleks sans nombre ; et ils dévorérent toutes les plantes dans leur pays, et dévorerent le fruit de leur sol.
Et il frappa tout premier-né dans leur pays, les prémices de toute leur vigueur » (Ps. 105:26-36).

Ici, le psalmiste nous décrit en termes concis les terribles chatiments que, par la dureté de son cceur, le
Pharaon fit venir sur sa terre et sur son peuple. Ce superbe monarque avait entrepris de résister a la volonté
souveraine et a la marche du Dieu Trés-Haut, et comme juste conséquence de cet acte, il fut judiciairement
aveuglé et endurci. « Et I’Eternel endurcit le cceur du Pharaon, et il ne les écouta pas, comme 1’Eternel avait
dit 2 Moise. Et I’Eternel dit & Moise : Léve-toi de bon matin, et tiens-toi devant le Pharaon, et dis-lui : Ainsi
dit I’Eternel, le Dieu des Hébreux : Laisse aller mon peuple, pour qu’ils me servent ; car cette fois j’envoie
toutes mes plaies dans ton cceur, et sur tes serviteurs et sur ton peuple, afin que tu saches que nul n’est
comme moi, sur toute la terre ; car maintenant, j’étendrai ma main, et je te frapperai de peste, toi et ton
peuple, et tu seras exterminé de dessus la terre. Mais je t’ai fait subsister pour ceci, afin de te faire voir ma
puissance, et pour que mon nom soit publié¢ dans toute la terre » (Ex. 9:12-16).

En considérant le Pharaon et ses actes, I’dme se transporte au milieu des scénes émouvantes de
I’ Apocalypse, qui nous font voir le dernier orgueilleux oppresseur du peuple de Dieu, faisant descendre sur
son royaume et sur lui-méme les sept coupes de la colére du Tout-Puissant. Dieu, dans ses desseins, a voulu
qu’lsraél ait la prééminence sur la terre ; il faut donc que quiconque a la prétention de s’opposer a cette
prééminence soit mis de coté. Il faut que la grace divine trouve son objet ; et quiconque entreprendrait
d’opposer une barriére a cette grace doit étre « 6té » ; que ce soit I’Egypte, Babylone, ou « la Béte qui était,
et qui n’est plus et qui sera » (Apoc. 17:8), peu importe. La puissance divine ouvrira la voie, afin que la grace
divine puisse couler, et une malédiction éternelle sera sur tous ceux qui y mettront obstacle. Ils savoureront,



pendant toute 1’éternité du siécle des siécles, le fruit amer de leur rébellion contre « I’Eternel, le Dieu des
Hébreux ». Il a dit a son peuple : « Aucun instrument formé contre toi ne réussira » (Esa. 54:17), et son
immuable fidélité accomplira trés certainement ce que sa grace infinie a promis. Ainsi, quand le Pharaon
persista a retenir de sa main de fer I’Israél de Dieu, les coupes de la colére divine furent répandues sur lui, et
le pays d’Egypte tout entier fut couvert de ténébres, de maladies et de désolation. Il en sera bientot de méme
du grand et dernier oppresseur, alors qu’il sortira de I’abime sans fond, armé de la puissance satanique, pour
écraser sous le « pied de I"orgueil » (Ps. 36:11) ceux que I’Eternel s’est choisis pour objets de sa faveur. Son
trone sera renvers¢, son royaume dévasté par les sept dernieres plaies, et finalement il sera lui-méme plongg,
non dans la mer Rouge, mais « dans 1’étang de feu et de soufre » (Apoc. 17:8 ; 20:10).

Pas un trait ou un iota de ce que Dieu a promis a Abraham, a Isaac et a Jacob ne passera sans étre
accompli. Dieu accomplira tout. Malgré tout ce qui a été dit ou fait en sens contraire, Dieu se souvient de ses
promesses, et il les accomplira. Toutes ses promesses sont « oui et amen dans le Christ Jésus » (2 Cor. 1:20).
Des dynasties se sont élevées et ont joué leur role sur le théatre de ce monde ; des trones ont été érigés sur les
ruines de I’ancienne gloire de Jérusalem ; des empires ont fleuri pour un temps, et puis se sont écroulés,
d’ambitieux potentats ont combattu pour la possession du « pays de la promesse » ; tout cela a eu lieu, mais
’Eternel a dit concernant la Palestine : « Le pays ne se vendra pas a perpétuité, car le pays est a moi » (Lév.
25:23). Nul autre donc que I’Eternel lui-méme ne possédera en définitive ce pays ; et c’est par la semence
d’Abraham qu’il héritera. Un simple passage de 1’Ecriture suffit pour fixer nos pensées relativement a ce
sujet ou a tout autre. La terre de Canaan est pour la postérité d’Abraham, et la postérité d’Abraham pour la
terre de Canaan, et jamais aucun pouvoir terrestre ou infernal ne pourra renverser cet ordre divin. Le Dieu
éternel a engagé sa parole, et le sang de I’éternelle alliance a coulé pour ratifier cette parole. Qui donc
I’annulerait ? « Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne passeront point » (Matt. 24:35). « Nul n’est
comme le Dieu de Jeshurun, qui est porté sur les cieux a ton secours, et sur les nuées dans sa majesté. Le
Dieu d’ancienneté est ta demeure, et au-dessous de toi sont les bras éternels ; il chasse 1’ennemi devant toi, et
il dit : Détruis ! Et Israé€l habitera en sécurité, la source de Jacob, a part, dans un pays de froment et de motit,
et ses cieux distilleront la rosée. Tu es bienheureux, Israél ! Qui est comme toi, un peuple sauvé par 1’Eternel,
le bouclier de ton secours et 1’épée de ta gloire ? Tes ennemis dissimuleront devant toi, et toi, tu marcheras
sur leurs lieux élevés » (Deut. 33:26-29).

Nous avons a considérer maintenant, en second lieu I’opposition de « Jannés et de Jambres », les
magiciens égyptiens. Nous n’aurions pas connu les noms de ces anciens antagonistes de la vérité de Dieu,
s’ils n’eussent ét¢é nommés par le Saint Esprit, en relation avec les « temps facheux », au sujet desquels
I’apdtre Paul avertit son enfant Timothée. Il est important que le lecteur chrétien comprenne bien la vraie
nature de la résistance opposée a Moise par ces magiciens ; et afin qu’il ait une vue compléte du sujet, je
rapporterai en entier le passage de 1’épitre de Paul a Timothée. Il est profondément sérieux et solennel.

« Or sache ceci, que dans les derniers jours il surviendra des temps facheux ; car les hommes seront
égoistes, avares, vantards, hautains, outrageux, désobéissants a leurs parents, ingrats, sans piété, sans
affection naturelle, implacables, calomniateurs, incontinents, cruels, n’aimant pas le bien, traitres, téméraires,
enflés d’orgueil, amis des voluptés plutoét qu’amis de Dieu, ayant la forme de la piété, mais en ayant reni¢ la
puissance. Or, détourne-toi de telles gens. Car d’entre eux sont ceux qui s’introduisent dans les maisons et
qui menent captives des femmelettes chargées de péchés, entrainées par des convoitises diverses, qui
apprennent toujours, et qui ne peuvent jamais parvenir a la connaissance de la vérité. Or de la méme maniere
dont Jannés et Jambres résistérent a Moise, ainsi aussi ceux-ci résistent a la vérité, hommes corrompus dans
leur entendement, réprouvés quant a la foi : mais ils n’iront pas plus avant, car leur folie sera manifeste pour
tous, comme a été celle de ceux-1a aussi » (2 Tim. 3:1-9).

Or la nature de cette résistance a la vérité est quelque chose de tout particuliérement sérieux, « Jannes et
Jambres » résistérent a Moise simplement en imitant, pour autant que cela était en leur pouvoir, tout ce qu’il
faisait. Nous ne voyons pas qu’ils aient attribué a une puissance trompeuse ou mauvaise les opérations de
Moise, mais plutot ils cherchérent a en neutraliser I’effet sur la conscience, en faisant les mémes choses que
lui. Ce que Moise faisait, eux aussi pouvaient le faire, en sorte qu’il n’y avait pas, aprés tout, une grande
différence. L’un valait [’autre. Un miracle est un miracle. Si Moise opérait des miracles pour sortir le peuple
hors d’Egypte, ils pouvaient en opérer pour le faire rester au pays : ou donc était la différence ?



De tout ceci nous apprenons que la résistance la plus satanique au témoignage de Dieu dans le monde
vient de ceux qui, bien qu’ils imitent les effets de la vérité, n’ont que « la forme de la piété » et « en renient
la puissance » (2 Tim. 3:5). Ces gens-la peuvent faire les mémes choses, adopter les mémes habitudes et les
mémes formes, employer le méme langage, et professer les mémes opinions que d’autres. Si le vrai chrétien,
pressé par ’amour du Christ, donne a manger a celui qui a faim ; donne des habits a celui qui est nu ; visite
les malades ; répand les Ecritures ; distribue des traités ; prie, chante des cantiques, défend et préche
’Evangile, le formaliste peut faire tout cela ; et, qu’on y prenne garde, c’est 1a le caractére spécial de la
résistance opposée a la vérité « dans les derniers jours » ; c’est la I’esprit de Jannés et de Jambreés. Combien
il est nécessaire de comprendre cette sérieuse vérit¢ | Combien il importe de se souvenir que « de la méme
maniére que Jannés et Jambrés résistérent a Moise, ainsi » ces professants, amateurs d’eux-mémes, du
monde et des plaisirs, « résistent a la vérité ». Ils ne voudraient pas étre sans « une forme de piété ! » mais
tout en adoptant la forme parce qu’elle est entrée dans les usages, ils en haissent « la puissance », parce
qu’elle implique le renoncement a soi-méme. « La puissance de la piété » implique la reconnaissance des
droits de Dieu, 1’établissement de son royaume dans le cceur et, comme conséquence, la manifestation de ces
choses dans le caractére et la vie tout entiére ; mais le formaliste ignore tout cela. « La puissance » de la piété
ne pourrait jamais s’accorder avec aucun des hideux caracteres que le passage de 1’épitre a Timothée, cité
plus haut, nous signale ; mais « la forme », tout en les cachant, les laisse vivants et insoumis, et c’est a quoi
le formaliste prend plaisir. Il ne tient pas a ce que ses convoitises soient subjuguées, ses plaisirs entravés, ses
passions domptées, ses affections réglées, son cceur purifié. Il Iui faut tout juste assez de religion pour qu’il
puisse tirer le meilleur parti possible du monde présent et du monde a venir. Il ne sait pas ce que c’est que
d’abandonner le monde présent parce qu’on a trouvé « le monde a venir ».

En considérant les formes de 1’opposition de Satan a la vérit¢ de Dieu, nous voyons que son systeme a
toujours été de résister a cette vérité ; d’abord, par la violence, en I’attaquant ouvertement, et ensuite, quand
ce moyen n’a pas réussi, en la corrompant par une contrefagon. Ainsi, il chercha d’abord a faire mourir
Moise (chap. 2:15), et ne pouvant pas accomplir son dessein, il essaya d’imiter ses ceuvres.

Il en a été de méme quant a la vérité confiée a I’Eglise de Dieu. Les premiers efforts de Satan se
manifestérent par la colére des principaux sacrificateurs et des anciens du peuple, par le siége judiciaire, la
prison et I’épée. Mais dans le passage de la seconde épitre a Timothée, il n’est pas fait mention de semblables
agents. [’attaque ouverte a fait place au moyen bien plus subtil et plus dangereux d’une profession vaine,
d’une forme sans puissance, d’une contrefacon humaine. Au lieu de se présenter 1’épée de la persécution a la
main, ’Ennemi se proméne couvert du manteau de la profession. Il professe et il imite ce qu’une fois il
combattait et persécutait ; et, par ce moyen, il obtient pour le présent des avantages effrayants. Les formes
horribles du mal moral qui, de si¢cle en siécle, ont souillé les pages de I’histoire de I’humanité, au lieu de ne
se trouver que dans les lieux ou on pourrait naturellement les chercher, dans les repaires des téncbres
humaines, se trouvent soigneusement arrangées sous les plis d’une froide et impuissante profession, et c’est
la un des grands chefs-d’ceuvre de Satan.

I est naturel que ’homme, comme créature déchue et corrompue, soit égoiste, avare, vantard, hautain,
profane, ami des voluptés plutdt que de Dieu, mais qu’il soit tout cela, sous la belle apparence d’une « forme
de piété », dénote 1’énergie spéciale de Satan dans sa résistance a la vérité aux « derniers jours ». Que
I’homme manifeste ouvertement ces vices, ces convoitises et ces passions hideuses, résultats nécessaires de
son ¢loignement de la source de la sainteté et de la pureté infinies, cela n’est que trop naturel, car I’homme
sera ce qu’il est jusqu’a la fin de son histoire. Mais, d’un autre co6té, quand on voit le saint nom du Seigneur
Jésus associé a la perversité et a I’implacable méchanceté de I’homme ; quand on voit de saints principes
unis a des pratiques impies ; quand on voit tout ce qui caractérise la corruption des gentils, telle que nous la
présente le premier chapitre de I’épitre aux Romains, associ¢ a une « forme de piété », alors on peut dire
avec vérité : ce sont 1a les affreux caractéres des « derniers jours », la résistance de « Jannés et de Jambres ».

Toutefois il n’y eut que trois choses dans lesquelles les magiciens de I’Egypte purent imiter les serviteurs
du Dieu vivant et vrai : ils changérent leurs verges en serpents (chap. 7:12) ; ils changérent 1’eau en sang
(chap. 7:22); et ils firent monter des grenouilles sur le pays (chap. 8:7) ; mais au quatriéme signe, qui
impliquait la puissance créatrice, la manifestation de la vie, liée a la mise en évidence de 1’état d’humiliation
de la nature, ils furent confondus et obligés de dire : « C’est le doigt de Dieu » (chap. 8:16-19). Il en est de
méme de ceux qui résistent a la vérité dans les derniers jours. Tout ce qu’ils font est selon I’énergie directe de
Satan et rentre dans les limites de son pouvoir. En outre, leur but spécial est de « résister a la vérité ».



Les trois choses, que « Jannés et Jambres » eurent le pouvoir d’exécuter, sont caractérisées par 1’énergie
satanique, la mort et I’impureté, savoir les serpents, le sang et les grenouilles. C’est ainsi qu’ils « résistérent a
Moise », et « ceux-ci de méme résistent a la vérité » et empéchent son action morale sur la conscience. Rien
ne contribue plus a affaiblir la puissance de la vérité que ce fait, savoir que des personnes, qui ne sont pas du
tout sous son influence, font exactement les mémes choses que ceux qui s’y trouvent. C’est 1a la maniére
d’agir de Satan dans le moment actuel. Il cherche a faire passer tous les hommes pour des chrétiens. Il
aimerait nous faire croire que nous sommes entourés d’un « monde chrétien », mais le « monde chrétien »
n’est qu’une chrétienté de contrefacon qui, loin de rendre témoignage a la vérité, est 1a, selon les desseins de
I’ennemi de la vérité, pour résister a I’influence sanctifiante et purifiante de celle-ci.

En un mot, le serviteur de Christ, le témoin de la vérité, est de toutes parts environné de 1’esprit de
« Jannes et de Jambres », il est bon qu’il s’en souvienne, qu’il connaisse a fond le mal avec lequel il a a
lutter ; qu’il n’oublie pas que le monde qui I’entoure est I’imitation satanique de 1’ceuvre réelle de Dieu,
produite non par la baguette d’un magicien ouvertement méchant, mais par ’action de faux professants,
ayant « la forme de la piété, mais en ayant renié la puissance » ; gens qui font des choses paraissant bonnes et
justes, mais qui n’ont ni la vie de Christ dans leur ame, ni ’amour de Dieu dans leur coeur, ni la puissance de
la parole de Dieu dans leur conscience.

« Mais », ajoute I’apdtre, « ils n’iront pas plus avant ; car leur folie sera manifeste pour tous, comme a
été celle de ceux-la aussi ». En effet, la folie de Jannes et de Jambrés fut manifeste pour tous, alors que non
seulement ils ne purent pas aller plus avant en imitant les miracles de Moise et d’Aaron, mais qu’ils furent,
de fait, enveloppés dans les jugements de Dieu. Il y a la quelque chose de bien sérieux. La folie de tous ceux
qui n’ont que la forme sera pareillement manifestée. Non seulement ils seront incapables d’imiter les effets
propres de la vie et de la puissance divines, dans leur entier, mais encore ils deviendront eux-mémes les
objets des jugements qui résulteront de la réjection de cette vérité a laquelle ils ont résisté.

Dira-t-on que tout ceci ne renferme pas d’enseignement pour un temps de profession sans puissance ?
Non certainement ; et ces exemples devraient agir sur toute conscience en puissance de vie, parler a tous les
ceeurs en accents solennels et pénétrants, et porter chacun de nous a s’examiner sérieusement, pour se rendre
compte s’il rend témoignage a la vérité, en marchant dans la puissance de la piété, ou s’il lui fait obstacle et
en neutralise les effets en n’en ayant que la forme. Les effets de la puissance de la piété se montreront en ce
que nous « demeurerons dans les choses que nous avons apprises » (2 Tim. 3:14). Ceux-la seuls demeureront
qui ont été enseignés de Dieu ; qui, par la puissance de I’Esprit de Dieu, se sont abreuvés du principe divin a
la source pure de I’inspiration.

Que Dieu en soit béni, les nombreuses fractions de 1’Eglise professante renferment un grand nombre
d’hommes semblables. Il y en a, ici et 1, plusieurs dont la conscience a été lavée dans le sang expiatoire de
«I’Agneau de Dieu » (Jean 1:29), dont les cceurs sont pénétrés d’un vrai attachement pour sa personne et
dont les esprits sont réjouis par « la bienheureuse espérance » de le voir tel qu’il est, et d’étre pour toujours
rendus conformes a son image. On est encourage en pensant a ceux-la. C’est une grace indicible que d’avoir
communion avec ceux qui peuvent rendre raison de I’espérance qui est en eux, et de la position qu’ils
occupent. Puisse le Seigneur en augmenter le nombre tous les jours, et que la puissance de la piété se répande
au loin dans ces derniers jours, afin qu’un témoignage éclatant soit rendu au nom de Celui qui en est digne.

Il nous reste encore a examiner le troisiéme point que nous avons signalé dans cette partie du livre, savoir
les quatre objections artificieuses du Pharaon a la parfaite délivrance du peuple de Dieu et a son entiére
séparation de I’Egypte. La premiére de ces objections se trouve au chap. 8, vers. 25. « Et le Pharaon appela
Moise et Aaron, et dit : Allez, sacrifiez a votre Dieu dans le pays ». 11 est superflu de remarquer ici que, soit
que les magiciens opposent de la résistance, soit que le Pharaon fasse des objections, de fait ¢’est Satan qui
est derriere la sceéne, et il est évident que son but, dans la proposition qu’il suggére au Pharaon, était
d’empécher le témoignage qui devait étre rendu au nom de I’Eternel et qui se rattachait a la séparation
compléte du peuple de Dieu d’avec I’Egypte. Il est évident qu’il n’y aurait pas eu de témoignage de ce genre
si le peuple fiit resté en Egypte, encore qu’il efit sacrifié a 1’Eternel. Les Israélites se fussent placés ainsi sur
le méme terrain que les Egyptiens, et eussent mis I’Eternel au niveau des dieux de I’Egypte ; et un Egyptien
elt pu dire a un Israélite : « Je ne vois pas de différence entre nous : vous avez votre culte et nous avons le
ndtre ou est la différence ? »



Les hommes trouvent parfaitement juste, et comme une chose qui va sans dire, que chacun ait une
religion, quelle que celle-ci soit d’ailleurs. Pourvu que nous soyons sinceres et que nous ne nous mélions pas
de la croyance de notre voisin, peu importe la forme de notre religion. Telles sont les pensées des hommes a
I’égard de ce qu’ils appellent : religion ; mais il est bien évident que la gloire du nom de Jésus n’a aucune
place dans tout cela. L’Ennemi s’opposera toujours a toute pensée de séparation, et le coeur de I’homme ne la
comprend pas. Le coeur peut aspirer a la piété, parce que la conscience atteste que tout n’est pas en reégle,
mais il aspire aprés le monde tout aussi bien. Il aimerait « sacrifier & Dieu dans le pays » ; or, quand on
accepte une piété mondaine, et qu’on refuse de « sortir et de se séparer », le but de Satan est atteint. Son
dessein invariable, depuis le commencement, a été d’empécher le témoignage rendu au nom de Dieu sur la
terre ; et ici aussi son dessein caché était le méme quand il faisait dire au Pharaon : « Allez, sacrifiez a votre
Dieu dans le pays ! » N’elit-ce pas été étouffer le témoignage que d’adhérer a cette proposition ! Le peuple
de Dieu en Egypte, et Dieu lui-méme associé aux idoles de 1’Egypte ! quel épouvantable blasphéme !

Lecteur, nous devrions réfléchir sérieusement a ces choses. L’effort de I’Ennemi, pour induire le peuple
d’Israél a sacrifier a Dieu en Egypte, révéle un principe infiniment plus profond que nous ne serions tentés de
le supposer au premier abord. L’Ennemi triompherait s’il pouvait obtenir, n’importe en quel temps, par quels
moyens et dans quelles circonstances, ne flit-ce que 1’apparence d’une sanction divine en faveur de la
religion du monde. Il n’a point d’objection contre une religion de cette espece. 11 atteint aussi effectivement
son but par ce qu’on appelle « le monde religieux », que par tout autre moyen ; aussi a-t-il gagné un grand
point quand il a réussi @ amener un vrai chrétien a accréditer la religion du monde. C’est un fait positif, bien
connu, que rien n’excite dans le monde plus d’indignation que le principe divin de la séparation d’avec le
présent siecle mauvais. On vous laissera croire les mémes choses, précher les mémes doctrines, faire les
mémes ceuvres ; mais si vous essayez, ne fiit-ce que dans la plus petite mesure, de vous conformer aux ordres
divins : « Détourne-toi de telles gens » (2 Tim. 3:5) et « sortez du milieu d’eux et soyez séparés » (2 Cor.
6:17), vous pouvez vous attendre a la plus violente opposition ! Comment expliquer cela ? Uniquement par
ce fait que, séparés de la vaine religion du monde, les chrétiens rendent a Christ un témoignage qu’ils ne
peuvent jamais lui rendre tant qu’ils sont associés avec elle.

Il y a entre la religion humaine et Christ une immense différence. Un pauvre Hindou, plongé dans les
ténebres, vous parlera de sa religion, mais il ne sait rien de Christ. L’apdtre ne dit pas : « S’il y a quelque
consolation dans la religion » (Phil. 2:1), bien que, sans aucun doute, les sectateurs d’une religion
quelconque trouvent dans cette religion ce qu’ils estiment étre une consolation. Mais Paul avait trouvé sa
consolation en Christ, aprés avoir fait pleinement 1’expérience de la vanité de la religion, méme sous sa
forme la plus belle et la plus imposante (comp. Gal. 1:13, 14 ; Phil. 3:4-11).

L’Esprit de Dieu, il est vrai, parle d’une « religion pure et sans tache » (Jac. 1:27) mais I’homme
irrégénéré ne peut en aucune maniére y participer, car comment pourrait-il avoir part a quoi que ce soit de
« pur » et qui soit « sans tache » ? Cette religion-1a est du ciel, la source de tout ce qui est pur et excellent ;
elle est exclusivement « devant notre Dieu et Pére », pour I’exercice des fonctions de la nouvelle nature, dont
tous ceux qui croient au nom du Fils de Dieu sont faits participants (Jean 1:12, 13 ; Jac. 1:18 ; 1 Pierre 1:23 ;
1 Jean 5:1). Enfin elle se range sous les deux chefs significatifs de la bienveillance active et de la sainteté
personnelle : « visiter les orphelins et les veuves dans leur affliction, et se conserver pur du monde »
(Jacques 1:27).

Si vous parcourez le catalogue des vrais fruits du christianisme, vous les trouverez tous classés sous ces
deux chefs ; et il est trés intéressant de remarquer que, soit dans le chap. 8 de I’Exode, soit dans le chap. 1 de
Jacques, la séparation d’avec le monde est présentée comme une qualité indispensable dans le vrai service de
Dieu. Rien de ce qui est souillé par le contact du « présent siécle mauvais » ne peut étre acceptable devant
Dieu, ni recevoir de sa main ce sceau « pur et sans tache ». « Sortez du milieu d’eux, et soyez séparés, dit le
Seigneur, et ne touchez pas a ce qui est impur, et moi, je vous recevrai ; et je vous serai pour Pére, et vous,
vous me serez pour fils et pour filles, dit le Seigneur, le Tout-Puissant » (2 Cor. 6:17, 18).

Il n’y avait point en Egypte de lieu de réunion pour I’Eternel et son peuple racheté ; la délivrance et la
séparation de I’Egypte étaient pour Israél une seule et méme chose. Dieu avait dit : « Je suis descendu pour le
délivrer » (Ex. 3:8), et rien moins que cela n’aurait pu satisfaire Dieu ou le glorifier. Un salut, qui ett laissé
le peuple en Egypte, n’aurait pas pu étre le salut de Dieu. De plus, nous avons a nous souvenir que le dessein



de I’Eternel dans le salut d’Israél, aussi bien que dans la destruction du Pharaon, était que « son nom fit
publi¢ dans toute la terre » (Ex. 9:16). Or quelle déclaration de son nom ou de son caractére y aurait-il eu, si
son peuple avait dii entreprendre de lui rendre culte en Egypte ? Il n’y efit eu aucun témoignage ou qu’un
témoignage entierement faux. Il était donc absolument nécessaire, pour que le caractere de Dieu fiit
pleinement et fidélement manifesté, que son peuple fiit entiecrement délivré et complétement séparé de
I’Egypte ; et il est tout aussi nécessaire maintenant, pour qu’un témoignage clair et sans équivoque soit rendu
au Fils de Dieu, que tous ceux qui sont réellement a lui soient séparés du présent siecle mauvais. Telle est la
volonté de Dieu, et c’est pour cela que Christ s’est donné lui-méme, selon ce que nous lisons : « Grace et
paix a vous, de la part de Dieu le Pére et de notre Seigneur Jésus Christ, qui s’est donné lui-méme pour nos
péchés, en sorte qu’il nous retirdt du présent siécle mauvais, selon la volonté de notre Dieu et Pére, auquel
soit la gloire au si¢cle des siécles ! Amen » (Gal. 1:3-5).

Les Galates commengaient a s’adonner a une religion charnelle et mondaine, une religion d’ordonnances,
une religion de « jours, de mois, de temps et d’années » ; et I’apotre, des les premiers mots de son épitre, leur
rappelle que c’est pour délivrer son peuple de tout ce systéme-la, que le Seigneur Jésus s’est donné lui-
méme. Il faut que le peuple de Dieu soit un peuple séparé, non point sur le principe d’une plus grande
sainteté personnelle que celle d’autrui, mais parce qu’il est son peuple, et pour qu’il réponde intelligemment
au but miséricordieux que Dieu s’est proposé en le mettant en rapport avec Lui-méme et en 1’associant a son
nom. Un peuple qui elit vécu encore au milieu des souillures et des abominations de I’Egypte, n’aurait pas pu
étre le témoin du Dieu trés saint ; et ainsi de méme, maintenant, celui qui se méle aux souillures d’une
religion mondaine et corrompue ne peut pas &étre un puissant et fidéle témoin d’un Christ crucifié et
ressuscité.

La réponse de Moise a la premiére objection du Pharaon est trés remarquable : « Moise dit : Il n’est pas
convenable de faire ainsi ; car nous sacrifierions a I’Eternel, notre Dieu, I’abomination des Egyptiens. Est-ce
que nous sacrifierions I’abomination des Egyptiens devant leurs yeux, sans qu’ils nous lapidassent ! Nous
irons le chemin de trois jours dans le désert, et nous sacrifierons a I’Eternel, notre Dieu, comme il nous a
dit » (chap. 8:26, 27). « Le chemin de trois jours », ¢’est une séparation réelle de I’Egypte. Rien moins que
cela ne pouvait satisfaire la foi. L’Israél de Dieu doit étre séparé du pays de la mort et des ténébres, dans la
puissance de la résurrection. Il faut que les eaux de la mer Rouge séparent les rachetés de Dieu du pays
d’Egypte avant qu’ils puissent sacrifier convenablement a 1’Eternel. S’ils fussent restés en Egypte, ils eussent
di sacrifier a 1’Eternel les objets méme du culte abominable de I’Egypte (*). Cela est impossible. Il ne
pouvait y avoir en Egypte ni tabernacle, ni temple, ni autel ; il n’y avait pas, dans toute I’étendue du pays, de
lieu pour aucune de ces choses. De fait, comme nous le verrons ci-apres, Israél ne fit entendre aucun chant de
louange, jusqu’a ce que I’assemblée tout entiére fit parvenue, dans la puissance d’une rédemption
accomplie, au bord de la mer Rouge, qui est vers le pays de Canaan. Il en est exactement de méme
maintenant. Il faut que le croyant sache ou la mort et la résurrection du Seigneur Jésus ’ont placé pour
toujours, avant qu’il puisse étre un adorateur intelligent, un serviteur approuvé, un vrai et fidéle témoin.

(*) L’expression « abomination » se rapporte a ce que les Egyptiens adoraient.

Il ne s’agit pas ici de la question de savoir si I’on est enfant de Dieu et partant sauvé. Un grand nombre
d’enfants de Dieu sont loin de connaitre le plein résultat de la mort et de la résurrection de Christ pour ce qui
les concerne. Ils ne saisissent pas cette vérité précieuse, que la mort de Christ a aboli pour toujours leurs
péchés (Heb. 9:26) et qu’ils sont les heureux participants de sa vie de résurrection, avec laquelle le péché ne
peut avoir absolument rien a faire. Christ a été fait malédiction pour nous, non pas, comme quelques-uns
voudraient nous 1’enseigner, en naissant sous la malédiction d’une loi violée, mais en étant pendu au bois
(comp. attentivement Deut. 21:23 ; Gal. 3:13). Nous étions sous la malédiction, parce que nous étions dans
nos péchés ou que nous n’avions pas gardé la loi ; mais Christ, ’lhomme parfait, ayant magnifi¢ la loi et
I’ayant rendue honorable (Esaie 42:21), par le fait méme qu’il obéit parfaitement a la loi, devint malédiction
pour nous, étant pendu au bois. Ainsi dans sa vie, il a magnifi¢ la loi de Dieu ; et dans sa mort, il a porté la
malédiction pour nous. Il n’y a donc maintenant ni péché, ni malédiction, ni colére, ni condamnation pour le
croyant ; et bien qu’il doive comparaitre devant le tribunal de Christ, ce tribunal lui sera tout aussi favorable
alors, que le trone de grace I’est maintenant. Le tribunal manifestera sa vraie condition, savoir qu’il n’existe
rien contre lui ; ce qu’il est, c’est Dieu qui I’a opéré. Il est I’ouvrage de Dieu. Dieu est venu a lui quand il
était dans un état de mort et de condamnation, et il a été rendu exactement tel que Dieu voulait qu’il fit.
C’est le juge lui-méme qui a effacé tous ses péchés et qui est sa justice, en sorte que le tribunal du jugement



ne peut que lui étre favorable ; bien plus, il trouvera la la déclaration publique et solennelle, faite au ciel, a la
terre et a I’enfer, que celui qui est lavé de ses péchés dans le sang de I’ Agneau, est aussi net qu’il est possible
a Dieu de le rendre (voyez Jean 5:24 ; Rom. 8:1 ; 2 Cor. 5:5, 10, 11 ; Eph. 2:10). Tout ce qu’il y avait a faire,
Dieu lui-méme 1’a fait ; et assurément il ne condamnera pas sa propre ceuvre. La justice qui était requise,
Dieu lui-méme I’a fournie ; Iui, certainement, n’y trouvera aucun défaut. La lumiére du siége judiciaire sera
assez éclatante pour dissiper toutes les vapeurs et tous les nuages qui pourraient obscurcir les gloires
incomparables et les vertus éternelles qui appartiennent a la croix, et pour montrer que le croyant est « tout
net » (Jean 13:10 ; 15:3 ; Eph. 5:27).

C’est pour n’avoir pas saisi, dans la simplicité de la foi, ces vérités fondamentales, qu’un grand nombre
d’enfants de Dieu se plaignent de ne pas posséder une paix assurée ; d’éprouver des variations constantes
dans leur état spirituel, des hauts et des bas perpétuels dans leur expérience. Chaque doute dans le cceur d’un
chrétien est un déshonneur fait a la parole de Dieu et au sacrifice de Christ. C’est parce qu’il ne se tient pas,
déja dés a présent, dans la lumiére qui reluira du siége judiciaire, que le chrétien est tourmenté par des doutes
ou par des craintes. Et encore ces fluctuations et ces incertitudes, que tant de personnes ont a déplorer, ne
sont comparativement que des conséquences légeres, en tant qu’elles n’affectent que I’expérience de ces
personnes ; les effets qu’elles produisent sur leur culte, leur service et leur témoignage sont infiniment plus
graves, en tant que la gloire du Seigneur y est intéressée. Mais, hélas ! généralement parlant, on pense peu a
la gloire du Seigneur, parce que 1’objet principal, le but et la fin, pour la plupart des chrétiens de profession,
c’est le salut personnel. Nous sommes trés portés a considérer comme essentiel tout ce qui se rapporte a
nous-mémes, tandis que tout ce qui ne se rapporte qu’a la gloire de Christ en nous et par nous est envisagé
comme non-essentiel, comme secondaire.

Il est bon cependant de saisir clairement que la méme vérité qui donne a I’ame une paix assurée, la met
en état de rendre un culte intelligent, un service agréable et un témoignage efficace. Dans le chap. 15 de la
premiere épitre aux Corinthiens, 1’apotre présente la mort et la résurrection de Christ comme le grand
fondement de toutes choses. « Or je vous fais savoir, fréres, I’évangile que je vous ai annoncé, que vous avez
aussi recu, et dans lequel vous étes, par lequel aussi vous étes sauvés, si vous tenez ferme la parole que je
vous ai annoncée, a moins que vous n’ayez cru en vain. Car je vous ai communiqué avant toutes choses ce
que j’ai aussi regu, que Christ est mort pour nos péchés, selon les Ecritures, et qu’il a été enseveli, et qu’il a
été ressuscité le troisiéme jour, selon les Ecritures » (vers. 1-4). Tel est I’Evangile ! Un Christ mort et
ressuscité est le fondement du salut. « Il a été livré pour nos fautes et a été ressuscité pour notre
justification » (Rom. 4:25). Voir, des yeux de la foi, Jésus cloué a la croix et assis sur le trone, est quelque
chose qui doit donner a la conscience une paix solide, et au cceur une parfaite liberté. Nous pouvons regarder
dans la tombe et la voir vide, nous pouvons regarder le trone en haut et le voir occupé, et continuer notre
chemin tout joyeux. Le Seigneur Jésus a réglé toutes choses sur la croix en faveur de son peuple ; et la
preuve qu’il I’a fait, c’est qu’il est maintenant assis a la droite de Dieu. Un Christ ressuscité est la preuve
éternelle d’une rédemption accomplie ; et si la rédemption est un fait accompli, la paix du croyant est une
vraie et stable réalité. Ce n’est pas nous qui avons fait la paix, et jamais nous n’aurions pu la faire ; tout
effort méme, de notre part dans ce sens, n’elit servi qu’a manifester d’une maniere plus évidente encore que
nous étions des destructeurs de la paix. Mais Christ, ayant fait la paix, par le sang de sa croix, a pris place
dans les hauts lieux, triomphant de tout ennemi. Par lui, Dieu « annonce la bonne nouvelle de la paix ». La
parole de I’Evangile porte cette paix ; et ’Ame qui croit I’évangile a la paix, une paix établie devant Dieu, car
Christ est sa paix (voyez Act. 10:36 ; Rom. 5:1; Eph. 2:14; Col. 1:20). De cette maniére Dieu, non
seulement a satisfait aux exigences de sa gloire, mais encore, en le faisant, il a ouvert un chemin par lequel
son amour infini peut descendre jusqu’au plus coupable de la coupable race d’Adam.

Ensuite, quant au résultat pratique, la croix de Christ a non seulement 6té les péchés du croyant, mais elle
a encore rompu pour toujours le lien qui le rattachait au monde, en vertu de quoi il a le privilege de pouvoir
considérer le monde comme une chose crucifiée, et d’étre estimé par le monde comme un crucifié. Telle est
la position respective du croyant et du monde 1’un vis-a-vis de 1’autre. Ils sont crucifiés 'un a l’autre. Le
jugement, porté sur Christ par le monde, a été exprimé par la position dans laquelle le monde a, de propos
délibéré, placé Christ. Le monde fut appelé a choisir entre Christ et un meurtrier. Il donna au meurtrier la
liberté et cloua Christ a la croix entre deux brigands. Or si le croyant marche sur les traces de Christ, s’il se
pénctre de son esprit, et le manifeste, il occupera la méme place que Christ dans 1’estimation du monde ; et
de cette maniere, il connaitra non seulement que, quant a sa position devant Dieu, il est crucifié¢ avec Christ,
mais il sera amen¢ a réaliser ce fait dans sa marche et son expérience de tous les jours.

Mais, tandis que la croix a ainsi rompu le lien qui unissait le chrétien et le monde, la résurrection a
introduit celui qui croit dans la puissance de nouveaux liens et de nouvelles relations. Si, a la croix, nous



voyons le jugement du monde a 1’égard de Christ, nous voyons, dans la résurrection, le jugement de Dieu. Le
monde a crucifi¢ Christ, mais « Dieu I’a haut ¢élevé » (Phil. 2:9). L’homme lui a donné la place la plus basse,
Dieu lui a donné la place la plus élevée ; et puisque le croyant est appelé a une pleine communion avec Dieu,
dans ses pensées a 1’égard de Christ, il partagera la place que le monde a faite a Christ, et il pourra, de son
coté, regarder le monde comme une chose crucifiée. Si donc, le croyant est sur une croix et le monde sur une
autre, la distance morale qui les sépare est considérable en effet. Et si la distance est considérable en
principe, elle devrait I’étre en pratique aussi. Le monde et le chrétien ne devraient avoir absolument rien en
commun ; et ils n’auront rien en commun, si ce n’est pour autant que le chrétien renie son Seigneur et
Maitre. Le croyant se montre infidele a Christ en proportion de la communion qu’il entretient avec le monde.

Tout cela est assez clair ; mais, cher lecteur, ou cela nous place-t-il quant a ce qui concerne le monde ?
Assurément, en dehors de lui, et cela complétement. Nous sommes morts au monde et vivants avec Christ.
Nous sommes a la fois participants de sa réjection par la terre et de son acceptation dans le ciel ; et la joie de
cette acceptation nous fait compter pour rien 1’épreuve qui se rattache a la réjection. Etre rejeté de la terre,
sans savoir que j’ai une place et une part dans le ciel, serait pour moi insupportable ; mais quand les gloires
du ciel absorbent les regards de I’ame, tres peu de la terre suffit. Mais on demandera peut-étre : « Qu’est-ce
que le monde ? » — 1l serait difficile de trouver une expression aussi vague et mal déterminée que celle de
«monde » ou de « mondanité », parce que nous sommes en général enclins a faire commencer la mondanité
a un ou deux degrés au-dessus du point ou nous nous trouvons nous-mémes. La parole de Dieu, cependant,
définit avec une parfaite précision ce que c’est que « le monde », quand elle le caractérise par « ce qui n’est
pas du Pére » (1 Jean 2:15, 16). Ainsi, plus ma communion avec le Pére sera profonde, plus aussi sera exercé
mon discernement a 1’égard de ce qui est du monde. Telle est la maniere d’enseigner de Dieu. Plus vous vous
réjouissez dans I’amour du Pére, plus aussi vous rejetez le monde. Mais qui est-ce qui révele le Pere ? C’est
le Fils. Et il le fait par la puissance du Saint Esprit. C’est pourquoi, plus je sais, dans la puissance d’un Esprit
non contristé¢, m’abreuver dans la révélation que le Fils fait du Pére, plus mon discernement de ce qui est du
monde est juste. C’est @ mesure que le royaume de Dieu gagne du terrain dans le cceur, que le jugement a
I’égard de la mondanité devient plus juste. On ne peut guére définir la mondanité ; elle est, comme quelqu’un
I’a dit, graduellement nuancée depuis le blanc jusqu’au noir le plus obscur. Vous ne pouvez pas poser une
limite et dire : « ici commence la mondanité » ; mais la vive et exquise sensibilité de la nature divine recule
devant elle, et tout ce dont nous avons besoin, c’est de marcher dans la puissance de cette nature, afin de
nous tenir ¢éloignés de toute forme de mondanité. « Marchez par I’Esprit, et vous n’accomplirez point la
convoitise de la chair » (Gal. 5:16). Marchez avec Dieu et vous ne marcherez pas avec le monde. De froides
distinctions, des regles séveres, ne sont ici d’aucune efficacité. C’est la puissance divine qu’il nous faut.
Nous avons besoin de comprendre la signification et I’application spirituelle du « chemin de trois jours dans
le désert », lequel nous sépare pour toujours non seulement des fours a briques et des commissaires de
I’Egypte, mais aussi de ses temples et de ses autels.

La seconde objection du Pharaon participait a un haut degré du caractére et de la tendance de la premiére.
«Et le Pharaon dit: Je vous laisserai aller, et vous sacrifierez a I’Eternel, votre Dieu, dans le
désert ; seulement ne vous éloignez pas trop en vous en allant » (chap. 8:28). S’il ne pouvait pas garder les
Israélites en Egypte, il voulait au moins chercher a les tenir prés des frontiéres, de maniére a pouvoir agir sur
eux par les diverses influences du pays. Le peuple pourrait étre ainsi ramené, et le témoignage plus
effectivement anéanti que si Israél n’eiit jamais quitté 1I’Egypte. Les personnes qui retournent au monde,
apres avoir paru I’abandonner, nuisent beaucoup plus a la cause de Christ que si elles étaient toujours restées
dans le monde ; car elles confessent virtuellement que, ayant essayé des choses divines, elles ont découvert
que les choses terrestres sont meilleures et plus satisfaisantes.

Ce n’est pas tout. L’effet moral de la vérité sur la conscience des gens inconvertis re¢oit un sérieux échec
par ceux qui, apres avoir fait profession d’abandonner le monde, retournent aux choses qu’ils semblaient
avoir laissées. Non pas que de semblables cas fournissent a qui que ce soit la moindre autorisation a rejeter la
vérité de Dieu, attendu que chacun est responsable pour lui-méme et aura a rendre compte pour lui-méme a
Dieu. Mais ’effet produit, a cet égard, est toujours mauvais. « Car, si, apres avoir échappé aux souillures du
monde par la connaissance du Seigneur et Sauveur Jésus Christ, étant de nouveau enlacés, ils sont vaincus
par elles, leur derniére condition est pire que la premiére ; car il leur elit mieux valu n’avoir pas connu la voie
de la justice, que de se détourner, apres I’avoir connue, du saint commandement qui leur avait été donné » (2
Pierre 2:20, 21).



C’est pourquoi, si 1’on ne veut pas « s’en aller entiérement », mieux vaut ne pas bouger du tout.
L’Ennemi ne 1’ignorait pas ; de la sa seconde objection. Le maintien d’une position de voisinage répond
admirablement bien a ses desseins. Ceux qui ne savent pas prendre une position décidée sont toujours faibles
et inconséquents ; et, de fait, leur influence, quelle qu’elle soit, porte d’un c6té entiérement faux.

Il est tres important de bien saisir que le but de Satan, dans chacune de ces objections, était de mettre
obstacle au témoignage, qui ne pouvait étre rendu au nom du Dieu d’Israél que par « un pelerinage de trois
jours au désert ». C’était 1a, en toute vérité, « s’éloigner », aller bien plus loin que le Pharaon ne pouvait se
I’imaginer, ou qu’il n’aurait pu suivre Israél. Et quel bonheur ce serait, si tous ceux qui font profession de
sortir de ’Egypte s’en éloignaient ainsi véritablement, dans I’esprit de leur entendement et par 1’élévation de
leur caractére ; s’ils savaient bien reconnaitre la croix et la tombe de Christ comme formant la limite entre
eux et le monde ! Nul homme ne peut par la seule énergie de sa nature se placer sur ce terrain-la. Le
Psalmiste a pu dire : « N’entre pas en jugement avec ton serviteur, car devant toi nul homme vivant ne sera
justifié » (Ps. 143:2). Il en est de méme pour ce qui regarde la séparation vraie et effective d’avec le monde.
« Nul homme vivant » ne peut la réaliser. Ce n’est que comme « mort avec Christ », et « ressuscité avec lui
par la foi en I'opération de Dieu » (Col. 2:12), que ’on peut étre « justifi¢ » devant Dieu ou séparé du
monde. Voila ce que I’on peut appeler « s’éloigner ». Puissent tous ceux qui font profession d’étre chrétiens
et qui s’appellent de ce nom, s’éloigner ainsi ! Alors leur lampe donnerait une lumiére constante ; leur
témoignage rendrait un son intelligible ; leur marche serait élevée ; leur expérience riche et profonde ; leur
paix coulerait comme un fleuve ; leurs affections seraient célestes et leurs vétements purs. Et par-dessus tout,
le nom du Seigneur Jésus serait magnifié en eux, par la puissance du Saint Esprit, selon la volonté de Dieu le
Pére.

La troisiéme objection du Pharaon réclame de notre part une attention toute spéciale. « Et on fit revenir
Moise et Aaron vers le Pharaon ; et il leur dit : Allez, servez 1’Eternel, votre Dieu. Qui sont ceux qui iront ?
Et Moise dit. Nous irons avec nos jeunes gens et avec nos vieillards, nous irons avec nos fils et avec nos
filles, avec notre menu bétail et avec notre gros bétail ; car nous avons a célébrer une féte a ’Eternel. Et il
leur dit : Que I’Eternel soit ainsi avec vous, comme je vous laisserai aller avec vos petits enfants ! Regardez,
car le mal est devant vous. Il n’en sera pas ainsi ; allez donc, vous les hommes faits, et servez 1’Eternel ; car
c’est 1a ce que vous avez désiré. Et on les chassa de devant la face du Pharaon » (chap. 10:8-11). Ici encore,
nous voyons que ’Ennemi cherche a porter un coup mortel au témoignage rendu au nom du Dieu d’Isra€l.
Les parents au désert et les enfants en Egypte, quelle affreuse anomalie ! Ce n’elt été qu’une demi-
délivrance, a la fois inutile pour Israél et déshonorante pour le Dieu d’Israél. Il n’était pas possible qu’il en
fat ainsi. Si les enfants fussent restés en Egypte, on n’aurait pas pu dire des parents qu’ils avaient quitté
’Egypte, attendu que leurs enfants étaient une partie d’eux-mémes. Tout ce qu’on aurait pu dire d’eux en
pareil cas, c’est qu’ils servaient en partie 1’Eternel et en partie le Pharaon. Mais 1’Eternel ne pouvait avoir
aucune part avec le Pharaon, il fallait qu’il elt tout ou rien. C’est ici un principe important pour des parents
chrétiens. Puissions-nous le prendre sérieusement a cceur ! C’est notre heureux privilége de compter sur Dieu
pour nos enfants et de les « élever dans la discipline et sous les avertissements du Seigneur » (Eph. 6:4).
Nous ne devons nous contenter d’aucune autre portion pour nos enfants, que de celle dont nous jouissons
nous-mémes.

La quatrieme et derniére objection du Pharaon se rapportait au gros et au menu bétail. « Et le Pharaon
appela Moise, et dit : Allez, servez 1’Eternel ; seulement que votre menu et votre gros bétail restent ; vos
petits enfants aussi iront avec vous » (chap. 10:24). Avec quelle persévérance Satan disputait a Israél chaque
pouce de terrain de son chemin hors de 1’Egypte ! 11 cherche premiérement & les faire rester dans le pays ;
ensuite a les faire rester dans le voisinage du pays ; puis a retenir une partie du peuple dans le pays ; et enfin,
quand il ne réussit dans aucune de ces trois tentatives, il cherche a les faire partir sans aucun moyen de servir
’Eternel. S’il ne peut retenir les serviteurs, il cherche & retenir ce par quoi ils peuvent servir, et & arriver au
méme but par ce procédé. S’il ne peut les induire a sacrifier dans le pays, il voudrait les envoyer hors du pays
sans victimes pour les sacrifices.

La réponse de Moise a cette derniere objection nous présente une magnifique exposition des droits
souverains de I’Eternel sur son peuple et sur tout ce qui lui appartient. « Et Moise dit : Tu nous donneras
aussi dans nos mains des sacrifices et des holocaustes, et nous les offrirons a I’Eternel, notre Dieu ; nos
troupeaux aussi iront avec nous ; il n’en restera pas un ongle, car nous en prendrons pour servir I’Eternel,
notre Dieu ; et nous ne savons pas comment nous servirons I’Eternel, jusqu’a ce que nous soyons parvenus
la » (chap. 10:25, 26). Ce n’est que quand les enfants de Dieu savent prendre, par une foi simple et enfantine,



la haute position dans laquelle la mort et la résurrection les ont placés, qu’ils peuvent avoir une intelligence
quelque peu exacte des droits de Dieu sur eux. « Nous ne savons pas ce que nous offrirons a I’Eternel jusqu’a
ce que nous soyons parvenus la » ; Israél ne connaissait pas quelles étaient sa responsabilité et les exigences
de Dieu jusqu’a ce qu’il elt fait « le chemin de trois jours ». Il ne pouvait pas connaitre ces choses au milieu
de I’atmosphére corrompue de 1’Egypte. Il faut que la rédemption soit connue comme un fait accompli, avant
que I’on puisse avoir en aucune maniére une idée juste ou compléte de la responsabilité. Tout ceci est parfait
et d’une grande beauté. « Si quelqu’un veut faire sa volonté, il connaitra de la doctrine » (Jean 7:17). 1l faut
que, dans la puissance de la mort et de la résurrection, nous soyons complétement hors de I’Egypte ; alors, et
seulement alors, nous connaitrons ce qu’est réellement le service du Seigneur. C’est quand, par la foi, nous
prenons place dans ces riches et glorieux parvis, dans lesquels le précieux sang de Christ nous introduit ;
c’est quand nous regardons autour de nous et que nous contemplons les résultats variés, excellents et
merveilleux de ’amour qui nous a rachetés ; c’est quand nous considérons attentivement la personne de
Celui qui nous a introduits dans ce lieu et qui nous a fait don de toutes ces richesses, que nous sommes
pressés de dire avec le poéte :

Que mettre aux pieds d’un tel amour ?

Que donner au Seigneur pour sa grace infinie ?

Ah ! ma vie et mon coeur sont a lui sans retour.

« Il n’en restera pas un ongle » ; ce sont de nobles paroles ! L’Egypte n’est pas le lieu de quoi que ce soit
qui appartienne aux rachetés de Dieu : Dieu est digne de tout; « corps, dme, esprit », tout ce que nous
sommes, tout ce que nous avons lui appartient. « Vous n’étes pas a vous-mémes, car vous avez ¢té achetés a
prix » (1 Cor. 6:19, 20) ; et c’est notre heureux privilége de nous consacrer nous-mémes, avec tout ce que
nous possédons, a Celui auquel nous appartenons et que nous sommes appelés a servir. Il n’y a rien ici d’un
esprit 1égal. Les paroles : « jusqu’a ce que nous soyons parvenus la », sont notre sauvegarde contre ce mal
affreux. Nous avons fait « le chemin de trois jours », avant qu’un seul mot relatif au sacrifice se soit fait
entendre ou ait pu étre compris ; nous sommes mis en possession pleine et incontestée de la vie de
résurrection et de la justice éternelle ; nous avons quitté ce pays de mort et de ténébres ; nous avons été
amenés a Dieu lui-méme, en sorte que nous pouvons jouir de lui, dans la puissance de cette vie qu’il nous a
donnée, et dans cette sphére de justice dans laquelle nous avons été placés : servir devient ainsi notre joie. Il
n’y a pas dans le coeur une seule affection dont Dieu ne soit digne ; il n’y a pas, dans tout le troupeau, de
sacrifice trop précieux pour son autel. Plus nous marcherons prés de lui et dans une communion intime avec
lui, plus aussi nous estimerons que notre nourriture et notre breuvage sont de faire sa sainte volonté. Le
croyant considére comme son plus grand privilege, de servir le Seigneur. Il prend son plaisir dans tout
exercice et toute manifestation de la nature divine. Il ne marche pas chargé d’un lourd et pénible joug. Son
joug est rompu « & cause de 1’onction » (Esaie 10:27) ; son fardeau a été 6té pour toujours par le sang de la
croix, tandis que lui-mé€me, il s’avance « racheté, régénéré et affranchi », en vertu de ces consolantes et
encourageantes paroles : « Laisse aller mon peuple » (*)

(*) Nous considérons le contenu du chapitre 11 en connexion avec la sécurité d’Israél, abrité sous le sang
de I’agneau pascal.

1.8 - Chapitre 12

« Et ’Eternel dit 2 Moise : Je ferai venir encore une plaie sur le Pharaon et sur I’Egypte aprés cela il vous
laissera aller d’ici ; lorsqu’il vous laissera aller complétement, il vous chassera tout a fait d’ici » (chap. 11:1).
Il faut encore un coup plus pesant a ce monarque endurci et a son pays, pour 1’obliger a laisser aller les
bienheureux objets de la grace souveraine de I’Eternel.

C’est en vain que I’homme s’endurcit et s’¢léve contre Dieu ; car certainement Dieu peut briser et réduire
en poudre le cceur le plus dur, et abattre jusque dans la poussiére 1’esprit le plus hautain. « I1 est puissant pour
abaisser ceux qui marchent avec orgueil » (Dan. 4:37). L’homme peut s’imaginer qu’il est quelque chose ; il
peut lever haut la téte dans son fol orgueil, comme s’il était son propre maitre. Homme vain ! combien peu il
connait sa condition et son caractére véritables ! Il n’est qu’un moyen et un instrument de la méchanceté de
Satan, qui cherche a mettre obstacle aux desseins de Dieu. L’intelligence la plus brillante, le génie le plus
¢éleve, I’énergie la plus indomptable, a moins qu’ils ne soient sous le gouvernement immeédiat de 1’Esprit de
Dieu, ne sont qu’autant d’instruments dans la main de Satan pour exécuter ses noirs desseins. Nul homme



n’est son propre maitre : il est gouverné ou par Christ ou par Satan. Le roi d’Egypte pouvait se croire un
agent libre ; cependant il n’était qu’un instrument dans les mains d’un autre. Satan était derriere le trone ; et
en conséquence de ce que le Pharaon s’était appliqué a résister aux desseins de Dieu, il fut judiciairement
livré a I’influence endurcissante et aveuglante du maitre qu’il s’était choisi.

Ceci nous explique une expression qui revient fréquemment dans les premiers chapitres de ce livre : « Et
I’Eternel endurcit le cceur du Pharaon » (chap. 9:12). Il ne peut étre profitable pour personne de chercher a
éviter le sens clair et complet de cette solennelle déclaration. Si I’homme repousse la lumiére du témoignage
divin, il est judiciairement livré a un endurcissement et a un aveuglement de cceur ; Dieu ’abandonne a lui-
méme ; et alors Satan arrive, qui I’entraine, téte baissée, dans la perdition. Il y avait abondamment de lumiere
pour faire voir au Pharaon I’extravagance et la folie de la voie qu’il poursuivait, en cherchant a retenir ceux
que Dieu lui avait commandé de laisser aller. Mais la véritable inclination de son ceeur était d’agir contre
Dieu, c’est pourquoi Dieu I’abandonna a lui-méme et fit de lui un monument pour la manifestation de sa
gloire « par toute la terre ». Ceci ne renferme de difficulté que pour ceux dont le désir est de contester avec
Dieu, de « s’élever contre le Tout-Puissant » (Job 15:25) et de ruiner leurs &mes immortelles.

Dieu donne quelquefois aux hommes ce qui est en rapport avec le vrai penchant de leur cceur : « a cause
de cela, Dieu leur envoie une énergie d’erreur pour qu’ils croient au mensonge, afin que tous ceux-la soient
jugés qui n’ont pas cru la vérité, mais qui ont pris plaisir a l’injustice » (2 Thes. 2:11, 12). Si les hommes ne
veulent pas de la vérité quand elle leur est présentée, ils auront certainement un mensonge s’ils ne veulent
pas de Christ, ils auront Satan ; s’ils ne veulent pas du ciel, ils auront I’enfer (*). L’esprit d’incrédulité
trouvera-t-il a redire a ceci ? Qu’il commence par prouver que tous ceux qui sont ainsi judiciairement traités
ont pleinement répondu a leur responsabilité ; que le Pharaon, par exemple, pour ce qui le regarde, agit, en
quelque mesure, selon la lumiére qu’il possédait ; et ainsi pour tous les autres. Incontestablement, la tiche de
prouver retombe sur ceux qui sont disposés a trouver a redire aux voies de Dieu envers ceux qui rejettent sa
vérité. L’enfant de Dieu, simple de cceur, justifiera Dieu dans ses dispensations les plus insondables, et
encore qu’il ne puisse pas répondre d’une manicre satisfaisante aux questions difficiles d’un esprit incrédule,
il trouve son parfait repos dans cette parole : « Le juge de toute la terre ne fera-t-il pas ce qui est juste ? »
(Gen. 18:25). Il y a infiniment plus de sagesse dans cette maniére de résoudre une difficulté apparente, que
dans le raisonnement le plus élaboré ; car il est certain qu’un cceur, disposé « a contester contre Dieu » (Rom.
9:20), ne sera pas convaincu par les raisonnements de I’homme.

(*) I'y a une grande différence dans la manicére dont Dieu agit envers les paiens (Rom. 1) et envers ceux
qui rejettent 1’Evangile (2 Thes. 1:2). Quant aux premiers, il est dit : « Et comme ils n’ont pas eu de sens
moral pour garder la connaissance de Dieu, Dieu les a livrés a un esprit réprouvé » ; mais quant aux seconds,
la Parole enseigne que « parce qu’ils n’ont pas regu 1’amour de la vérité pour étre sauvés, a cause de cela,
Dieu leur envoie une énergie d’erreur pour qu’ils croient au mensonge, afin que tous ceux-la soient jugés ».
Les paiens refusent le témoignage de la création et sont, en conséquence, abandonnés a eux-mémes. Ceux
qui rejettent 1’Evangile repoussent la lumiére éclatante qui resplendit de la croix et, partant, une « énergie
d’erreur » leur sera bientot envoyée de la part de Dieu. Ceci est bien sérieux pour le temps ot nous sommes,
dans lequel il y a tant de lumiére et de profession de christianisme.

Toutefois c’est la prérogative de Dieu de répondre a tous les raisonnements orgueilleux de I’homme, et
d’abaisser les superbes imaginations des pensées de I’esprit humain. Il peut imprimer la sentence de mort sur
toute la nature, dans ses formes les plus belles. « Il est réservé aux hommes de mourir une fois » (Héb. 9:27).
Personne ne peut échapper a cette sentence. L’homme peut chercher a couvrir son humiliation par divers
moyens ; a cacher son passage par la vallée de ’ombre de la mort de la maniere la plus héroique ; a donner
aux derniers jours humiliants de sa carriere les noms les plus honorables qu’il puisse imaginer ; a dorer d’une
fausse lumiére le lit de mort ; a décorer le convoi funéraire et la tombe d’un semblant de pompe, d’apparat et
de gloire ; a élever sur des restes corrompus un monument splendide, sur lequel sont inscrites les annales de
la honte humaine ; il peut faire tout cela, mais la mort est la mort apres tout, et il ne peut la retarder d’un seul
moment, ni la faire étre autre chose que ce qu’elle est, savoir « les gages du péché » (Rom. 6:23).

Ces pensées nous ont été suggérées par les premiers versets du chapitre 11: « Encore une plaie ! » Parole
solennelle ! Elle mettait le sceau a 1’arrét de mort prononcé sur les premiers-nés d’Egypte, « les prémices de



toute, leur vigueur » (Ps. 105:36). « Et Moise dit : Ainsi dit I’Eternel : Sur le minuit je sortirai au milieu de
1’Egypte et tout premier-né dans le pays d’Egypte mourra, depuis le premier-né du Pharaon, qui est assis sur
son trone, jusqu’au premier-né de la servante qui est derriere la meule, et tout premier-né des bétes. Et il y
aura un grand cri dans tout le pays d’Egypte, comme il n’y en a pas eu et il n’y en aura jamais de semblable »
(chap. 11:4-6). Telle devait étre la plaie finale — la mort dans chaque maison. « Mais contre tous les fils
d’Israél, depuis I’homme jusqu’aux bétes, pas un chien ne remuera sa langue ; afin que vous sachiez que
I’Eternel distingue entre les Egyptiens et Israél » (vers. 7). Il n’y a que le Seigneur qui puisse « distinguer »
entre ceux qui sont siens et ceux qui ne le sont pas. Il ne nous appartient pas de dire a qui que ce soit :
« Tiens-toi loin, ne me touche pas, car je suis saint vis-a-vis de toi » (Esaie 65:5) ; ce langage est celui d’un
pharisien. Mais quand « Dieu distingue », il est de notre devoir de nous enquérir en quoi cela consiste, et,
dans le cas qui nous occupe, nous voyons que c¢’était une simple question de vie ou de mort. C’est 1a la
grande différence que fait Dieu. Il tire une ligne de démarcation ; et de I’'un des cotés de cette ligne est la
«vie », de I’autre la « mort ». Plusieurs des premiers-nés de 1’Egypte ont pu étre aussi beaux et avoir les
mémes attraits que ceux d’Israél, méme beaucoup plus ; mais Israél avait la vie et la lumiére, fondées sur les
conseils de ’amour d’un Dieu Rédempteur, et établies, comme nous allons le voir, par le sang de I’ Agneau.
Voila quelle était la bienheureuse position d’Israél, tandis que, d’un autre c6té, dans toute 1’étendue du pays
d’Egypte, depuis le monarque sur le tréne jusqu’au serviteur employé a moudre, on ne pouvait voir que la
mort, et n’entendre que le cri amer de 1’angoisse arraché par le coup terrible de la verge de 1’Eternel. Dieu
peut abattre I’esprit hautain de I’homme ; il peut faire que la colére de ’homme le loue et se ceindre du reste
de la colére (Ps. 76:10). « Et tous ces tiens serviteurs descendront vers moi, et se prosterneront devant moi,
disant : Sors, toi, et tout le peuple qui est a tes pieds. Et aprés cela je sortirai » (chap. 11:8). Dieu accomplira
ses propres conseils. Il faut que ses desseins de miséricorde s’effectuent a tout prix ; et la confusion de face
sera la part de tous ceux qui s’y opposent. « Célébrez I’Eternel ! car il est bon ; car sa bonté demeure a
toujours ;... qui a frappé ’Egypte en ses premiers-nés, car sa bonté demeure a toujours, et a fait sortir Israél
du milieu d’eux, car sa bonté demeure a toujours, — a main forte et a bras étendu, car sa bonté demeure a
toujours » (Ps. 136:1, 10-12).

« Et ’Eternel parla a Moise et a Aaron dans le pays d’Egypte, disant : Ce mois-ci sera pour vous le
commencement des mois ; il sera pour vous le premier des mois de 1’année » (chap. 12:1, 2). Il y a ici un
changement trés intéressant dans 1’ordre du temps. L’année commune ou civile suivait son cours ordinaire,
lorsque I’Eternel ’interrompit en vue de son peuple, lui apprenant ainsi, en principe, qu’il devait commencer
une ere nouvelle avec Lui. Lhistoire antérieure d’Israél ne devait plus compter désormais ; la rédemption
devait constituer le premier pas dans la vie réelle.

Ceci nous apprend une vérité bien simple, c’est que la connaissance d’un salut parfait et d’une paix stable
et assurée, par le sang précieux de 1’Agneau, place I’homme au milieu d’un nouvel ordre de choses et devient
pour lui le commencement de sa vie avec Dieu. Jusque-1a, il est, selon le jugement de Dieu et I’expression
des Ecritures, mort dans ses fautes et dans ses péchés, étranger a la vie de Dieu (Eph. 2:1 ; 4:18). Son histoire
tout entiére n’est qu'un espace vide, encore que, dans I’estimation de ’homme, elle puisse avoir été une
longue scéne de bruyante activité. Tout ce qui captive 1’attention de I’homme du monde, les honneurs, les
richesses, les plaisirs, les attraits de la vie, toutes ces choses, considérées a la lumiére du jugement de Dieu et
pesées a la balance du sanctuaire, ne sont au fond qu’un vide affreux, un néant, indigne d’occuper une place
dans les récits de I’Esprit Saint. « Qui désobéit au Fils ne verra pas la vie » (Jean 3:36). Les hommes parlent
de jouir de la vie, quand ils se lancent dans la société, quand ils voyagent de c6té et d’autre pour voir tout ce
qui se peut voir ; mais ils oublient que le seul moyen réel et véritable de « voir la vie », ¢’est de « croire au
Fils de Dieu ».

Mais les hommes pensent autrement. Ils s’imaginent que la « vraie vie » prend fin dés qu’un homme
devient chrétien, de fait et en vérité, non pas de nom et de profession extérieure seulement ; tandis que la
parole de Dieu nous apprend que ce n’est qu’alors que nous pouvons voir la vie et gotiter le vrai bonheur.
«Celui qui a le Fils a la vie» (1 Jean 5:12). Et encore : « Bienheureux celui dont la transgression est
pardonnée, et dont le péché est couvert» (Ps. 32:1). Nous ne pouvons avoir la vie et le
bonheur gu’en Christ seul. En dehors de lui tout est mort et misére selon le jugement du ciel, quelles que
soient d’ailleurs les apparences. C’est quand le voile épais de 1’incrédulité a été 6t¢ de dessus le ceeur, c’est
quand nous pouvons voir, des yeux de la foi, I’Agneau immolé, portant sur le bois maudit le pesant fardeau
de notre culpabilité, que nous entrons dans le sentier de la vie, et que nous participons a la coupe de la
félicité divine. Cette vie commence a la croix et coule jusque dans une éternité de gloire, et la félicité devient
chaque jour plus profonde et plus pure, se rattache chaque jour davantage a Dieu et repose davantage sur
Christ, jusqu’a ce que nous atteignions sa sphere propre, dans la présence de Dieu et de I’Agneau. Chercher



la vie et le bonheur par un autre moyen est un travail bien plus vain que de vouloir « faire des briques sans
paille ».

Il est vrai que I’Ennemi des ames sait colorer la scéne passagere de la vie présente, pour faire croire a
I’homme qu’elle est toute d’or. I1 éléve plus d’un théatre de marionnettes, pour exciter le rire d’une multitude
insouciante et Iégere, qui ne veut pas se souvenir que c’est Satan qui fait mouvoir les fils, et que son but est
d’¢loigner les ames de Christ et de les entrainer dans la perdition éternelle. Il n’y a rien de réel, rien de
solide, rien de satisfaisant qu’en Christ. En dehors de lui, « tout est vanité et poursuite du vent » (Eccl. 2:17).
En lui seul se trouvent les joies véritables et éternelles ; et ce n’est que quand nous commengons a
vivre en lui, de lui, avec lui et pour lui que nous commencons a vivre véritablement. « Ce mois-ci sera pour
vous le commencement des mois ; il sera pour vous le premier des mois de I’année ». Le temps passé dans
les fours a briques et prés des potées de chair est comme non avenu ; il doit 1’étre désormais pour Israél, sauf
que le souvenir de ce temps devrait toujours de nouveau servir a ranimer et a rendre plus profond en lui le
sentiment de ce que la grace divine a accompli en sa faveur.

« Parlez a toute 1’assemblée d’Isra€l, disant : Au dixiéme jour de ce mois, vous prendrez chacun un
agneau par maison de pére, un agneau par maison... Vous aurez un agneau sans défaut, male, agé d’un an ;
vous le prendrez d’entre les moutons ou d’entre les chevres ; et vous le tiendrez en garde jusqu’au
quatorziéme jour de ce mois ; et toute la congrégation de 1’assemblée d’Israél I’égorgera entre les deux
soirs » (vers. 3-6). C’est ici la rédemption du peuple fondée sur le sang de 1’Agneau, selon le dessein éternel
de Dieu ; nous apprenons ce qui communique a cette rédemption sa divine stabilité. La rédemption n’a point
été en Dieu une pensée seconde : avant que le monde fiit, ou Satan, ou le péché ; avant que jamais la voix de
Dieu efit interrompu le silence de I’éternité et appelé les mondes a 1’existence, ses grands desseins d’amour
existaient par devers Lui, et ces conseils ne peuvent jamais trouver un fondement suffisamment solide dans
la création. Tous les privileges, toutes les bénédictions et les gloires de la création reposaient sur 1’obéissance
d’une créature, et du moment que celle-ci faillit, tout fut perdu. Mais la tentative que fit Satan de troubler et
de corrompre la création n’a fait qu’ouvrir la voie a la manifestation des desseins plus profonds de Dieu dans
la rédemption.

Cette merveilleuse vérité nous est présentée en type dans le fait que I’agneau était « tenu en garde depuis
le dixiéme jusqu’au quatorziéme jour ». Cet agneau, incontestablement, était la figure du Christ, ainsi que
I’enseignent expressément les passages suivants : « Car aussi notre Paque, Christ, a été sacrifiée » (1 Cor.
5:7) ; et : « Sachant que vous avez été rachetés de votre vaine conduite, qui vous avait été enseignée par vos
péres, non par des choses corruptibles, de 1’argent ou de 1’or, mais par le sang précieux de Christ, comme
d’un agneau sans défaut et sans tache, préconnu des avant la fondation du monde, mais manifesté a la fin des
temps pour vous » (1 Pierre 1:18-20).

Tous les desseins de Dieu, de toute éternité, avaient rapport a Christ, et aucun effort de I’Ennemi n’a
jamais pu y porter atteinte ; bien au contraire, tous ces efforts n’ont fait que contribuer a la manifestation de
la sagesse insondable et de la fermeté immuable des conseils de Dieu. Si « I’Agneau sans défaut et sans
tache » a été « préconnu dés avant la fondation du monde », assurément la rédemption doit avoir été dans les
pensées de Dieu avant la fondation du monde. Le Dieu bienheureux n’eut pas besoin de combiner un plan, au
moyen duquel il plt remédier au mal terrible que I’Ennemi avait introduit dans la création : non ; il n’eut
qu’a faire sortir, du trésor inexploré de ses merveilleux conseils, la vérité concernant 1’Agneau sans tache,
qui avait été préconnu de toute éternité, et qui devait étre « manifesté dans les derniers temps pour nous ».

Il n’y avait pas besoin du sang de 1’Agneau dans la création, lorsqu’elle sortit toute jeune et fraiche des
mains du Créateur, manifestant, dans chacune de ses phases et de ses parties, I’empreinte admirable de la
main divine, les preuves infaillibles de « sa puissance éternelle et de sa divinité » (Rom. 1:20). Mais quand,
« par un seul homme » (Rom. 5:12), le péché eut été introduit dans le monde, alors fut révélée la pensée plus
profonde, plus parfaite, plus glorieuse de la rédemption par le sang de 1’Agneau. Cette merveilleuse vérité
apparut d’abord a travers I’épais nuage qui entourait nos premiers parents, alors qu’ils sortirent du jardin
d’Eden ; ses rayons commencérent a briller dans les types et les ombres de I’économie mosaique ; elle
resplendit sur le monde dans tout son éclat, alors que « I’Orient d’en haut » (Luc 1:78) apparut dans la
personne de « Dieu manifesté en chair » (1 Tim. 3:16) ; et ses riches et glorieux résultats se réaliseront, alors
que la grande multitude, vétue de blanc et tenant des palmes a la main, s’assemblera autour du trone de Dieu
et de I’Agneau, et que la création tout enticre se reposera sous le sceptre de paix du Fils de David.

Ainsi, 1’agneau pris le dixiéme jour et tenu en garde jusqu’au quatorziéme jour, nous présente Christ,
préconnu de Dieu de toute éternité, mais manifesté pour nous dans le temps. Le dessein éternel de Dieu en



Christ devient le fondement de la paix du croyant. Rien moins que cela ne serait suffisant, nous sommes
reportés bien au-dela de la création, au-dela des limites du temps, au-dela de I’entrée du péché dans le
monde, de tout ce qui pouvait porter atteinte au fondement de notre paix. L’expression de « préconnu deés
avant la fondation du monde », nous reporte en arriére dans les profondeurs insondables de 1’éternité, et nous
montre Dieu, formant ses plans d’amour et de rédemption, et les faisant tous reposer sur le sang expiatoire de
son immaculé et précieux Agneau. Christ fut toujours la pensée premiére de Dieu ; aussi, dés que Dieu
commence a parler ou a agir, il en prend occasion de présenter en figure Celui qui occupait la place la plus
¢levée dans ses conseils et ses affections ; et en poursuivant le courant de I’inspiration, nous voyons que
chaque cérémonie, chaque rite, chaque ordonnance et chaque sacrifice annongait a I’avance « 1’Agneau de
Dieu qui 6te le péché du monde » (Jean 1:29, 36), et aucun d’une maniére plus frappante que « la Paque ».
L’agneau pascal, avec toutes les circonstances qui s’y rattachent, forme 1’un des types les plus intéressants et
les plus profondément instructifs de 1’Ecriture.

Nous avons affaire, dans 1’interprétation de ce chapitre 12 de I’Exode, avec une assemblée et un sacrifice.
« Et toute la congrégation de I’assemblée d’Israél I’égorgera entre les deux soirs » (vers. 6). Ce n’est pas tant
un nombre de familles avec plusieurs agneaux (ce qui d’ailleurs est trés vrai en soi), qu’une seule assemblée
et un seul agneau. Chaque famille n’était que I’expression locale de 1’assemblée tout entiére, réunie autour de
’agneau, comme il en est de I’Eglise de Christ tout entiére, rassemblée par le Saint Esprit au nom de Jésus,
de laquelle chaque assemblée particuliére, quelque part qu’elle se réunisse, devait étre 1’expression locale.

« Et ils prendront de son sang, et en mettront sur les deux poteaux et sur le linteau de la porte, aux
maisons dans lesquelles ils le mangeront, et ils en mangeront la chair cette nuit-1a ; ils la mangeront rétie au
feu, avec des pains sans levain, et des herbes ameéres. Vous n’en mangerez pas qui soit a demi-cuit, ou qui ait
été cuit dans 1’eau, mais roti au feu : la téte, et les jambes, et I’intérieur » (vers. 7-9). L’agneau pascal se
présente a nous sous deux aspects différents, savoir, comme fondement de la paix et comme centre d’unité.
Le sang sur le linteau assurait la paix a Israél. « Et je verrai le sang, et je passerai par-dessus vous » (vers.
13). Il ne fallait rien autre que I’application du sang d’aspersion, pour qu’on pt jouir d’une paix assurée,
relativement & ’ange destructeur. La mort avait son ceuvre a faire dans toutes les maisons du pays d’Egypte.
« Il est réservé aux hommes de mourir une fois » (Héb. 9:27). Mais Dieu, dans sa grande miséricorde, trouva
pour Israél un substitut sans tache, sur lequel la sentence de mort fut exécutée. Les exigences de la gloire de
Dieu et le besoin d’Israél trouvérent ainsi dans une seule et méme chose, savoir dans le sang de 1’agneau, ce
qui, également, les satisfaisait. Le sang au dehors disait que tout était parfaitement réglé, puisque ¢’était Dieu
qui était intervenu ; et par conséquent une parfaite paix régnait au dedans. L’ombre d’un doute dans le coeur
d’un Israélite aurait été¢ un déshonneur jeté sur le divin fondement de la paix, savoir le sang de propitiation.

Sans doute, chacun de ceux qui étaient au-dedans de la porte aspergée de sang devait nécessairement
sentir que, s’il avait di recevoir la juste rétribution de ses péchés, 1’épée du destructeur 1’elit bien
certainement frappé ; mais 1’agneau avait subi, a sa place, le traitement qu’il avait mérité. C’était la le solide
fondement de sa paix. Le jugement qui lui revenait était tombé sur une victime préordonnée de Dieu ; et,
croyant cela, il pouvait manger en paix dans I’intérieur de la maison. Un seul doute aurait fait I’Eternel
menteur, car il avait dit : « Je verrai le sang, et je passerai par-dessus vous ». Cela suffisait. Il ne s’agissait
pas de mérite personnel ; le moi était absolument hors de question. Tous ceux qui étaient abrités par le sang
étaient en shreté. ls n’étaient pas seulement en état d’étre sauvés ; — ils étaient sauvés. Ils n’en étaient pas a
espérer qu’ils seraient sauvés, ou a prier qu’ils le fussent ; ils savaient, comme un fait avére, qu’ils 1’étaient,
sur I’autorité de cette parole qui demeurera de génération en génération. En outre, ils n’étaient pas en partie
sauvés et en partie exposé€s au jugement, ils étaient complétement sauvés. Le sang de 1’agneau et la parole de
I’Eternel constituaient le fondement de la paix d’Israél dans cette nuit terrible, dans laquelle la mort frappa
les premiers-nés de I’Egypte. Si un seul cheveu d’une téte israélite efit pu étre touché, ce fait aurait démenti
la parole de I’Eternel, et déclaré inutile le sang de ’agneau.

Il est trés important d’avoir une intelligence claire de ce qui constitue le fondement de la paix du pécheur,
dans la présence de Dieu. On associe tant de choses a I’ceuvre accomplie de Christ, que les ames sont
plongées dans I’incertitude et I’obscurité quant a leur acceptation. Elles ne discernent pas le caractére absolu
de la rédemption par le sang de Christ, dans son application a elles-mémes. Elles semblent ignorer que le
plein pardon des péchés repose sur le simple fait qu’une expiation parfaite a été accomplie, fait attesté a la
vue de toute intelligence créée, par la résurrection d’entre les morts du garant des pécheurs. Elles savent qu’il
n’y a pas d’autre moyen d’étre sauvé que le sang de la croix, mais les démons le savent aussi et cela ne leur
profite de rien. Ce qu’elles ne savent pas, et ce dont nous avons besoin, c’est de savoir que nous sommes



sauves. Llsraélite ne savait pas seulement que le sang était une sauvegarde, il savait que [ui était en sécurite.
Et pourquoi ? Etait-ce en vertu de quelque chose qu’il efit fait, ou senti, ou pensé ? Nullement, mais parce
que Dieu avait dit : « Je verrai le sang et je passerai par-dessus vous ». Il se reposait sur le témoignage de
Dieu ; il croyait ce que Dieu avait dit, parce que Dieu ’avait dit « il scellait que Dieu est vrai » (Jean 3:33).

Remarquez, cher lecteur, que ce n’était pas sur ses propres pensées, sur ses sentiments, ou sur ses
expériences relativement au sang que I’Israélite se reposait. C’efit été se reposer sur un misérable fondement
de sable. Ses pensées et ses sentiments pouvaient &tre profonds ou superficiels ; mais, profonds ou
superficiels, ils n’avaient rien a faire avec le fondement de sa paix. Dieu n’avait pas dit:
« Quand vous verrez le sang et que vous I’estimerez comme il doit €tre estimé, je passerai par-dessus vous ».
Cela et suffi pour plonger I’Israélite dans un profond désespoir quant a lui-méme, attendu qu’il est
impossible a I’esprit humain de jamais apprécier suffisamment le précieux sang de I’agneau. Ce qui donnait
la paix, c’était le fait que I’ceil de I’Eternel reposait sur le sang, et ’Israélite savait que Lui I’estimait & sa
valeur. « Je verrai le sang ! » C’est la ce qui tranquillisait le coeur. Le sang était en dehors, sur le linteau de la
porte, et I’Israélite qui était en dedans ne pouvait pas le voir : mais Dieu voyait le sang, et cela suffisait
parfaitement.

L’application de ce qui précede a la question de la paix d’un pécheur est bien simple. Le Seigneur Jésus
ayant répandu son sang précieux, en expiation parfaite pour le péché, a porté ce sang dans la présence de
Dieu, et la en a fait I’aspersion ; et le témoignage de Dieu assure au pécheur qui croit, que toutes choses ont
été réglées en sa faveur, — réglées, non par I’estimation qu’il fait du sang, mais par le sang lui-méme, qui a
une si haute valeur aux yeux de Dieu, que, a cause de ce sang, et de lui seul, Dieu peut avec justice
pardonner tout péché, et recevoir le pécheur comme parfaitement juste en Christ. Comment un homme
pourrait-il jouir d’une paix solide, si sa paix dépendait de I’estimation qu’il fait du sang ? L’estimation la
plus haute que I’esprit humain puisse faire du sang, ne sera jamais qu’infiniment au-dessous de sa divine
valeur ; si donc notre paix devait dépendre de notre juste appréciation de ce qu’il vaut, nous ne pourrions pas
plus jouir d’une paix solide et assurée que si nous cherchions cette paix par des « ceuvres de loi » (Rom.
9:32; Gal. 2:16; 3:10). 1l faut qu’il y ait un fondement de paix suffisant dans le sang seu/, autrement nous
n’aurons jamais la paix. Méler a ce sang |’estimation que nous en faisons, c’est renverser tout 1’édifice du
christianisme, aussi effectivement que si nous conduisions le pécheur au pied du Sinai, et que nous le
placions sous une alliance d’ceuvres. Ou bien le sacrifice de Christ est suffisant, ou bien il ne I’est pas. S’il
est suffisant, pourquoi ces doutes et ces craintes ? Par les paroles de nos lévres, nous déclarons que 1’ceuvre
est accomplie, mais les doutes et les craintes du ceeur disent qu’elle ne 1’est pas. Tous ceux qui doutent de
leur pardon parfait et éternel nient, pour autant qu’il s’agit d’eux, 1’accomplissement et la perfection du
sacrifice de Christ.

Mais il y a un grand nombre de personnes qui reculeraient a 1’idée de mettre en doute, ouvertement et de
propos délibéré, I’efficace du sacrifice de Christ, et qui, néanmoins, ne jouissent pas d’une paix assurée. Ces
personnes-la se disent convaincues que le sang de Christ suffit parfaitement aux besoins du
pécheur, si seulement elles étaient slires d’avoir une part dans ce sang ; si seulement elles avaient la véritable
foi. Beaucoup d’ames pieuses se trouvent dans cette triste condition. Elles sont occupées de leur foi et de
leurs sentiments, au lieu d’étre occupées du sang de Christ et de la parole de Dieu ; en d’autres termes, elles
regardent au-dedans d’elles-mémes, au lieu de regarder en dehors, a Christ. Ce n’est pas la la foi ; et par
conséquent elles n’ont point de paix. L’Israélite abrité sous I’aspersion du sang pourrait enseigner a ces ames
une legon trés opportune. Il n’était pas sauvé, lui, par la valeur qu’il attachait lui-méme au sang, mais
simplement par le sang. Sans doute, il appréciait le sang, comme aussi il a di avoir des pensées a 1’égard de
ce sang ; mais Dieu n’avait pas dit : « Quand je verrai I’appréciation que vous faites du sang, je passerai par-
dessus vous », mais : « je verrai le sang, et je passerai par-dessus vous ». Le sang, avec sa valeur et sa divine
efficacité, était placé devant Israél ; et si le peuple elt voulu placer, ne fiit-ce qu’un morceau de pain sans
levain, a coté du sang, comme fondement de sécurité, il aurait fait Dieu menteur, et ni¢ la parfaite suffisance
de son remede.

Nous sommes toujours portés a chercher en nous-mémes ou dans ce qui vient de nous, quelque chose qui
puisse constituer, avec le sang de Christ, le fondement de notre paix. Il existe sur ce point vital, chez
beaucoup de chrétiens, un bien faicheux manque de clarté et d’intelligence, comme le démontrent les doutes
et les craintes, dont un si grand nombre d’entre eux sont tourmentés. Nous sommes enclins a regarder le fruit
de I’Esprit en nous, plutdt que 1’ceuvre de Christ pour nous, comme le fondement de notre paix. Nous aurons
I’occasion de voir bientdt quelle est la place qu’occupe I’ccuvre du Saint Esprit dans le christianisme ; mais
jamais cette ceuvre n’est présentée dans I’Ecriture, comme étant ce sur quoi notre paix repose. Le Saint Esprit
n’a pas fait la paix ; mais Christ I’a faite ; il n’est pas dit que le Saint Esprit soit notre paix, mais il est dit que
Christ est notre paix ; Dieu n’a pas envoyé précher « la paix par le Saint Esprit », mais « la paix par Jésus



Christ » (comp. Act. 10:36 ; Eph. 2:14, 17 ; Col. 1:20). On ne peut saisir avec trop de simplicité cette
distinction importante. C’est par le sang de Christ que nous avons la paix, une justification parfaite, la justice
divine ; c’est lui qui purifie la conscience, lui qui nous introduit dans le Saint des Saints, qui fait que Dieu est
juste en recevant le pécheur qui croit, et lui qui nous donne droit a toutes les joies, a tous les honneurs, a
toutes les gloires du ciel (voyez Rom. 3:24-26 ; 5:9 ; Eph. 2:13-18 ; Col. 1:20-22 ; Héb. 9:14; 10:19; 1
Pierre 1:19 ; 2:24 ; 1 Jean 1:7 ; Apoc. 7:14-17).

On ne pensera pas, je I’espere bien, qu’en cherchant a exposer quelle est, devant Dieu, la valeur du
précieux sang de Christ, je veuille écrire un seul mot qui puisse paraitre amoindrir I’importance des
opérations de I’Esprit. A Dieu ne plaise ! Le Saint Esprit révéle Christ, nous fait connaitre Christ, nous fait
jouir de Lui, et nous nourrit de Lui ; il rend témoignage a Christ, il prend les choses de Christ et nous les
communique. C’est lui qui est la puissance de la communion, le sceau, le témoin, les arrhes, I’onction. En un
mot, les opérations bénies de I’Esprit sont absolument essentielles. Sans lui, nous ne pouvons ni voir, ni
entendre, ni sentir, ni expérimenter, ni manifester quoi que ce soit de Christ, ni en jouir. La doctrine des
opérations de I’Esprit est clairement exposée dans 1’Ecriture, elle est comprise et regue par tout chrétien
fidele et bien enseigné.

Cependant, et malgré tout cela, I’ceuvre de 1’Esprit n’est pas le fondement de la paix ; si elle 1’était, nous
ne pourrions pas avoir de paix solide et assurée avant la venue de Christ, attendu que I’ceuvre de I’Esprit,
dans I’Eglise, ne sera, & proprement parler, achevée qu’alors. L’Esprit poursuit son ceuvre dans le croyant. 11
« intercede par des soupirs inexprimables » (Rom. 8:26) ; il travaille pour nous faire parvenir a la stature a
laquelle nous avons été destinés, savoir a une parfaite conformité, en toutes choses, a I’image du « Fils » ; il
est I’'unique auteur de tout bon désir, de toute aspiration sainte, de toute affection pure, de toute expérience
divine, de toute conviction saine, mais il est clair que son ceuvre en nous ne sera compléte, que lorsque nous
aurons quitté la scéne présente de ce monde pour prendre place avec Christ dans la gloire, tout comme le
serviteur d’Abraham n’eut achevé son ceuvre pour ce qui concernait Rebecca que lorsqu’il I’eut présentée a
Isaac.

Il n’en est pas de méme de I’ccuvre de Christ pour nous. Elle est absolument et éternellement compléte.
Christ a pu dire : « J’ai achevé I’ceuvre que tu m’as donnée a faire » (Jean 17:4). Et encore : « C’est
accompli ! » (Jean 19:30). Mais le Saint Esprit ne peut pas dire encore qu’il ait fini son ceuvre. Comme le
vrai Vicaire de Christ sur la terre, il travaille encore au milieu des diverses influences hostiles qui
environnent la sphére de ses opérations ; il travaille dans le coeur des enfants de Dieu pour les faire parvenir,
d’une maniére expérimentale et pratique, a la hauteur du modéle a 1’image duquel ils doivent étre rendus
conformes. Mais jamais il ne conduit une ame a faire dépendre sa paix dans la présence de Dieu de ’ceuvre
qu’il opére en elle. La mission du Saint Esprit est de parler de Jésus ; il ne parle pas de lui-méme. « Il
prendra de ce qui est a moi, dit Christ, et vous ’annoncera » (Jean 16:14). Si donc ce n’est que par
I’enseignement de I’Esprit que 1’on peut comprendre le vrai fondement de la paix, et si I’Esprit ne parle
jamais de lui-méme, il est évident qu’il ne peut présenter que 1’ceuvre de Christ comme le fondement sur
lequel I’ame doit s’appuyer pour toujours ; bien plus, c¢’est en vertu de cette ccuvre que I’Esprit fait sa
demeure et accomplit ses merveilleuses opérations dans le cceur du croyant. Il n’est pas notre titre, bien que
ce soit lui qui nous le révele, et nous rend capables de le comprendre et d’en jouir.

Ainsi 1’agneau pascal, comme fondement de la paix d’Israél, est un type remarquable et magnifique de
Christ, comme fondement de la paix du croyant. Il n’y avait rien a ajouter au sang sur le linteau, et il n’y a
rien non plus a ajouter au sang sur le propitiatoire. Le « pain sans levain » et « les herbes améres » étaient
nécessaires ; mais ils ne formaient pas le fondement de la paix, ni en tout, ni en partie. Ils étaient pour
I’intérieur de la maison, constituaient les signes caractéristiques de la communion dans cette maison ; mais le
sang de ’agneau était le fondement de tout. 11 sauvait les Israélites de la mort et les introduisait dans une
scene de vie, de lumiére et de paix. Il formait le lien entre Dieu et son peuple racheté. En tant que peuple en
relation avec Dieu sur le fondement d’une rédemption accomplie, c’était pour les Israélites un grand
privilege que d’étre placés sous certaines responsabilités ; mais ces responsabilités ne formaient pas le lien,
elles ne faisaient qu’en découler.

Je désire aussi rappeler & mon lecteur que la vie d’obéissance de Christ n’est pas présentée dans 1’Ecriture
comme la cause qui nous procure le pardon ; ¢’est la mort de Christ sur la croix qui ouvrit un libre cours a
I’amour. Si Christ elt continué jusqu’a maintenant a parcourir les villes d’Israél, « faisant du bien » (Act.
10:38), le voile du temple serait encore entier et fermerait a [’adorateur le libre acces aupres de Dieu. Ce fut
la mort de Christ qui déchira « ce voile mystéricux » depuis le haut jusqu’en bas (Marc 15:38). C’est par ses
« meurtrissures » et non par sa vie d’obéissance, que nous avons la guérison (Esa. 53:5 ; 1 Pierre 2:24) ; et
ces « meurtrissures », c’est sur la croix qu’il les a endurées, nulle part ailleurs. Ses propres paroles,



prononcées durant le cours de sa vie bénie, suffisent parfaitement pour nous faire comprendre le sens du
passage ou il dit: «J’ai a étre baptis¢ d’un baptéme, et combien suis-je a 1’étroit jusqu’a ce qu’il soit
accompli » (Luc 12:50). A quoi se rapporte cette déclaration, si ce n’est & sa mort sur la croix, qui était
I’accomplissement de son baptéme et qui ouvrait a son amour un chemin par lequel il pouvait, avec justice,
couler librement vers les coupables fils d’Adam ? Puis il dit encore : « A moins que le grain de blé, tombant
en terre, ne meure, il demeure seul » (Jean 12:24). 11 était, Lui, ce précieux « grain de blé », et il serait pour
toujours resté « seul », quoiqu’il ait été fait chair, si, par sa mort sur le bois maudit, il n’efit écarté tout ce qui
aurait pu empécher 1’'union de son peuple avec lui dans la résurrection. « S’il meurt, il porte beaucoup de
fruit ».

Mon lecteur ne peut pas méditer avec trop de soin ce sujet infiniment sérieux et important. Il est,
relativement a cette question, deux points dont il faut toujours se souvenir, savoir : qu’il n’y avait pas
d’union possible avec Christ autrement que dans la résurrection ; et que Christ n’a souffert pour les
péchés que sur la croix. Il ne faut pas nous imaginer que Christ nous ait unis a lui-méme par I’incarnation ;
cela était impossible. Comment notre chair de péché aurait-elle pu étre unie de cette maniere ? Il fallait que
le corps du péché fat détruit par la mort ; il fallait que le péché fit 6té : la gloire de Dieu ’exigeait, et que
toute la puissance de I’Ennemi flit abolie. Comment tout cela pouvait-il étre accompli, si ce n’est par la
soumission de I’Agneau de Dieu, précieux et sans tache, a la mort de la croix ? « Il convenait pour lui, a
cause de qui sont toutes choses... que, amenant plusieurs fils a la gloire, il consommat le chef de leur
salut par des souffrances » (Héb. 2:10). « Voici, je chasse des démons et j’accomplis des guérisons
aujourd’hui et demain, et le troisieme jour je suis consommé » (Luc 13:32). Les expressions « consommer »
et « consommé », dans les passages ci-dessus, ne se rapportent pas a Christ dans sa propre personne d’une
maniére abstraite, car il était parfait de toute éternit¢ comme Fils de Dieu, et quant a son humanité, il était
également absolument parfait. Mais, comme « chef du salut », comme « amenant plusieurs enfants a la
gloire », comme « portant beaucoup de fruit », comme s’associant un peuple racheté, il fallut qu’il atteignit le
« troisieéme jour » pour qu’il fiit « consommé ». Il descendit tout seu/ dans « le puits de la destruction et le
bourbier fangeux » ; mais aussitot il posa son « pied sur le roc » de la résurrection et s’associa « plusieurs
fils » (Ps. 40:1-3). Il combattit seul dans la bataille ; mais, en puissant vainqueur, il distribue a ceux qui
I’entourent le riche butin, fruit de sa victoire, afin que nous le recueillions et que nous en jouissions pour
toujours.

Il ne faut pas non plus envisager la croix de Christ comme n’étant qu’une circonstance dans une vie de
souffrance expiatoire pour le péché. La croix fut le grand et seul acte de souffrance expiatoire pour le péché.
« Lui-méme a porté nos péchés en son corps sur le bois » (1 Pierre 2:24) ; il ne les a portés nulle part ailleurs.
Il ne les a portés ni dans la creche, ni au désert, ni dans le jardin, mais uniquement « sur le bois ». 11 n’eut
jamais rien a faire avec le péché, sous ce rapport-1a, sauf a la croix ; et, sur la croix, il baissa la téte et laissa
sa vie, sous le poids des péchés accumulés de son peuple. Jamais non plus, il ne souffrit de la main de
1’Eternel ailleurs que sur la croix ; mais, 14, ’Eternel lui cacha sa face, parce qu’il était « fait péché » (2 Cor.
5:21).

Cette succession de pensées, et les divers passages dont elles découlent, aideront peut-étre le lecteur a
saisir plus complétement la divine puissance de ces paroles : « Quand je verrai le sang, je passerai par-dessus
vous ». Il fallait, sans aucun doute, que I’agneau fiit sans tache, pour qu’il plt supporter le saint regard de
’Eternel. Mais si le sang n’efit pas été répandu, I’Eternel n’aurait pas pu passer par-dessus le peuple, car
« sans effusion de sang, il n’y a pas de rémission » (Héb. 9:22). Nous méditerons ce sujet, Dieu voulant,
d’une maniére plus compléte dans les types du Lévitique ; il mérite 1’attention sérieuse de tous ceux qui
aiment notre Seigneur Jésus Christ en sincérité.

Envisageons maintenant la Paque sous son second point de vue, c’est-a-dire, comme le centre autour
duquel I’assemblée était réunie, dans une paisible, sainte et heureuse communion. Israél, sauvé par le sang,
était une chose ; et Isra€l, mangeant 1’agneau, en était une autre toute différente. Les Israélites n’étaient
sauvés que par le sang, mais I’objet autour duquel ils étaient rassemblés était évidemment I’agneau réti. Ceci
n’est nullement une distinction arbitraire. Le sang de 1’agneau constitue a la fois le fondement de notre
relation avec Dieu, et de notre relation les uns avec les autres. C’est comme étant ceux qui sont lavés dans ce
sang que nous sommes amenés a Dieu et les uns aux autres. En dehors de 1’expiation parfaite de Christ, il ne
peut y avoir aucune communion, soit avec Dieu, soit avec [’assemblée de Dieu. Toutefois, ¢’est autour d’un
Christ vivant dans le ciel, que les croyants sont rassemblés par le Saint Esprit. C’est a un Chef vivant que
nous sommes unis, a une « pierre vivante » que nous sommes venus (1 Pierre 2:4). Il est notre centre. Ayant
trouvé la paix, par son sang, nous le reconnaissons comme notre grand centre de rassemblement et comme le
lien qui nous unit. « La ou deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis la au milieu d’eux » (Matt.



18:20). Le Saint Esprit seul est celui qui rassemble ; Christ lui-méme est le seul objet autour duquel nous
sommes rassemblés ; et notre assemblée, ainsi réunie, doit €tre caractérisée par la sainteté, afin que le
Seigneur notre Dieu puisse habiter au milieu de nous. Le Saint Esprit ne peut rassembler qu’autour de
Christ ; il ne peut pas rassembler autour d’un systéme, d’un nom, d’une doctrine, ou d’une ordonnance. Il
rassemble autour d’une personne, et cette personne est Christ glorifié¢ dans le ciel. Ce fait doit communiquer
un caractére particulier a 1’assemblée de Dieu. Les hommes peuvent s’associer sur un fondement, autour
d’un centre, ou en vue d’un objet de leur choix ; mais quand c’est le Saint Esprit qui associe, il le fait sur le
fondement d’une rédemption accomplie, autour de la personne de Christ, et afin d’édifier pour Dieu une
sainte habitation (1 Cor. 3:16, 17 ; Eph. 2:21,22 ; 1 Pierre 2:4, 5).

Nous avons a considérer maintenant, en détail, les principes que nous présente la féte de la Paque.
L’assemblée d’Israél, abritée sous le sang, devait étre organisée par I’Eternel d’une maniére qui fiit digne de
Lui-méme. Pour mettre a I’abri du jugement, comme nous 1’avons déja vu, il ne fallait rien autre que le sang ;
mais dans la communion qui découlait de la sécurité que procurait le sang, il fallait d’autres choses, et des
choses qui ne pouvaient étre négligées impunément.

Et d’abord, nous lisons : « Ils en mangeront la chair cette nuit-1a ; ils la mangeront rotie au feu avec des
pains sans levain, et des herbes améres. Vous n’en mangerez pas qui soit a demi cuit ou qui ait été cuit dans
I’eau, mais roti au feu: la téte, et les jambes, et ’intérieur » (vers. 8, 9). L’agneau, autour duquel la
congrégation était rassemblée, et qu’ils mangeaient en faisant la féte, était un agneau roti, un agneau qui
avait passé sous I’action du feu. En ceci nous voyons « notre Paque, Christ » (1 Cor. 5:7), s’exposant Lui-
méme a I’action du feu de la sainteté et du jugement de Dieu, qui trouvérent en Lui un objet parfait. Il a pu
dire : « Tu as sondé mon cceur, tu m’as visité de nuit ; tu m’as éprouvé au creuset, tu n’as rien trouvé ; ma
pensée ne va pas au-dela de ma parole » (Ps. 17:3). Tout en Lui a été parfait ; le feu I’éprouva, et il n’y eut
point d’écume. « La téte, les jambes et I’intérieur », c’est-a-dire le siége de son intelligence, sa marche
extérieure avec toutes les affections dont elle découlait, tout fut soumis a 1’action du feu, et tout fut trouvé
entiérement parfait. La manic¢re dont on devait rotir 1’agneau était trés significative, comme [’est aussi
chaque détail dans les ordonnances de Dieu.

« Vous n’en mangerez pas qui soit & demi cuit ou qui ait été cuit dans 1’eau ». Si I’agneau et été mangé
de cette manicre, il n’elit pas été [’expression de la grande et précieuse vérité que, dans I’intention de Dieu, il
devait préfigurer, savoir que notre Agneau pascal a dii endurer sur la croix le feu de la juste colére de
I’Eternel. Nous ne sommes pas seulement sous la protection éternelle du sang de I’Agneau, mais par la foi
nous nous nourrissons de la personne de I’Agneau. Beaucoup d’entre nous sont en défaut a cet égard. Nous
sommes portés a nous contenter d’étre sauvés par I’ccuvre que Christ a accomplie pour nous, sans nous
maintenir dans une sainte communion avec lui. Son ceeur aimant ne pouvait pas se contenter de cela. Il nous
a approchés de lui, afin que nous puissions jouir de lui, nous nourrir de lui et nous réjouir en lui ! Il se
présente a nous comme celui qui a enduré, dans toute sa rigueur, le feu intense de la colére de Dieu, afin qu’il
fiit, sous ce caractére merveilleux, I’aliment de nos ames rachetées.

Mais comment cet agneau devait-il étre mangé ? « Avec des pains sans levain et des herbes ameres ». Le
levain est partout, dans I’Ecriture, ’embléme du mal. Jamais, ni dans I’Ancien, ni dans le Nouveau
Testament, il ne représente quoi que ce soit de pur, de saint ou de bon. Ainsi, dans ce chapitre, « la féte des
pains sans levain » est le type de la séparation pratique d’avec le mal, séparation qui résulte du fait que nous
sommes lavés de nos péchés dans le sang de I’Agneau, et qui est I’accompagnement nécessaire de la
communion a ses souffrances. Il n’y a que le pain complétement dépourvu de levain qui soit compatible avec
I’agneau 16ti : la plus petite quantité de ce qui était le type expres du mal aurait détruit le caractére moral de
I’ordonnance tout entiere. Comment pourrions-nous unir un mal quelconque a notre communion avec un
Christ souffrant ? C’est impossible. Tous ceux qui saisissent, par la puissance du Saint Esprit, la signification
de la croix, Oteront certainement aussi, par cette méme puissance, tout levain du milieu d’eux. « Car aussi
notre Paque, Christ, a été sacrifiée : ¢ est pourquoi célébrons la féte, non avec du vieux levain, ni avec un
levain de malice et de méchanceté, mais avec des pains sans levain de sincérité et de vérité » (1 Cor. 5:7, 8).
La féte dont il est question dans ce passage est celle qui, dans la vie et la conduite de I’Eglise, correspond a
la féte des pains sans levain. Cette derniere durait « sept jours » ; et I’Eglise, collectivement, et le chrétien,
individuellement, sont appelés a marcher dans la sainteté pratique, pendant les sept jours, ou la période
entiére de leur course ici-bas ; et cela comme résultat direct de ce fait, qu’ils sont lavés dans le sang et ont
communion avec les souffrances de Christ.



Ce n’était pas afin d’étre sauvé que 1’Israélite Otait le levain, mais parce qu’il était sauvé ; et s’il
négligeait d’6ter le levain, cette faute, toute grave qu’elle fiit, ne mettait pas en question la sécurité par le
sang, mais simplement sa communion avec 1’autel et avec 1’assemblée. « Pendant sept jours il ne se trouvera
point de levain dans vos maisons ; car quiconque mangera de ce qui est levé, cette ame-la sera retranchée de
I’assemblée d’Israél, étranger ou Israélite de naissance » (vers. 19). Le retranchement de 1’assemblée, pour
un Israélite, répond précisément a la suspension de la communion pour un chrétien, quand il se permet
quelque chose qui est contraire a la sainteté de la présence divine. Dieu ne peut pas tolérer le mal. Une seule
pensée impure interrompt la communion de I’ame ; et aussi longtemps que la souillure, contractée par cette
pensée, n’a pas ¢été Otée par la confession, fondée sur I’intercession de Christ, il est impossible que la
communion soit rétablie (voyez 1 Jean 1:5-10 ; comp. Ps. 32:3-5). Le chrétien dont le cceur est droit se
réjouit de ce qu’il en est ainsi. Il peut toujours « célébrer la mémoire de la sainteté de Dieu » (Ps. 30:4 ;
97:12). 1l ne voudrait pas, s’il le pouvait, diminuer la mesure de la sainteté, pas méme de 1’épaisseur d’un
cheveu. C’est pour lui une grande joie que de marcher dans la compagnie de quelqu’un qui ne peut pas, pour
un seul moment, supporter le contact du plus petit atome de « levain ».

Que Dieu en soit béni, nous savons que rien ne peut rompre le lien qui unit a lui le vrai croyant. Nous
sommes « sauvés par I’Eternel », non d’un salut conditionnel, mais « d’un salut éternel » (Esaie 45:17). Mais
le salut et la communion ne sont pas une méme chose. Il y a beaucoup de personnes sauvées qui ne le savent
pas, et il y en a beaucoup aussi qui n’en jouissent pas. Il est impossible que je sois heureux sous 1’abri d’un
linteau aspergé de sang, s’il y a du levain dans ma demeure. C’est 14 un axiome dans la vie divine. Puisse-t-il
étre écrit dans nos cceurs ! Bien qu’elle ne soit pas le fondement de notre salut, la sainteté pratique est
intimement unie a la jouissance du salut. Ce n’est pas par le pain sans levain qu’un Israélite était sauvé, mais
par le sang ; néanmoins, le pain levé 1’aurait privé de la communion. Et, pour ce qui concerne le chrétien, il
n’est pas sauvé par sa sainteté pratique, mais par le sang ; cependant, s’il se permet le mal, en pensée, en
parole ou en action, il n’aura aucune vraie jouissance du salut, aucune vraie communion avec la personne de
I’Agneau.

Dans ce fait, je n’en doute pas, git le secret d’une bonne partie de la stérilité spirituelle et du défaut de
vraie et constante paix que I’on rencontre parmi les enfants de Dieu. Ils ne pratiquent pas la sainteté, ils ne
gardent pas « la féte des pains sans levain » (Exode 33:15). Le sang est sur le linteau ; mais le levain, dans
leurs maisons, les empéche de jouir de la sécurité que procure le sang. La sanction que nous donnons au mal
détruit notre communion, bien qu’elle ne rompe pas le lien qui unit nos ames éternellement a Dieu. Ceux qui
appartiennent a I’assemblée de Dieu doivent €tre saints ; ils ont non seulement été délivrés de la coulpe et des
conséquences du péché, mais encore de la pratique, de la puissance et de I’amour du péché. Le fait méme
qu’lsraél était délivré par le sang de I’ Agneau pascal, lui imposait la responsabilité d’oter du milieu de lui le
levain. Les Israélites ne pouvaient pas dire, selon le langage effrayant de I’antinomien /Bibliquest : gens qui
ne se soumettent a aucune loi] « A présent que nous sommes sauvés, nous pouvons nous conduire comme
bon nous semble ». En aucune maniére ! S’ils étaient sauvés par grdce, ils ’étaient pour la sainteté. Une
ame qui peut se prévaloir de la gratuité de la grace divine et de la perfection de la rédemption qui est en Jésus
Christ pour « demeurer dans le péché » (Rom. 6:1), montre clairement par la qu’elle ne comprend ni la grace,
ni la rédemption.

La grace ne sauve pas seulement 1’dme d’un salut éternel, mais encore lui communique une nature qui
prend plaisir a tout ce qui est de Dieu, parce qu’elle est divine. Nous sommes rendus participants de la nature
divine, qui ne peut pas pécher, parce qu’elle est née de Dieu (Jean 1:13 ; 3:3, 5; 2 Pierre 1:4 ; 1 Jean 3:9 ;
5:18). Marcher dans la puissance de cette nature, c’est en réalité « garder » la féte des pains sans levain. Il
n’y a ni « vieux levain », ni « levain de malice et de méchanceté » (1 Cor. 5:8) dans la nouvelle nature, parce
qu’elle est de Dieu, et Dieu est saint, et « Dieu est amour » (1 Jean 4:8). Ainsi il est évident que ce n’est pas
pour améliorer notre vieille nature, qui est irrémédiablement mauvaise et corrompue, que nous 6tons le vieux
levain, ni non plus pour obtenir la nouvelle nature, mais parce que nous possédons celle-ci. Nous avons la vie
et, dans la puissance de cette vie, nous rejetons le mal. Ce n’est que lorsque nous sommes délivrés de la
coulpe du péché que nous pouvons comprendre et manifester la vraie puissance de la sainteté ; vouloir le
faire autrement est un travail inutile. On ne peut garder la féte des pains sans levain que sous 1’abri parfait du
sang.

Il y avait la méme convenance morale et une figure également significative dans ce qui devait
accompagner le pain sans levain, savoir dans les « herbes ameéres ». Nous ne pouvons pas jouir de la
communion aux souffrances de Christ, sans nous souvenir de ce qui a rendu ces souffrances nécessaires ; et



ce souvenir doit nécessairement produire en nous un esprit mortifié et soumis, disposition que représentent
avec justesse les « herbes ameres » dans la féte de la Paque. Si I’agneau r6ti représente Christ, endurant la
colére de Dieu, dans sa propre personne, sur la croix, les herbes ameéres sont I’expression de la
reconnaissance par le croyant de cette vérité, que Christ « a souffert pour nous ». « Le chatiment de notre
paix a été sur lui, et par ses meurtrissures nous sommes guéris » (Esaie 53:5). Il est bon, a cause de
I’excessive légereté de nos cceurs, que nous saisissions la profonde signification des herbes améres. Qui peut
lire des Psaumes tels que les Ps. 6, 22, 38, 69, 88 et 109, sans comprendre, en quelque mesure, ce que
représente le pain sans levain avec des herbes améres ? La sainteté pratique de la vie, jointe a une soumission
profonde de I’ame, doit découler d’'une communion véritable avec les souffrances de Christ ; car il est
impossible que le mal moral et la 1égéreté d’esprit puissent subsister en face de ces souffrances.

Mais, demandera-t-on peut-étre, I’ame n’éprouve-t-elle pas une joie profonde dans le sentiment que
Christ a porté nos péchés ; qu’il a vidé jusqu’au fond, a notre place, la coupe de la juste colére de Dieu ?
Incontestablement, c’est 1a le fondement de toute notre joie. Mais pouvons-nous jamais oublier que ce fut
pour « nos péchés » que Christ souffrit ? Pouvons-nous perdre de vue cette vérité, puissante pour subjuguer
les ames, que I’Agneau de Dieu courba la téte sous le poids de nos transgressions ? Non assurément. Il faut
que nous mangions notre agneau avec des herbes ameéres, qui, nous n’avons pas besoin de le dire, ne
représentent pas les larmes d’une vaine et superficielle sentimentalité, mais les réelles et profondes
expériences d’une ame qui saisit, avec une intelligence et une puissance spirituelles, la signification et I’effet
pratique de la croix.

En contemplant la croix, nous y découvrons ce qui efface toute notre iniquité et 1’ame est remplie ainsi de
paix et de joie. Mais la croix met aussi complétement de co6té la nature ; elle est la crucifixion de « la chair »,
la mort du « vieil homme » (voyez Rom. 6:6 ; Gal. 2:20 ; 6:14 ; Col. 2:11). Ceci, dans ses résultats pratiques,
contiendra bien des choses « ameéres » pour la nature, nous appellera a nous renoncer nous-mémes, a
mortifier nos membres qui sont sur la terre (Col. 3:5) ; a tenir le moi pour mort au péché (Rom. 6:11). Toutes
ces choses peuvent paraitre terribles a envisager, mais quand on a pénétré dans I’intérieur de la maison sur la
porte de laquelle le sang a été placé, on pense tout différemment. Les herbes mémes, qui sans doute auraient
paru améres & un Egyptien, formaient une partie intégrante de la féte de la délivrance d’Israél. Ceux qui sont
rachetés par le sang de I’Agneau, qui connaissent la joie de sa communion, estiment que rejeter le mal et
tenir la nature pour morte, est une « féte ».

« Et vous n’en laisserez rien de reste jusqu’au matin ; et ce qui en resterait jusqu’au matin, vous le
brilerez au feu » (vers. 10). Ce commandement nous apprend que la communion de 1’assemblée ne devait,
en aucune maniere, étre séparée du sacrifice sur lequel cette communion était fondée. 1l faut que le coeur
garde toujours le souvenir vivant que toute vraie communion est inséparablement liée & une rédemption
accomplie. Croire que 1’on puisse avoir communion avec Dieu sur un autre fondement, quel qu’il soit, c’est
imaginer que Dieu peut avoir communion avec le mal qui est en nous ; et croire que [’on puisse avoir
communion avec [’homme sur un autre fondement, c’est tout simplement organiser une réunion impure et
profane de laquelle ne peut résulter autre chose que la confusion et I’iniquité. En un mot, il faut que tout soit
fond¢ sur le sang, et inséparablement li¢ au sang. Telle est la simple signification de cette ordonnance, qui
enjoignait de manger I’agneau pascal la nuit méme dans laquelle le sang était répandu. La communion ne
doit point étre séparée de ce qui en est le fondement.

Quelle belle image nous offre 1’assemblée d’Israél, abritée par le sang, mangeant en paix 1’agneau roti,
avec des pains sans levain et des herbes améres ! Nulle crainte du jugement ; nulle crainte de la colére de
I’Eternel ; nulle crainte de la juste vengeance, qui balayait comme une tempéte tout le pays d’Egypte, a
I’heure de minuit. Tout était profonde paix derriére les linteaux des portes aspergés de sang. Les Israélites
n’avaient rien a redouter du dehors, et rien dans I’intérieur ne pouvait les troubler, sauf le levain qui efit porté
un coup mortel & toute leur paix et & tout leur bonheur. Quel tableau pour I’Eglise ! Quel tableau pour le
chrétien ! Puissions-nous en comprendre la profonde signification et nous y soumettre avec un esprit docile.

Mais ce n’est pas la encore tout ce que nous avons a apprendre dans 1’ordonnance de la Paque. Nous
avons considéré la position d’Israél, et la nourriture d’Israél ; considérons maintenant le vétement d’Israél.

« Et vous le mangerez ainsi : vos reins ceints, vos sandales a vos pieds, et votre baton en votre main ; et
vous le mangerez a la hate. C’est la PAque de 1’Eternel » (vers. 11). Les Israélites devaient manger la Paque
comme un peuple prét a laisser derri¢re lui le pays de la mort et des ténebres, de la colére et du jugement,
pour marcher en avant vers le pays de la promesse, vers I’héritage qui leur était destiné. Le sang, qui les avait
préservés du sort des premiers-nés de I’Egypte, était aussi le fondement de leur délivrance de la servitude de



I’Egypte ; et maintenant ils devaient se mettre en route et marcher avec Dieu vers le pays découlant de lait et
de miel. Ils n’avaient pas encore passé la mer Rouge, cela est vrai ; ils n’avaient pas encore fait « le chemin
de trois jours » ; cependant, en principe, ils étaient un peuple racheté, un peuple séparé, un peuple pélerin, un
peuple dans I’attente, un peuple dépendant ; et il fallait que leur vétement tout entier fiit en harmonie avec
leur position actuelle et leur destinée future. « Les reins ceints » d’Isra€l dénongaient une séparation
rigoureuse et soutenue de tout ce qui I’entourait, et montraient qu’il était préparé pour le service. « Les pieds
chaussés » dénotaient qu’lsraél était prét a quitter la scéne présente ; tandis que « le baton » a la main était
I’embléme expressif d’un peuple voyageur s’appuyant sur quelque chose qui était en dehors de lui-méme.
PIat a Dieu que ces traits précieux parussent davantage dans chacun des membres de sa famille rachetée !

Cher lecteur chrétien, « occupons-nous de ces choses » (1 Tim. 4:15). Par la grace nous avons senti
I’efficacité purifiante du sang de Jésus, en conséquence nous avons le privilege de nous nourrir de sa
personne adorable et de nous réjouir dans ses insondables richesses (Eph. 3:8), de participer a ses souffrances
et d’étre rendus conformes a sa mort (Phil. 3:10). Montrons-nous donc avec le pain sans levain et les herbes
ameres, les reins ceints, les sandales aux pieds et le baton a la main. Qu’on nous voie, en un mot, portant le
cachet d’un peuple saint, d’'un peuple crucifié, d’un peuple vigilant et actif, d’un peuple marchant
manifestement « a la rencontre de Dieu », vers la gloire, étant « destiné au royaume ». Que Dieu nous
accorde de pénétrer dans la profondeur et dans la puissance de ces choses, tellement qu’elles ne soient pas
des théories seulement ou une affaire de connaissance et d’interprétation scripturaire, mais des réalités
vivantes, divines, connues par expérience, et manifestées dans notre vie, a la gloire de Dieu.

Nous terminerons ce chapitre en jetant un regard sur les versets 43 a 49. Ces versets nous apprennent
que, tandis que c’était le privilege de tout vrai Israélite de manger la paque, aucun étranger incirconcis ne
devait y participer : « Aucun étranger n’en mangera... toute 1’assemblée d’Israél la fera ». Il fallait la
circoncision avant qu’on pit manger la paque. En d’autres termes, il faut que notre nature ait passé sous la
sentence de mort, avant que nous puissions nous nourrir de Christ d’'une maniére intelligente, soit comme
fondement de paix, soit comme centre d’unité. La croix est I’antitype de la circoncision, ce signe divin de
I’alliance de Dieu avec les Juifs et du dépouillement de la chair (comp. Col. 2:11, 12). Pour faire partie du
peuple de Dieu, il fallait étre circoncis, et la circoncision a sa réalité en Christ. Les chrétiens, rendus
participants de 1’efficacité de sa mort par la puissance de la vie qui est en lui, et est la leur, se tiennent pour
morts, et ont dépouillé ce corps du péché par la foi ; ils sont crucifiés avec Christ ; néanmoins la puissance de
Dieu lui-méme, telle qu’elle a agi en Christ, opére en eux pour leur donner une nouvelle vie en Christ. « Et si
un étranger séjourne chez toi, et veut faire la paque a 1’Eternel, que tout male qui est a lui soit circoncis ; et
alors il s’approchera pour la faire, et sera comme 1’Israélite de naissance ; mais aucun incirconcis n’en
mangera ». — « Ceux qui sont dans la chair ne peuvent plaire a Dieu » (Rom. 8:8).

L’ordonnance de la circoncision formait la grande ligne de démarcation entre 1’Israél de Dieu et toutes les
nations qui étaient sur la surface de la terre ; et la croix du Seigneur Jésus forme la ligne de séparation entre
I’Eglise et le monde. Qu’importent les avantages personnels ou la position d’un homme ; jusqu’a ce qu’il se
fiit soumis a I’opération de la circoncision dans sa chair, il ne pouvait avoir aucune part avec Israél. Un
mendiant circoncis était plus prés de Dieu qu’un roi incirconcis. De méme maintenant, on ne peut avoir
aucune part aux joies des rachetés de Dieu, si ce n’est par la croix de notre Seigneur Jésus Christ ; et cette
croix abat toutes les prétentions, renverse toutes les distinctions, et unit tous les rachetés en une sainte
congrégation d’adorateurs lavés dans le sang. La croix constitue une barriere si élevée, un mur de défense si
impénétrable, qu’aucun atome de la terre ou de la nature ne peut le traverser pour venir se méler a « la
nouvelle création ». « Si quelqu’un est en Christ, c’est une nouvelle création :... toutes choses sont faites
nouvelles, et toutes sont du Dieu qui nous a réconciliés avec lui-méme par Christ » (2 Cor. 5:18).

La séparation d’Israél d’avec tous les étrangers n’était pas seulement strictement maintenue dans
I’institution de la Paque, mais encore l'unmité d’Israél y était clairement établie en figure. « Elle sera
mangée dans une méme maison ; tu n’emporteras point de sa chair hors de la maison, et vous n’en casserez
pas un os » (vers. 46). On ne pouvait pas trouver un plus beau type de ce qui constitue « un seul corps et un
seul esprit », que celui qui nous est présenté ici (Eph. 4:4). L’Eglise de Dieu est une. Dieu la voit telle, la
maintient telle, et la manifestera comme telle, a la vue des anges, des hommes et des démons, en dépit de
tout ce qui a été fait pour mettre obstacle a cette sainte unité. Que Dieu en soit béni, 1’unité de son Eglise est
aussi bien sous sa garde que 1’a été le corps de son Bien-aimé sur la croix : oui, I’unité de I’Eglise est tout



aussi bien sous sa garde que sa justification, son acceptation et sa sécurité éternelle. Malgré la violence et la
dureté de cceur des soldats romains, Dieu a su accomplir 1’Ecriture qui disait, touchant le Christ : « Pas un
seul de ses os ne sera cassé », et encore : « Il garde tous ses os, pas un d’eux n’est cassé » (vers. 46 ; Nomb.
9:12 ; Ps. 34:20 ; Jean 19:36) et pareillement, en dépit de toutes les influences hostiles qui ont été mises en
jeu de siécle en siécle, Dieu garde son Eglise : le corps de Christ est un et restera un (comp. Matt. 16:18 ;
Jean 11:52 ;1 Cor. 1:12 ; 12:4-27 ; Eph. 1:22-23 ; 2:14-22 ; 4:3-16 ; 5:22-32 ; Apoc. 22:17). « Il y a un seul
corps et un seul esprit » ; et cela ici-bas sur la terre. Heureux sont ceux qui ont regu la foi pour reconnaitre
cette précieuse vérité, et la fidélité pour la pratiquer dans ces derniers jours, malgré les difficultés presque
insurmontables qu’ils rencontreront dans leur sentier. Dieu reconnaitra et honorera ceux qui seront ainsi
fideles.

Veuille le Seigneur nous délivrer de cet esprit d’incrédulité qui nous porterait a juger sur la vue de nos
yeux, plutot que par la lumiere de sa Parole immuable !

1.9 - Chapitre 13

Les premiers versets de ce chapitre nous apprennent, d’une maniere claire et distincte, que le dévouement
et la sainteté personnelle sont des fruits que 1’amour divin produit en ceux qui en sont les heureux objets. —
La consécration des premiers-nés, et la féte des pains sans levain, sont ici présentées en rapport immédiat
avec la délivrance du peuple hors du pays d’Egypte. « Sanctifie-moi tout premier-né, tout ce qui ouvre la
matrice parmi les fils d’Israél, tant des hommes que des bétes ; il est a moi. Et Moise dit au peuple :
Souvenez-vous de ce jour, auquel vous étes sortis d’Egypte, de la maison de servitude, car I’Eternel vous en
a fait sortir a main forte ; et on ne mangera point de pain levé ». Et encore : « Pendant sept jours tu mangeras
des pains sans levain, et le septiéme jour il y aura une féte a I’Eternel. On mangera pendant les sept jours des
pains sans levain ; et il ne se verra point chez toi de pain levé, et il ne se verra point de levain chez toi, dans
tous tes confins » (vers. 2, 6, 7).

Ensuite, la raison pour laquelle ces deux observances devaient &tre pratiquées, est exposée dans les
versets suivants : « Et tu raconteras ces choses a ton fils, en ce jour-la, disant : C’esta cause de ce
que 'Eternel m’a fait, quand je sortis d’Egypte ». Et encore : « Et quand ton fils t’interrogera a I’avenir,
disant : Qu’est-ce que ceci ? Alors tu lui diras : A main forte I’Eternel nous a fait sortir d’Egypte, de la
maison de servitude. Il arriva, quand le Pharaon s’obstinait & ne pas nous laisser aller, que I’Eternel tua tous
les premiers-nés dans le pays d’Egypte, depuis le premier-né des hommes jusqu’au premier-né des
bétes ; ¢ ‘est pourquoi je sacrifie a I’Eternel tout ce qui ouvre la matrice, et je rachéte tout premier-né de mes
fils » (vers. 8, 14, 15).

Plus nous avancerons, par la puissance de I’Esprit de Dieu, dans la connaissance de la rédemption qui est
en Jésus Christ, plus notre vie de séparation sera prononcée et notre dévouement complet. Tout effort pour
produire I’'une ou I’autre de ces choses, avant que la rédemption soit connue, est le travail le plus vain qu’il
soit possible d’imaginer. Tout ce que nous faisons, nous devons le faire « a cause de ce que I’Eternel a fait »,
et non dans le but d’obtenir de lui quelque chose. Les efforts que nous faisons pour obtenir la vie et la paix,
prouvent que nous sommes encore étrangers a la puissance du sang ; tandis que les fruits purs d’une
rédemption connue sont a la louange de Celui qui nous a rachetés. « Car vous étes sauvés par la grace, par la
foi, et cela ne vient pas de vous, ¢’est le don de Dieu ; non pas sur le principe des ceuvres, afin que personne
ne se glorifie ; car nous sommes son ouvrage, ayant été créés dans le Christ Jésus pour les bonnes ceuvres
que Dieu a préparées a 1’avance, afin que nous marchions en elles » (Eph. 2:8-10). Dieu nous a déja préparé
un chemin de bonnes ceuvres afin que nous y marchions, et, par sa grace, il nous prépare pour y marcher. Ce
n’est qu’en tant que nous sommes sauvés, que nous pouvons marcher dans ce chemin-la. S’il en était
autrement, nous pourrions nous vanter ; mais, considérant que nous sommes nous-mémes 1’ouvrage de Dieu
tout aussi bien que 1’est le chemin dans lequel nous marchons, nous n’avons aucune raison de nous vanter
(Rom. 3:27 ; 1 Cor. 1:27-31).

Le vrai christianisme n’est que la manifestation de la vie de Christ, implantée en nous par I’opération du
Saint Esprit, selon les conseils éternels de la grace souveraine de Dieu ; et toutes les ceuvres, qui ont précédé
chez nous I’implantation de cette vie, ne sont que des « ceuvres mortes », dont notre conscience a besoin
d’étre purifiée tout aussi bien que des « mauvaises ceuvres » (Héb. 9:14). L’expression « ceuvres mortes »
comprend toutes les ceuvres que font les hommes dans le but d’obtenir la vie. Si quelqu’un cherche la vie, il



est évident qu’il ne la posseéde pas encore ; il est trés possible qu’il soit sincére dans sa recherche, mais sa
sincérité méme prouve d’autant plus clairement qu’il n’a pas la conscience d’avoir trouvé ce qu’il cherche.
Ainsi donc, toute ceuvre, faite dans le but d’obtenir la vie, est une ceuvre morte, car elle est faite sans la vie,
sans la vie de Christ, la seule vie réelle, I’unique source de laquelle les bonnes ceuvres puissent découler. Et,
remarquez-le bien, ce n’est pas ici une question de « mauvaises ceuvres » ; personne ne songerait a obtenir la
vie par de telles ceuvres. Loin de la ; mais vous verrez qu’on a constamment recours aux « ceuvres mortes »,
pour alléger la conscience oppressée sous le sentiment des « mauvaises ceuvres » ; tandis que la révélation
divine nous apprend que la conscience a besoin d’étre purifiée des unes aussi bien que des autres.

Nous lisons encore, pour ce qui est de la justice, que « toutes nos justices sont comme un vétement
souillé » (Esaie 64:6). Il n’est pas dit que « toutes nos méchancetés » seulement « sont comme un vétement
souillé ». Qui le contesterait ? Mais ce que nous avons a apprendre, ¢’est que les meilleurs fruits que nous
puissions produire, sous la forme de la piété et de la justice, sont représentés dans les pages de la vérité
éternelle comme des « ceuvres mortes » et un « vétement souillé ». Les efforts mémes que nous faisons pour
obtenir la vie ne font que démontrer que nous sommes morts, et nos efforts mémes pour parvenir a la justice
prouvent que nous sommes enveloppés d’un vétement souillé. Ce n’est que comme vrais et actuels
possesseurs de la vie éternelle et de la justice divine que nous pouvons marcher dans le chemin des bonnes
ceuvres que Dieu nous a préparées. Des ceuvres mortes et du linge souillé ne peuvent jamais paraitre dans ce
chemin-1a. Ceux-1a seuls, que « I’Eternel a délivrés », peuvent y marcher (Esaie 51:11). C’était comme un
peuple racheté qu’lsraél gardait la féte des pains sans levain et dédiait ses premiers-nés a I’Eternel. Nous
avons déja considéré la premiere de ces ordonnances ; la derniére n’est pas moins riche en précieux
enseignements.

L’ange destructeur passa sur le pays d’Egypte pour détruire tous les premiers-nés ; mais les premiers-
nés d’Israél échappérent, par la mort d’un substitut envoyé par Dieu. En conséquence ces derniers
apparaissent ici devant nous, comme un peuple vivant, consacré a Dieu. Sauvés par le sang de 1’ Agneau, ils
ont le privilege de consacrer leur vie a Celui qui I’a rachetée a prix (1 Cor. 6:20) « Ce n’était que comme
rachetés qu’ils possédaient la vie. La grace de Dieu seule avait fait pour eux une différence (Ex. 11:5-7) et
leur avait accordé une place d’hommes vivants, en sa présence. Ils n’avaient, assurément, aucune raison de
se glorifier, car nous apprenons ici que, quant a leur mérite ou a leur valeur personnelle, ils étaient mis au
méme rang qu’un animal impur. « Tout premier fruit des anes, tu le rachéteras avec un agneau ; et si tu ne le
rachétes pas, tu lui briseras la nuque. Et tout premier-né des hommes parmi tes fils, tu le rachéteras » (vers.
13). Il y avait deux classes d’animaux : celle des animaux purs et celle des animaux impurs, et I’homme est
ici placé avec la derniére. L’agneau devait répondre pour I’animal impur ; et si on ne rachetait pas 1’ane, on
devait lui briser la nuque ; en sorte que ’homme non-racheté était mis au méme rang qu’un animal impur et
sans valeur. Quel tableau humiliant de I’homme dans son état naturel ! Oh ! si nos pauvres coeurs orgueilleux
pouvaient le comprendre davantage ; alors nous nous réjouirions avec plus de sincérité dans 1’heureux
privilége d’étre lavés de notre iniquité dans le sang de 1’Agneau, et d’avoir pour toujours laissé¢ notre
abjection personnelle dans la tombe ot notre Garant fut couché.

Christ ¢était 1’Agneau, 1’agneau pur, sans tache. Nous étions souillés — mais, que son saint nom soit a
jamais béni ! — il prit notre place, et sur la croix il fut fait péché, et fut traité comme tel. Il endura, sur la
croix, ce que nous aurions enduré pendant toute 1’éternité des siécles. Il souffrit, 1a et alors, fout ce qui nous
revenait, afin que nous pussions jouir, pour toujours, de ce que Lui a mérité. Il regut notre salaire, afin que
nous recussions le sien. Celui qui était pur prit, pour un temps, la place des impurs, — le juste pour les
injustes, — afin que les impurs pussent prendre, pour toujours, la place de Celui qui était pur. Ainsi, tandis
que, selon la nature, nous sommes représentés par la dégotitante image d’un ane qui a la nuque brisée ; selon
la grace, nous sommes représentés par un Christ ressuscité et glorifié¢ dans le ciel. Merveilleux contraste ! 11
met la gloire de I’homme dans la poussiére et magnifie les richesses de I’amour rédempteur. Il réduit au
silence les discours vains et orgueilleux de I’homme et place sur les Iévres un cantique de louanges a Dieu et
a I’Agneau, qui retentira dans les cieux durant I’éternité.

Avec quelle puissance nous sont ici rappelées les paroles mémorables de 1’apotre : « Or si nous sommes
morts avec Christ, nous croyons que nous vivrons aussi avec lui, sachant que Christ, ayant été ressuscité
d’entre les morts, ne meurt plus, la mort ne domine plus sur lui. Car en ce qu’il est mort, il est mort une fois
pour toutes au péché ; mais en ce qu’il vit, il vit a Dieu. De méme vous aussi, tenez-vous vous-mémes pour
morts au péché, mais pour vivants a Dieu dans le Christ Jésus. Que le péché donc ne régne point dans votre
corps mortel, pour que vous obéissiez aux convoitises de celui-ci ; et ne livrez pas vos membres au péché
comme instruments d’iniquité, mais livrez-vous vous-mémes a Dieu, comme d’entre les morts étant faits
vivants, et vos membres a Dieu, comme instruments de justice. Car le péché ne dominera pas sur vous, parce



que vous n’étes pas sous la loi, mais sous la grace » (Rom. 6:8-14). Nous sommes non seulement rachetés de
la puissance de la mort et du sépulcre, mais encore unis a Celui qui nous a rachetés au prix immense de sa
propre vie, afin que, par la puissance du Saint Esprit, nous consacrions a son service notre vie nouvelle, avec
toutes ses facultés, en sorte que son nom soit glorifié en nous, selon la volonté de notre Dieu et Pére.

Nous trouvons, dans les derniers versets de ce chapitre 13 de I’Exode, un bel et touchant exemple des
tendres compassions de I’Eternel pour la faiblesse de son peuple. « Car il sait de quoi nous sommes formés,
il se souvient que nous sommes poussicre » (Ps. 103:14). Quand il racheta Isra€l pour le mettre en relation
avec lui-méme, I’Eternel, dans sa grace infinie et insondable, se chargea de tous les besoins et de toutes les
faiblesses des siens. Peu importait ce qu’ils étaient ou ce dont ils avaient besoin, quand Celui qui s’appelle
« Je suis » les accompagnait. 11 allait les conduire de I’Egypte en Canaan, et nous le voyons ici occupé a
choisir un chemin convenable pour eux. « Et il arriva, quand le Pharaon laissa aller le peuple, que Dieu ne les
conduisit pas par le chemin du pays des Philistins, qui est pourtant proche ; car Dieu dit : De peur que le
peuple ne se repente lorsqu’ils verront la guerre, et qu’ils ne retournent en Egypte. Et Dieu fit faire un détour
au peuple par le chemin du désert de la mer Rouge » (vers. 17, 18).

Le Seigneur, dans sa grace, et sa condescendance, arrange les choses de telle sorte que les siens ne
rencontrent pas, au début de leur carriére, de trop pénibles épreuves qui puissent avoir pour effet de les
décourager dans leur cceur, et de les faire reculer. « Le chemin du désert » était une route bien plus longue
que celle du pays des Philistins ; mais Dieu avait diverses lecons importantes a enseigner a son peuple et qui
ne pouvaient s’apprendre que dans le désert. Ce fait leur fut rappelé plus tard dans le passage suivant : « Et tu
te souviendras de tout le chemin par lequel 1’Eternel, ton Dieu, t’a fait marcher ces quarante ans, dans le
désert, afin de t’humilier, et de t’éprouver, pour connaitre ce qui €tait dans ton coeur, si tu garderais ses
commandements, ou non » (Deut. 8:2). D’aussi précieuses legons n’auraient jamais pu s’apprendre « par le
chemin du pays des Philistins ». Dans ce chemin-I1a, les Israélites auraient pu apprendre ce qu’était la guerre,
des le commencement de leur carriére ; mais « dans le chemin du désert », ils apprirent ce qu’était la chair,
dans toute sa perversité, son incrédulité et sa rébellion. Mais Celui qui s’appelle « Je suis » était 1a, dans
toute sa patiente grace, sa parfaite sagesse et sa puissance infinie ; il n’y avait que lui qui piit répondre aux
besoins de la situation. Il n’y a que lui qui puisse supporter la vue des profondeurs du coeur humain mis a
découvert devant lui. La révélation de ce qui est dans mon ceeur, faite ou que ce soit, ailleurs que dans la
présence de la grace infinie, me plongerait dans le plus complet désespoir. Le cceur humain est un enfer en
petit. Quelle grace infinie n’est-ce donc pas que d’étre délivré de ses effrayantes profondeurs !

« Et ils partirent de Succoth, et campérent a Etham, a I’extrémité du désert. Et I’Eternel allait devant eux,
de jour dans une colonne de nuée pour les conduire par le chemin, et de nuit dans une colonne de feu pour les
éclairer, afin qu’ils marchassent jour et nuit ; la colonne de nuée ne se retira point, le jour, ni la colonne de
feu, la nuit, de devant le peuple » (vers. 20-22). L’Eternel ne choisit pas seulement un chemin pour son
peuple, mais encore il descendit pour y marcher avec lui, et pour se faire connaitre a lui selon ses besoins. 11
ne le conduisit pas seulement sain et sauf en dehors des limites de I’Egypte, mais encore il descendit, en
quelque sorte, dans son chariot, pour I’accompagner au travers de toutes les vicissitudes de son voyage par le
désert. C’était 1a la grace divine. Les Israélites ne furent pas simplement délivrés de la fournaise de I’Egypte,
et laissés libres ensuite, pour se tirer d’affaire le mieux qu’ils pourraient, dans leur voyage vers Canaan. Dieu
savait qu’ils avaient devant eux une route pénible et dangereuse, des serpents et des scorpions, des picges et
des difficultés, la sécheresse et la stérilité du désert ; et, béni soit & jamais son nom ! — il ne voulut pas les
laisser aller tout seuls. Il voulut étre leur compagnon et partager leurs peines et leurs dangers ; bien plus, « il
allait devant eux ». Il était un guide, une gloire, une défense, pour les délivrer de toute crainte. Pourquoi
I’ont-ils tant affligé par la dureté de leur coeur ? S’ils eussent marché humblement avec lui, contents et se
confiant en lui, leur marche aurait été une marche victorieuse, du commencement a la fin. Ayant I’Eternel a
leur téte, aucune puissance n’aurait pu interrompre les progrés de leur marche, de I’Egypte en Canaan. 11 les
aurait introduits et les aurait plantés sur la montagne de son héritage, selon sa promesse, et par la puissance
de sa droite ; et il n’aurait pas permis qu’un seul Cananéen fiit demeuré de reste dans le pays, pour étre une
épine a Israél, Ainsi en sera-t-il bientt, alors que I’Eternel mettra sa main une seconde fois pour délivrer son
peuple de la puissance de tous ses oppresseurs. Veuille le Seigneur hater ce temps !



1.10 - Chapitre 14

« Ceux qui descendent sur la mer dans des navires, qui font leur travail sur les grandes eaux, ceux-la
voient les ceuvres de 1’Eternel, et ses merveilles dans les eaux profondes » (Ps. 107:23, 24). Combien cela est
vrai ! Et néanmoins comme nos ceceurs laches reculent devant ces « grandes eaux ! » Nous préférons les
hauts-fonds, et par conséquent nous sommes privés de voir les ceuvres et les merveilles de notre Dieu ; car
elles ne se voient et ne sont connues que « dans les eaux profondes ».

C’est au jour de I’épreuve et des difficultés que 1’ame fait quelque expérience du grand et indicible
bonheur qu’il y a a pouvoir compter sur Dieu. Si tout cheminait facilement, il n’en serait pas ainsi. Ce n’est
pas quand on glisse sur la surface d’un lac tranquille, que la réalité de la présence du Maitre est sentie ; mais
on en fait I’expérience quand la tempéte mugit et que les flots couvrent la nacelle. Le Seigneur ne nous offre
pas la perspective d’un chemin exempt d’épreuves et de tribulations ; bien au contraire, il nous dit que nous
rencontrerons les unes et les autres ; mais il nous promet d’étre avec nous au milieu de ces choses, et cela
vaut infiniment mieux que d’en étre exempts. Il vaut bien mieux jouir de la présence de Dieu dans 1’épreuve,
que d’étre exempt de I’épreuve sans faire cette précieuse expérience. Eprouver que le cceur de Dieu
sympathise avec nous est bien plus doux que d’éprouver la puissance de sa main pour nous. La présence du
Maitre au milieu de ses fidéles serviteurs, pendant qu’ils passaient par la fournaise, était bien meilleure que
n’aurait ét¢ la manifestation de sa puissance pour les en préserver (Daniel 3). Souvent nous voudrions qu’il
nous flt accordé de cheminer en avant sans épreuve, mais nous y perdrions beaucoup. Jamais la présence du
Seigneur n’est aussi douce que dans les moments de grande difficulté.

C’est ce qu’éprouverent les Israélites dans les circonstances qui sont rapportées dans ce chapitre. Ils sont
la dans une difficulté accablante, insurmontable. IIs sont appelés a « faire leur travail sur les grandes eaux » :
« Toute leur sagesse est venue a néant » (Ps. 107:27). Le Pharaon, se repentant de les avoir laissés sortir de
son pays, se décide a faire un effort désespéré pour les y ramener. « Et il attela son char, et prit son peuple
avec lui. Et il prit six cents chars d’élite, et tous les chars de I’Egypte, et des capitaines sur tous. ... Et le
Pharaon s’approcha, et les fils d’Israél levérent leurs yeux, et voici, les Egyptiens marchaient aprés eux ; et
les fils d’Israél eurent une grande peur, et criérent a I’Eternel » (vers. 6-10). C’était une scéne qui mettait a
I’épreuve profondément ; une scéne au milieu de laquelle tout effort humain devenait inutile. Les Israélites
auraient pu, tout aussi bien, tenter de faire reculer le puissant flux de 1’Océan avec un brin de paille, que de
tenter de se tirer d’affaire eux-mémes par un effort quelconque. La mer était devant eux ; derriére eux, les
armées du Pharaon, et autour d’eux les montagnes ; et tout ceci était permis et ordonné de Dieu ! Dieu avait
choisi le terrain ou Israél devait camper « devant Pi-Hahiroth, entre Migdol et la mer ; devant Baal-
Tsephon ». De plus c’est Lui qui permit que le Pharaon les atteignit. Pourquoi cela ? Précisément pour se
manifester lui-méme dans le salut de son peuple, et dans la défaite complete des ennemis de ce peuple. « Il a
divisé en deux la mer Rouge, car sa bonté demeure a toujours ; et a fait passer Israél au milieu d’elle, car sa
bonté demeure a toujours ; et a précipité le Pharaon et son armée dans la mer Rouge, car sa bonté demeure a
toujours » (Ps. 136:13-15).

Il n’y a pas, dans toutes « les traites » des rachetés de Dieu dans le désert, une seule position dont les
limites n’aient pas été soigneusement tracées par la main de la toute sagesse et de I’amour infini. La portée
spéciale et I’influence particuliére de chacune de ces positions sont calculées avec soin. Les Pi-Hahiroth et
les Migdol sont tous disposés d’une maniére qui est en rapport immédiat avec la condition morale de ceux
que Dieu conduit a travers les détours et les labyrinthes du désert, et de fagon aussi a manifester le vrai
caractere de Dieu. Si I’incrédulité suggere souvent cette question : pourquoi en est-il ainsi ? — Dieu le sait ;
et sans aucun doute, il révélera le pourquoi, toutes les fois que cette révélation pourra contribuer a sa gloire et
au bien de son peuple. Ne nous demandons-nous pas bien souvent pourquoi et dans quel but nous sommes
placés dans telle ou telle circonstance ? Ne nous tourmentons-nous pas souvent pour savoir la raison pour
laquelle nous sommes exposés a telle ou telle épreuve ? Combien ne ferions-nous pas mieux de courber la
téte dans une humble soumission, et de dire : « tout va bien », et « tout ira bien ! » Quand c’est Dieu qui fixe
notre position, nous pouvons étre strs qu’elle est choisie avec sagesse et qu’elle est salutaire ; et méme,
quand nous 1’avons follement et volontairement choisie nous-mémes, Dieu, dans sa miséricorde, domine
notre folie, et fait que la puissance des circonstances, dans lesquelles nous nous sommes placés, travaille a
notre bien spirituel.

C’est quand les enfants de Dieu se trouvent dans les plus grands embarras et les plus grandes difficultés,
qu’ils ont le privilége de voir les plus belles manifestations du caractére et de 1’activité de Dieu ; et pour cette



raison, il les place souvent dans 1’épreuve, afin de se manifester lui-méme d’une maniére d’autant plus
signalée. Il aurait pu conduire Israél par la mer Rouge, et le faire arriver bien au-dela des atteintes des armées
du Pharaon, avant méme que celui-ci et quitté 1’Egypte ; mais cette voie n’aurait pas glorifié aussi
pleinement son nom, ni confondu, d’une maniére aussi compléte, I’ennemi dans lequel il voulait « se
glorifier » (vers. 17). Nous perdons trop fréquemment de vue cette grande vérité, et la conséquence en est
qu’au temps de 1’épreuve, le coeur nous manque. Si nous pouvions n’envisager une crise difficile que comme
une occasion pour Dieu de faire paraitre, en notre faveur, la pleine suffisance de la grace divine, nos ames
conserveraient leur équilibre, et nous pourrions glorifier Dieu, méme au milieu des plus profondes eaux.

Le langage des Israélites, dans 1’occasion qui nous occupe, peut nous étonner et nous sembler difficile a
expliquer ; mais plus nous connaitrons nos mauvais cceurs incrédules, plus aussi nous verrons combien est
grande la ressemblance qu’il y a entre nous et ce peuple. Il semble qu’ils avaient oubli¢ la manifestation
récente de la puissance divine en leur faveur. Ils avaient vu les dieux de I’Egypte jugés, et la puissance de
I’Egypte abattue sous la verge de I’Eternel. Ils avaient vu la méme main rompre la chaine de fer de
I’esclavage égyptien et éteindre la fournaise. Ils ont vu toutes ces choses, et néanmoins, dés qu’un nuage
obscur apparut sur leur horizon, leur confiance se perd, le cceur leur manque ; et ils donnent libre cours a
leurs murmures incrédules, disant : « Est-ce parce qu’il n’y avait pas de sépulcres en Egypte, que tu nous as
emmenés pour mourir dans le désert ? Que nous as-tu fait, de nous avoir fait sortir d’Egypte ?... Il nous vaut
mieux servir les Egyptiens que de mourir dans le désert » (vers. 11, 12). L’aveugle incrédulité ne peut
qu’errer toujours, et que scruter en vain les voies de Dieu. Cette incrédulité est la méme dans tous les temps ;
c’est elle qui conduisit David, dans un mauvais jour, a dire : « Maintenant, je périrai un jour par la main de
Saiil ; il n’y a rien de bon pour moi que de me sauver en hate dans le pays des Philistins ? » (1 Sam. 27:1). Et
comment les choses tournerent-elles ? Saiil fut tué en la montagne de Guilboa, et le trone de David fut établi
pour toujours. C’est I’incrédulité encore qui, dans un moment d’abattement profond, porta Elie le Thishbite a
s’enfuir, pour sauver sa vie, de devant les menaces furieuses de Jésabel. Et qu’arriva-t-il ? Jésabel fut brisée
sur le pavé, et Elie fut enlevé au ciel dans un chariot de feu.

Il en fut de méme des enfants d’Israél au tout premier moment de 1’épreuve. Ils crurent véritablement que
I’Eternel n’avait pris tant de peine pour les délivrer de 1’Egypte, que dans le but de les faire mourir au
désert ; ils s’imaginaient que s’ils avaient été préservés de la mort par le sang de I’agneau pascal, c’était afin
qu’ils fussent ensevelis dans le désert. Ainsi raisonne toujours I’incrédulité ; elle nous porte a interpréter
Dieu en présence de la difficulté, au lieu d’interpréter la difficulté en présence de Dieu. La foi se place au-
dela de la difficulté et, 1a, elle trouve Dieu dans toute sa fidélité, son amour et sa puissance. Le croyant a le
privilége d’étre toujours dans la présence de Dieu ; il y a été introduit par le sang du Seigneur Jésus, et il ne
devrait rien souffrir de ce qui pourrait 1’6ter de la. La place méme qui lui a été faite dans la présence de Dieu,
il ne peut jamais la perdre, attendu que Christ, son chef et son représentant, 1’occupe pour lui. Mais, bien
qu’il ne puisse pas perdre la chose elle-méme, il peut en perdre la jouissance, I’expérience et la puissance.
Toutes les fois que ses difficultés se placent entre son cceur et le Seigneur, il ne jouit évidemment pas de la
présence du Seigneur, mais il souffre en face de ses difficultés ; tout comme quand un nuage se place entre
nous et le soleil, il nous prive pour un moment de la jouissance de ses rayons. Le nuage n’empéche pas le
soleil de luire, il ne fait que nous empécher d’en jouir. Ainsi en est-il exactement, quand nous souffrons que
les épreuves, les peines et les difficultés de la vie dérobent a nos ames les brillants rayons de la face de notre
Pére, qui reluit d’un invariable éclat en la personne de Jésus Christ. Il n’y a point de difficulté trop grande
pour notre Dieu ; bien plus, plus la difficulté est grande, plus il a I’occasion d’intervenir selon son propre
caractére comme le Dieu tout bon et tout-puissant. Sans doute, la position d’Israél, telle qu’elle est décrite
dans les premiers versets de ce chapitre, était une position qui mettait profondément a 1’épreuve, et qui devait
accabler la chair et le sang ; mais aussi, le Maitre du ciel et de la terre était la, et les enfants d’Israél n’avaient
qu’a se reposer sur lui.

Cependant, comme nous défaillons promptement, cher lecteur, quand arrive I’épreuve ! Les sentiments
dont nous parlons ont un son agréable pour I’oreille, et paraissent trés beaux sur le papier, et, que Dieu en
soit béni ! ils sont divinement vrais ; mais la chose importante, c’est de les mettre en pratique, quand vient
I’occasion. C’est en les pratiquant qu’on en éprouve réellement et la puissance et la félicité. Si quelqu’un
veut faire la volonté¢ de Celui qui m’a envoyé, il connaitra de la doctrine si elle est de Dieu (voir Jean 7:17).



« Et Moise dit au peuple : Ne craignez point tenez-vous 13, et voyez la délivrance de I’Eternel, qu’il
opérera pour vous aujourd’hui ; car les Egyptiens que vous voyez aujourd’hui, vous ne les verrez plus, a
jamais. L’Eternel combattra pour vous, et vous, vous demeurerez tranquilles » (vers. 13, 14). « Demeurer
tranquilles | » ¢’est 1a le premier acte de la foi en présence de 1’épreuve. Pour la chair et le sang c’est chose
impossible. Tous ceux qui connaissent, en quelque mesure, 1’agitation du cceur humain dans les épreuves et
les difficultés qu’on anticipe, pourront se faire quelque idée de ce qu’implique le fait de « demeurer
tranquille ».

La nature veut faire quelque chose ; elle courra ici et 1a ; elle voudrait avoir une part dans 1’ceuvre ; et,
bien qu’elle essaie de justifier et sanctifier ses actes, en leur donnant le titre pompeux et trop usité de
« emploi légitime des moyens », ce qu’elle fait n’est néanmoins que le fruit direct et positif de 1’incrédulité,
qui toujours exclut Dieu, et ne voit rien que le sombre nuage de sa propre création. L’incrédulité crée ou
grandit les difficultés, et puis fait appel pour les enlever a nos propres efforts et a notre remuante et
infructueuse activité, qui ne font en réalité que soulever autour de nous une poussiere qui nous empéche de
voir le salut de Dieu. La foi, au contraire, ¢léve I’ame au-dessus des difficultés, pour lui faire regarder
directement a Dieu lui-méme, et elle nous rend ainsi capables de « demeurer tranquilles ». Nous ne gagnons
rien par nos efforts et notre inquicte agitation. « Tu ne peux faire un cheveu blanc ou noir, ni ajouter une
coudée a ta taille » (Matt. 5:36 ; 6:27). Qu’est-ce qu’Israél aurait pu faire devant la mer Rouge ? Pouvaient-
ils la mettre a sec ? pouvaient-ils aplanir les montagnes ? pouvaient-ils anéantir les armées de I’Egypte ? Ils
¢étaient 1a, environnés d’un mur impénétrable de difficultés, a la vue duquel la nature ne pouvait que trembler
et sentir son entiere impuissance ! Mais c’était 1a précisément, pour Dieu, le moment d’agir. Quand
I’incrédulité est chassée, alors Dieu peut entrer sur la scéne ; et pour avoir une vue juste de ses actions, il faut
«demeurer tranquilles ». Chaque mouvement de la nature, en raison égale de la portée qu’il a, est un
empéchement positif & ce que nous apercevions I’intervention divine en notre faveur, et a ce que nous en
jouissions.

Il en est ainsi pour nous dans chacune des phases de notre histoire. Il en est ainsi pour nous, comme
pécheurs, alors que, sous le sentiment de malaise que donne le péché pesant sur la conscience, nous sommes
tentés d’avoir recours a nos propres actes pour obtenir du soulagement. C’est alors que, réellement, nous
devons « demeurer tranquilles », afin de voir « la délivrance de Dieu ». Car qu’aurions-nous pu faire dans
I’ceuvre de I’expiation pour le péché ? Aurions-nous pu étre avec le Fils de Dieu sur la croix ? Aurions-nous
pu descendre avec Lui dans « le puits de la destruction et le bourbier fangeux ? » (Ps. 40:2). Aurions-nous pu
nous frayer un passage jusque sur ce roc éternel, sur lequel il a pris place dans la résurrection ? Tout esprit
droit dira que cette pensée serait un audacieux blasphéme. Dieu est seu/ dans la rédemption ; et quant a nous,
nous n’avons qu’a « demeurer tranquilles », et a « voir la délivrance de Dieu ». Le fait méme que c’est la
délivrance de Dieu prouve que I’homme n’a rien a y faire.

Le principe n’est pas différent une fois que nous sommes entrés dans la carriére chrétienne. Dans chaque
nouvelle difficulté, qu’elle soit grande ou petite, notre sagesse est de « demeurer tranquilles », de renoncer a
nos propres ceuvres, et de chercher notre repos dans la délivrance de Dieu. Nous ne devons pas non plus faire
de distinctions entre les difficultés : nous ne pouvons pas dire qu’il y en ait de 1égeres, auxquelles nous
puissions faire face nous-mémes, tandis que dans d’autres, la main de Dieu seule est efficace. Non, elles
dépassent toutes également nos forces. Nous sommes tout aussi incapables de changer la couleur d’un
cheveu, que de transporter une montagne ; de créer un brin d’herbe, que de créer un monde. Toutes ces
choses sont semblables pour nous, et elles sont toutes semblables pour Dieu. Nous n’avons donc qu’a nous
abandonner, avec une foi confiante, aux mains de Celui qui « s’abaisse pour regarder dans les cieux et sur la
terre » (Ps. 113:6). Nous nous trouvons quelquefois portés d’une manicre triomphante a travers les plus
grandes épreuves, tandis que d’autres fois nous perdons courage, nous tremblons, nous défaillons, sous les
dispensations les plus ordinaires. Pourquoi en est-il ainsi ? Parce que dans les grandes épreuves, nous
sommes contraints de rejeter notre fardeau sur le Seigneur, tandis que dans les difficultés moins grandes,
nous essayons follement de le porter nous-mémes.

« L’Eternel combattra pour vous, et vous, vous demeurerez tranquilles » (vers. 14) : précieuse assurance !
combien n’est-elle pas propre a tranquilliser 1’esprit en présence des difficultés les plus sérieuses et des
dangers les plus grands ! Le Seigneur se place non seulement entre nous et nos péchés, mais encore entre
nous et les circonstances au milieu desquelles nous nous trouvons. Dans le premier cas, il nous donne la paix
de la conscience ; dans le second, la paix du cceur. Ce sont deux choses parfaitement distinctes, comme le
sait tout chrétien expérimenté. Beaucoup de chrétiens ont la paix de la conscience, sans avoir la paix du
ceeur. Ils ont vu, par la grace et par la foi, Christ, dans la divine efficacité de son sang, entre eux et tous leurs
péchés ; mais ils ne savent pas, avec la méme simplicité, envisager Christ comme étant, dans sa divine
sagesse, son amour et son pouvoir, entre eux et les circonstances au milieu desquelles ils sont placés. 1l en



résulte une différence essentielle dans la condition pratique de leur ame, aussi bien que dans le caractére de
leur témoignage. Rien ne contribue plus a glorifier le nom de Jésus que ce repos tranquille de I’esprit, qui
découle de ce que nous avons Jésus entre nous et tout ce qui pourrait étre un sujet d’inquié¢tude pour nos
cceurs. « Tu garderas dans une paix parfaite I’esprit qui s appuie sur toi, car il se confie en toi » (Esaie 26:3).

« Mais », demandera-t-on, « ne devons-nous rien faire ? » Une autre question pourra servir de réponse,
savoir : « Que pouvons-nous faire ? » Tous ceux qui se connaissent réellement répondront : « Rien ! » Si
donc, nous ne pouvons rien faire, ne faisons-nous pas mieux de « demeurer tranquilles ? » Si le Seigneur agit
pour nous, ne faisons-nous pas mieux de nous tenir en arriere ? Courrons-nous donc devant lui ? Irons-nous
nous ingérer dans sa sphere d’action, et entrer dans son chemin ? Il est absolument inutile que deux agissent,
quand un seul est parfaitement capable de tout faire. Qui songerait a apporter une chandelle allumée pour
ajouter de 1’éclat a la lumiére du soleil en plein midi ? et pourtant celui qui ferait ainsi pourrait passer pour
sage en comparaison de celui qui prétend aider Dieu par son activité inintelligente.

Cependant quand Dieu, dans sa grande miséricorde, ouvre un chemin, la foi peut y marcher ; elle laisse la
voie de I’homme pour suivre celle de Dieu. « Et 1’Eternel dit 2 Moise : que cries-tu @ moi ? Parle aux fils
d’Israél, et qu’ils marchent » (vers. 15). Ce n’est que quand nous avons appris a « demeurer tranquilles »,
que nous pouvons marcher effectivement en avant ; autrement tous nos efforts n’auront d’autre résultat que
de manifester notre folie et notre faiblesse. La vraie sagesse consiste donc a « demeurer tranquilles », quelle
que soit la difficult¢ ou la perplexité¢ dans laquelle on se trouve, a s’attendre uniquement a Dieu qui,
certainement, nous ouvrira un chemin ; et alors nous pourrons « marcher » paisiblement et heureusement. Il
n’y a pas d’incertitude quand c’est Dieu qui nous ouvre un chemin ; mais tout chemin de notre propre
invention est un chemin de doute et d’hésitation. L’homme irrégénéré peut aller en avant avec une apparence
de fermeté et de décision, dans sa propre voie ; mais I’un des éléments les plus distinctifs, dans la nouvelle
création, c’est la défiance de soi-méme, avec la confiance en Dieu qui y répond. C’est quand nos yeux ont vu
la délivrance de Dieu, que nous pouvons marcher dans cette voie, mais nous ne pouvons jamais la voir
distinctement avant que d’avoir été convaincus de I’inutilité de nos propres misérables efforts.

Il y a une force et une beauté particuliéres dans 1’expression : « Voyez, la délivrance de I’Eternel ! » Le
fait méme que nous sommes appelés a « voir » la délivrance de I’Eternel prouve que la délivrance est une
délivrance compléte. Il nous apprend que le salut est une ceuvre que Dieu a opérée et révélée pour que nous
la voyions et que nous en jouissions. Le salut n’est pas en partie ’ceuvre de Dieu, et en partie celle de
I’homme, car, dans ce cas, il ne pourrait pas étre appelé le salut de Dieu (comp. Luc 3:6 ; Actes 28:28). Pour
étre le salut de Dieu, il faut qu’il soit dépouillé de tout ce qui est de I’homme ; et le seul résultat possible des
efforts de I’homme est d’obscurcir la vue du salut de Dieu.

« Parle aux fils d’Isra€l et qu’ils marchent ». Moise lui-méme semble avoir été amené a ne pas savoir que
faire ; car 1’Eternel lui demande : « Que cries-tu & moi ? » — Moise pouvait dire au peuple : « Tenez-vous 13,
et voyez la délivrance de I’Eternel », tandis qu’il présentait a Dieu les requétes de son ame en détresse, en
criant a Lui. Toutefois, il est inutile de crier lorsque nous devrions agir, tout comme il est inutile d’agir quand
nous devrions attendre ; et cependant nous faisons toujours ainsi : nous essayons de marcher quand nous
devrions nous arréter, et nous nous arrétons quand nous devrions marcher. Les Israélites pouvaient bien se
demander : « Ou devons-nous aller ?» Une insurmontable barriére semblait mettre obstacle a tout
mouvement en avant. Comment traverser la mer ? La ¢était la difficulté. Jamais la nature n’aurait pu résoudre
cette question ; mais nous pouvons é&tre assurés que Dieu ne donne jamais un commandement, sans
communiquer en méme temps le pouvoir d’obéir. L’état réel du coeur peut étre mis a 1I’épreuve par le
commandement, mais 1’ame qui, par la grace, est disposée a obéir, regoit d’en haut le pouvoir de le faire.
L’homme, auquel Christ commanda d’étendre sa main seéche, aurait pu naturellement demander : « Comment
puis-je étendre une main seéche ? » — mais il ne fit aucune question, car avec le commandement, et de la
méme source, vint le pouvoir pour obéir (comp. Luc 5:23, 24 ; Jean 5:8, 9, etc.).

Ainsi aussi, pour Israél, avec le commandement de marcher vint [’ouverture du chemin. « Et toi, léve ta
verge, et étends ta main sur la mer, et fends-la ; et que les fils d’Israél entrent au milieu de la mer a sec »
(vers. 16). La était le chemin de la foi. La main de Dieu ouvre la voie pour que nous puissions y faire le
premier pas, et la foi ne demande pas autre chose. Dieu ne donne jamais de direction pour deux pas a la fois.
Il faut que nous fassions un pas ; puis nous recevrons de la lumiére pour faire un autre pas, et notre cceur sera
gardé dans une dépendance continuelle de Dieu. « Par la foi, ils traversérent la mer Rouge comme une terre



séche » (Héb. 11:29). Sans doute, la mer ne fut pas partagée dans toute son étendue, tout d’un coup : Dieu
voulait conduire son peuple par la « foi », non par la « vue ». On n’a pas besoin de foi pour commencer un
voyage dont on voit le chemin dans toute son étendue, mais il faut de la foi pour se mettre en route quand on
ne voit que le premier pas. La mer s’ouvrait 2 mesure qu’Israél marchait en avant, en sorte que, pour chaque
nouveau pas, ils dépendaient de Dieu. Tel était le chemin dans lequel les rachetés de 1’Eternel s’avangaient,
sous sa conduite. Ils passaient au travers des sombres eaux de la mort, et il se trouva que « les eaux étaient
pour eux un mur a leur droite et a leur gauche » et qu’ils passérent « a sec » (vers. 22).

Les Egyptiens ne pouvaient pas marcher dans ce chemin-1a. Ils y entrérent parce qu’ils virent le chemin
ouvert devant eux : pour eux c’était la vue et non la foi. « Ce que les Egyptiens ayant essayé, ils furent
engloutis » (Héb. 11:29). Quand on essaie de faire ce que la foi seule peut accomplir, on ne rencontre que
défaite et confusion. Le chemin, dans lequel Dieu appelle son peuple a marcher, est un sol que la nature ne
peut pas fouler. « La chair et le sang ne peuvent pas hériter du royaume de Dieu » (1 Cor. 15:50) ; ils ne
peuvent pas non plus marcher dans les voies de Dieu. La foi est le grand principe caractéristique du royaume
de Dieu, et elle seule nous rend capables de marcher dans les voies de Dieu. « Sans la foi, il est impossible de
plaire a Dieu » (Héb. 11:6). Dieu est hautement glorifi¢é quand nous marchons avec lui, les yeux bandés pour
ainsi dire, car c’est la preuve que nous avons plus de confiance dans sa vue que dans la nétre. Si je sais que
Dieu regarde pour moi, je puis bien fermer les yeux, et cheminer tranquillement dans une sainte assurance.
Dans les affaires de la vie humaine, nous savons que quand une sentinelle ou une garde est a son poste, les
autres peuvent dormir paisiblement. Combien plus pouvons-nous nous reposer en toute sécurité, quand nous
savons que Celui qui ne sommeille point et ne s’endort point a 1’ceil arrété sur nous, et nous environne de ses
bras (Ps. 121:4).

« Et I’Ange de Dieu, qui allait devant le camp d’Israél, partit, et s’en alla derriére eux ; et la colonne de
nuée partit de devant eux et se tint derriére eux ; et elle vint entre le camp des Egyptiens et le camp d’Israél ;
et elle fut pour les uns une nuée et des ténebres, et pour les autres elle éclairait la nuit ; et I’un n’approcha pas
de I’autre de toute la nuit » (vers. 19, 20). L’Eternel se plaga exactement entre Israél et I’ennemi ; il fut leur
protection. Avant que le Pharaon pit toucher a un seul cheveu d’Israél, il aurait fallu qu’il traversat
I’étendard méme du Tout-Puissant, bien plus, le Tout-Puissant lui-méme. Dieu se place toujours entre son
peuple et tout ennemi, en sorte que « aucun instrument formé contre lui ne réussira » (Esaie 54:17). Il s’est
placé entre nous et nos péchés, et c’est notre privilege de le voir entre nous et toute personne et toute chose
qui pourraient étre contre nous ; et ainsi seulement nous trouvons a la fois la paix du cceur et la paix de la
conscience. Le croyant peut se mettre diligemment et anxieusement a la recherche de ses péchés, mais il ne
les trouvera plus : pourquoi ? Parce que Dieu est entre lui et eux. « Tu as jeté tous mes péchés derriére ton
dos » (Esa. 38:17), et il fait en méme temps luire sur nous, qu’il a réconciliés, la lumiére de sa face.

De la méme maniére, le croyant peut chercher ses difficultés et ne les point trouver, parce que Dieu est
entre lui et elles. Si donc, au lieu de s’arréter sur nos péchés et nos peines, notre ceil pouvait s’arréter sur
Christ, plus d’une coupe ameére en serait adoucie, plus d’une heure obscure en serait éclairée. Mais nous
faisons sans cesse I’expérience que le plus grand nombre de nos épreuves et de nos chagrins se compose de
maux anticipés et de chagrins imaginaires, qui n’existent que dans notre propre esprit malade, parce qu’il est
incrédule. Puisse mon lecteur connaitre la paix solide de la conscience et du ceeur, qui résulte de ce qu’on a
Christ, dans toute sa plénitude, entre soi et fous ses péchés et foutes ses peines.

Il est a la fois solennel et intéressant de remarquer le double aspect de la « colonne », dans ce chapitre.
« Elle était une nuée et des ténébres » pour les Egyptiens, mais pour Israél, « elle éclairait la nuit ». Quelle
ressemblance avec la croix de notre Seigneur Jésus Christ ! Cette croix a assurément aussi un double aspect.
Elle constitue le fondement de la paix du croyant, et elle scelle en méme temps la condamnation d’un monde
coupable. Le méme sang qui purifie la conscience du croyant et lui donne une parfaite paix, souille cette
terre et en consomme le péché. La mission méme du Fils de Dieu, qui dépouille le monde de son manteau et
le laisse entiérement sans excuse, revét 1’Eglise d’un glorieux manteau de justice et remplit sa bouche de
louanges continuelles. Le méme Agneau, qui remplira de terreur, par la grandeur de son courroux, toutes les
tribus et tous les peuples de la terre, conduira doucement de sa main, dans les verts paturages et le long des
eaux tranquilles, a toujours, le troupeau qu’il a racheté par son sang (comp. Apoc. 6:15-17, avec 7:13-17).

La fin de ce chapitre nous montre Israél triomphant sur le bord de la mer Rouge, et les armées du
Pharaon submergées dans ses eaux. L’événement prouva donc que les craintes des Israélites, et les discours



orgueilleux des Egyptiens, étaient également dépourvus de fondement. L’ceuvre glorieuse de I’Eternel avait
anéanti et les uns et les autres. Les mémes eaux qui servaient de mur aux rachetés de I’Eternel servirent de
tombeau au Pharaon : ceux qui marchent par la foi trouvent un chemin pour y marcher, tandis que les autres
y trouvent un tombeau. C’est une vérité solennelle, qui n’affaiblit en aucune manicre le fait que le Pharaon
agissait en opposition ouverte et positive a la volonté de Dieu, alors qu’il « essaya » de passer la mer Rouge :
il sera toujours vrai que ceux qui veulent imiter les actes de la foi seront confondus. Heureux ceux qui
peuvent, quelque faiblement que ce soit, marcher par la foi ! Ils suivent un sentier de bénédictions indicibles,
un sentier qui, bien qu’il puisse étre marqué par des fautes et des infirmités, a néanmoins ét¢é commencé en
Dieu, se poursuit en Dieu, et se terminera en lui. Puissions-nous entrer davantage dans la divine réalité, la
tranquille élévation, et la sainte indépendance de cette voie.

Nous ne quitterons pas cette riche portion du livre de I’Exode, sans rappeler un passage dans lequel
I’apdtre Paul fait allusion a la nuée et a la mer. « Car, je ne veux pas que vous ignoriez, fréres, que nos peres
ont tous été sous la nuée, et que tous ils ont passé a travers la mer, et que tous ils ont été baptisés pour Moise
dans la nuée et dans la mer » (1 Cor. 10:1, 2). Ce passage renferme un enseignement profond et précieux
pour le chrétien, car ’apotre continue en disant : « Or ces choses arrivérent comme types de ce qui nous
concerne » (vers. 6), nous apprenant ainsi, d’autorité divine, a interpréter le baptéme d’Israél, « dans la nuée
et dans la mer », d’une maniére typique ; et rien assurément ne peut avoir une signification plus profonde et
plus pratique. Ce fut comme peuple baptisé de cette maniere que les Israélites commencerent leur pelerinage
a travers le désert, pour lequel Celui qui est amour avait fait provision de « viande spirituelle » et de
« breuvage spirituel ». En d’autres termes, ils étaient, typiquement, un peuple mort a I’Egypte, et & tout ce
qui en faisait partie. La nuée et la mer étaient pour eux ce que sont pour nous la croix et la tombe de Christ.
La nuée les mettait 4 I’abri de leurs ennemis, la mer les séparait de I’Egypte : pareillement la croix nous met
a I’abri de tout ce qui pourrait étre contre nous, et nous sommes placés de I’autre co6té de la tombe de Jésus :
c’est de ce point que nous commengons notre voyage a travers le désert, que nous commengons a gouter la
manne céleste, et a boire de 1’eau qui découle du « rocher spirituel », tandis que, peuple voyageur, nous
cheminons vers cette terre du repos dont Dieu nous a parlé.

J’ajouterai ici qu’il importe de comprendre la différence qu’il y a entre la mer Rouge et le Jourdain. L’un
et 'autre de ces événements ont leur antitype dans la mort de Christ. Mais tandis que dans le premier nous
voyons la séparation d’avec I’Egypte, dans le dernier nous voyons I’introduction dans la terre de Canaan. Les
croyants ne sont pas seulement séparés de ce présent siécle mauvais par la croix de Christ, mais Dieu les a
fait sortir vivifiés de la tombe de Christ, « ressuscités ensemble et les a fait asseoir ensemble dans les lieux
célestes, dans le Christ Jésus » (Eph. 2:6, 7). Ainsi, bien qu’environnés des choses de I’Egypte, ils sont, quant
a leur expérience actuelle, dans le désert, et en méme temps ils sont portés, par 1’énergie de leur foi, au lieu
ou Jésus est assis a la droite de Dieu. Le croyant n’a pas seulement recu le pardon de tous ses péchés, mais
encore il est, de fait, associé a un Christ ressuscité dans les cieux ; il n’est pas seulement sauvé par Christ,
mais uni a lui pour toujours. Rien moins que cela n’aurait pu satisfaire les affections de Dieu, ou effectuer
ses desseins a I’égard de 1’Eglise.

Lecteurs, comprenez-vous ces choses ? Les croyez-vous ? Les réalisez-vous ? En manifestez-vous la
puissance ? Bénie soit la grace qui les a fait étre invariablement vraies pour chacun des membres du corps de
Christ, qu’il soit un ceil ou une oreille, une main ou un pied. La vérité de ces choses ne dépend donc pas de
leur manifestation par nous, ou de ce que nous les réalisions ou les comprenions, mais du « précieux sang de
Christ », qui a effacé tous nos péchés, et posé le fondement de I’accomplissement de tous les conseils de
Dieu a notre égard. C’est en cela qu’est le vrai repos pour tout cceur brisé et pour toute conscience chargée.

1.11 - Chapitre 15

Ce chapitre s’ouvre par le magnifique chant de triomphe d’Israél, au bord de la mer Rouge, quand il eut
vu « la grande puissance que I’Eternel avait déployée contre les Egyptiens » (chap. 14:31). Les Israélites
avaient vu la délivrance de I’Eternel, c’est pourquoi ils chantent sa louange et racontent ses faits puissants.
« Alors Moise et les fils d’Israél chantérent ce cantique a I’Eternel » (vers. 1). Jusqu’ici nous n’avons pas
entendu de cantique de louange, non pas méme une seule note. Nous avons entendu le cri de profonde
angoisse du peuple, accablé sous le pénible travail des fours & briques de I’Egypte ; nous avons entendu le cri
de son incrédulité, alors qu’il était environné de difficultés qu’il croyait insurmontables ; mais point encore
de cantique de louange. Ce ne fut que lorsque, comme peuple sauvé, toute 1’assemblée rachetée se vit
environnée des preuves de la délivrance de Dieu, qu’elle éclata en chants de triomphe. Ce fut quand les
Israélites sortirent de leur baptéme « dans la nuée et dans la mer », et qu’ils purent contempler sur le bord de



la mer les Egyptiens morts (chap. 14:30), que six cent mille voix chantérent le cantique de la victoire. Les
eaux de la mer Rouge roulaient entre eux et I’Egypte, et ils étaient, eux, sur le rivage, un peuple délivré ;
¢’est pourquoi ils pouvaient célébrer 1’Eternel.

En ceci, comme en toutes choses, ils étaient des types pour nous. Il faut que nous aussi, nous nous
sachions sauvés, dans la puissance de la mort et de la résurrection, avant que nous puissions offrir a Dieu un
culte pur et intelligent. Hors de 1a, il y aura toujours de la réserve et de 1’hésitation dans I’ame, provenant,
sans aucun doute, d’une incapacité positive a saisir la valeur de la rédemption accomplie qui est en Jésus
Christ. On reconnaitra peut-étre le fait, que le salut est en Christ et en aucun autre ; mais c’est la tout autre
chose que de saisir, par la foi, le vrai caractere et le fondement de ce salut, et de le réaliser comme nétre.
L’Esprit de Dieu révéle dans I’Ecriture, avec une parfaite clarté, que I’Eglise est unie a Christ, dans la mort et
dans la résurrection ; et de plus, qu’en Christ ressuscité, a la droite de Dieu, est la mesure et le gage de
I’acceptation de I’Eglise. Quand on croit cela, I’Ame est transportée au-dela de la région du doute et de
I’incertitude. Comment un chrétien peut-il douter, quand il sait qu'un Avocat, savoir « Jésus Christ le Juste »,
le représente continuellement devant le trone de Dieu ? (1 Jean 2:1). Le plus faible des membres de I’Eglise
de Dieu a le privilége de savoir qu’il a été représenté par Christ sur la croix, et que fous ses péchés ont été
confessés, portés, jugés et expiés sur cette croix. C’est la une réalité divine, qui, saisie par la foi, donne la
paix ; mais il ne faut rien moins que cette réalit¢ pour la donner. On pourra observer pieusement et
dévotement toutes les ordonnances, tous les devoirs et toutes les formes de la religion ; mais le seul moyen
de délivrer entierement la conscience du sentiment du péche, c’est de voir le péché jugé dans la personne de
Christ, élevé comme offrande pour le péché, sur le bois maudit (comp. Héb. 9:26 ; 10:1-18). Si le péché a été
jugé la, « une fois pour toutes », le croyant ne peut que considérer la question du péché comme une chose
divinement, et partant éternellement réglée. Et ce qui prouve que le péché a été ainsi jugé, c’est la
résurrection de notre Garant. « J’ai connu que tout ce que Dieu fait subsiste a toujours ; il n’y a rien a y
ajouter, ni rien a en retrancher ; et Dieu le fait, afin que, devant lui, on craigne » (Eccl. 3:14).

Cependant, bien qu’on admette généralement tout cela comme vrai, quant a I’Eglise collectivement, un
grand nombre de personnes ont beaucoup de peine a s’en faire 1’application a elles-mémes. Elles sont prétes
a dire avec le psalmiste : « Certainement Dieu est bon envers Israél, envers ceux qui sont purs de coeur.
Et pour moi... etc. » (Ps. 73:1, 2). Elles regardent a elles-mémes au lieu de regarder a Christ dans la mort, et
a Christ dans la résurrection. Elles sont plutdt occupées de I’application qu’elles se font a elles-mémes de
Christ que de Christ lui-méme. Elles pensent a leur capacité plutdt qu’a leur privilége ; elles sont ainsi
retenues dans un ¢tat de déplorable incertitude, et ne peuvent, par conséquent, jamais prendre la place
d’heureux et intelligents adorateurs. Elles prient pour demander le salut, au lieu de se réjouir dans la
possession consciente du salut. Elles regardent a leurs ceuvres imparfaites, au lieu de regarder a I’expiation
parfaite de Christ.

Or, en parcourant les différentes notes de ce cantique du chapitre 15 de 1’Exode, nous n’en trouvons pas
une seule qui concerne le moi, ses actions, ses paroles, ses sentiments ou ses fruits : tout se rapporte a
I’Eternel, du commencement & la fin. Moise commence ainsi : « Je chanterai a I’Eternel, car il s’est
hautement élevé ; il a précipité dans la mer le cheval et celui qui le montait ». Ces paroles sont un spécimen
du cantique tout entier, d’un bout a ’autre il ne parle que des attributs et des faits de I’Eternel. Au chapitre
14, le cceur du peuple avait, en quelque sorte, été mis a 1’étroit sous la pression excessive des circonstances ;
mais au chapitre 15, le fardeau est 6té, et le caeur du peuple s’épanche librement dans un doux cantique de
louange. Le moi est oubli€ ; les circonstances sont perdues de vue. On ne voit qu’un objet, un seul objet : le
Seigneur lui-méme dans son caractére et ses voies. Israél pouvait dire : « O Eternel ! tu m’as réjoui par tes
actes ; je chanterai de joie a cause des ceuvres de tes mains » (Ps. 92:4). C’est 1a le vrai culte. C’est quand
nous perdons de vue notre misérable moi avec tout ce qui y tient, et que Christ seul remplit nos ceeurs, que
nous pouvons offrir & Dieu un culte convenable. Les efforts d’un piétisme charnel ne sont pas nécessaires
pour éveiller dans I’ame des sentiments de dévotion ; il n’est nul besoin des prétendus secours d’une religion,
« ainsi nommée », pour allumer dans 1’ame la flamme d’un culte agréable a Dieu. Que le cceur seulement soit
occupé de la personne de Christ, et « des cantiques de louanges » s’en éléveront naturellement. Il est
impossible, quand les regards sont arrétés sur Lui, que 1’esprit ne s’incline pas dans une sainte adoration. Si
nous contemplons le culte des armées qui entourent le trone de Dieu et de I’ Agneau, nous verrons qu’il est
toujours provoqué par quelque trait spécial de la perfection divine ou de ses voies. Il devrait en étre ainsi de
1’Eglise sur la terre ; et quand il en est autrement, c’est que nous nous sommes laissés envahir par des choses
qui n’ont aucune place dans les régions de la pure lumiére et du bonheur parfait. Dans tout culte vrai, Dieu
lui-méme est a la fois 1’objet du culte, le sujet du culte, et la puissance du culte.

Ainsi le chapitre qui nous occupe est un bel exemple d’un cantique de louange. C’est le langage d’un
peuple racheté, célébrant la louange de Celui qui les a rachetés. « Jah est ma force et mon cantique, et il a été



mon salut. Il est mon Dieu, et je lui préparerai une habitation ; le Dieu de mon pére, et je I’exalterai.
L’Eternel est un homme de guerre I’Eternel est son nom... Ta droite, 6 Eternel s’est montrée magnifique en
force ; ta droite, 6 Eternel ! a écrasé 1’ennemi... Qui est comme toi parmi les dieux, 6 Eternel ? Qui est
comme toi, magnifique en sainteté, terrible en louanges, opérant des merveilles ?... Tu as conduit par ta
bonté ce peuple que tu as racheté ; tu I’as guidé par ta force jusqu’a la demeure de ta sainteté... L’Eternel
régnera a toujours et a perpétuité ». Quelle sphére étendue ce cantique embrasse ! Il commence par la
rédemption et se termine par la gloire. Il commence par la croix et se termine par le royaume. Il ressemble a
un bel arc-en-ciel, dont 1’'une des extrémités plonge dans « les souffrances », et I’autre dans « les gloires qui
suivront » (1 Pierre 1:11). Tout concerne I’Eternel. C’est une effusion de 1’dme, produite par une
contemplation du Dieu de miséricorde et de gloire, et de ses faits merveilleux. De plus, le cantique fait
mention de 1’accomplissement présent du dessein de Dieu : « Tu [’as guidé par ta force, jusqu’a la demeure
de ta sainteté ! » (vers. 13). Les enfants d’Israél pouvaient parler ainsi, bien qu’ils n’eussent encore fait que
poser le pied sur le bord du désert. Leur cantique n’était pas I’expression d’une vague espérance. Non ;
quand I’ame n’est occupée que de Dieu, elle peut se plonger dans la plénitude de sa grace, se réchauffer a la
clarté de sa face, et se réjouir dans les abondantes richesses de sa miséricorde et de sa bonté. La perspective
qui s’ouvre devant elle est libre de tout nuage ; se placant sur le roc éternel, ou I’amour d’un Dieu Sauveur
I’a établie, — unie a un Christ ressuscité, elle parcourt I’immense sphére des plans et des desseins de Dieu, et
arréte ses regards sur 1’éclat supréme de cette gloire, que Dieu a préparée pour tous ceux qui ont lavé et
blanchi leurs robes dans le sang de 1’ Agneau.

Ceci explique le caractére si plein, si brillant et si élevé, des cantiques de louanges que nous rencontrons
dans toute 1’Ecriture Sainte. La créature est mise de c6té ; Dieu est I’unique objet, et remplit a lui seul toute
la sphére de la vision de I’ame. Il n’y a rien la de I’homme, de ses sentiments ou de ses expériences ; c’est
pourquoi la louange peut retentir sans cesse. Combien ces chants sont différents de ces cantiques tout remplis
de I’expression de nos manquements, de nos faiblesses, de notre insuffisance, que nous entendons si souvent
dans des assemblées chrétiennes ! Il est bien certain que nous ne pouvons jamais chanter avec puissance et
intelligence spirituelle, quand nous regardons a nous-mémes. Nous découvrirons toujours en nous quelque
chose qui tendra a entraver notre culte. De fait, beaucoup de personnes semblent estimer qu’étre dans un état
continuel de doute et d’incertitude est une grace chrétienne ; il en résulte que leurs hymnes participent du
caractere de leur état. Ces personnes, quelque sincéres et pieuses qu’elles puissent étre d’ailleurs, n’ont point
encore, dans la vraie expérience de leurs ames, saisi le véritable terrain du culte. Elles n’en ont pas encore
fini avec elles-mémes ; elles n’ont pas encore traversé la mer et, comme un peuple baptisé d’un baptéme
spirituel, pris place sur le rivage, dans la puissance de la résurrection ; elles sont encore, d’une maniére ou
d’une autre, occupées d’elles-mémes ; elles ne regardent pas le moi comme une chose crucifi¢e, avec
laquelle Dieu en a fini pour toujours.

Puisse le Saint Esprit donner a tous les enfants de Dieu une intelligence plus compléte et plus digne de
leur position et de leurs priviléges, leur faisant comprendre que, lavés de leurs péchés dans le sang de Christ,
ils sont devant Dieu dans cette faveur infinie et parfaite dans laquelle Christ est lui-méme, comme le Chef
ressuscité et glorifi¢ de son Eglise. Les doutes et les craintes ne siéent pas aux enfants de Dieu, car leur divin
Garant n’a pas laissé¢ I’ombre d’un fondement sur lequel ils puissent élever un doute ou une crainte. Leur
place est en dedans du voile. Ils ont « une pleine liberté pour entrer dans les lieux saints par le sang de
Jésus » (Héb. 10:19). Y a-t-il des doutes et des craintes dans les lieux saints ? N’est-il pas évident que celui
qui doute met de fait en question la perfection de I’ceuvre de Christ, cette ceuvre a laquelle Dieu a rendu
témoignage a la vue de toute intelligence créée, par la résurrection de Christ d’entre les morts ? Christ
n’aurait pas pu quitter la tombe avant que tout sujet de doute ou de crainte elit été entieérement 6té pour son
peuple. C’est donc le doux privilége du chrétien de se réjouir toujours dans un parfait salut. Dieu Lui-méme
est devenu « son salut », et il n’a autre chose a faire qu’a jouir des fruits de I’ceuvre que Dieu a opérée pour
lui, et & vivre pour sa gloire, en attendant le temps ou « I’Eternel régnera & toujours et a perpétuité » (vers.
18).

Mais il y a, dans le cantique de Moise et des enfants d’Israél, un passage sur lequel je voudrais attirer
I’attention de mon lecteur. « Il est mon Dieu, et je lui préparerai une habitation » (vers. 2). Il est digne de
remarque que, au moment ou le coeur débordait de la joie de la rédemption, il exprime le veeu d’élever a Dieu
une « habitation ». Lecteur chrétien, méditez bien ceci. La pensée de Dieu habitant avec ’homme se retrouve
partout dans I’Ecriture, depuis le chapitre 15 de I’Exode jusqu’a I’Apocalypse. Ecoutez le langage d’un cceur
dévoué : « Si j’entre dans la demeure de ma maison, si je monte sur le lit ou je couche, si je permets a mes



yeux de dormir, 2 mes paupiéres de sommeiller, jusqu’a ce que j’aie trouvé un lieu pour 1’Eternel, des
demeures pour le Puissant de Jacob » (Ps. 132:3-5). Et encore : « Car le zele de ta maison m’a dévoré » (Ps.
69:9 ; Jean 2:17). Je n’entreprendrai pas de poursuivre ici ce sujet, mais je voudrais pouvoir y intéresser le
cceur du lecteur, de telle sorte qu’il 1’étudiat lui-méme, avec priere, depuis la premicére mention qui en est
faite dans 1’Ecriture jusqu’a cette bienheureuse et consolante déclaration : « Voici, I’habitation de Dieu est
avec les hommes, et il habitera avec eux, et ils seront son peuple, et Dieu lui-méme sera avec eux, leur Dieu.
Et Dieu essuiera toute larme de leurs yeux » (Apoc. 21:3, 4).

« Et Mofse fit partir Israél de la mer Rouge, et ils sortirent vers le désert de Shur ; et ils marcherent trois
jours dans le désert, et ne trouverent point d’eau » (vers. 22). C’est quand nous entrons dans la vie
expérimentale du désert, que nous sommes mis a I’épreuve, afin qu’il apparaisse jusqu’a quel point nous
connaissons Dieu et notre propre cceur. Le commencement de notre carriere chrétienne est accompagné
d’une fraicheur et d’une exubérance de joie que tempére bien vite le vent desséchant du désert ; alors, a
moins que le sentiment profond de ce que Dieu est pour nous ne domine chez nous toute autre pensée, nous
sommes enclins a nous laisser abattre, et « a retourner de notre cceur en Egypte » (Act. 7:39). La discipline
du désert est nécessaire, non pour nous procurer un droit a Canaan, mais pour nous apprendre a connaitre
Dieu et notre propre coeur, nous mettre en état de saisir la puissance de notre relation avec Dieu, et nous
rendre plus capables de jouir de Canaan, quand nous y serons réellement entrés (voyez Deut. 8:2-5).

La fraiche et luxuriante verdure du printemps, avec ce charme qui lui est particulier, passe bientot devant
les bralantes chaleurs de I’été; mais cette méme chaleur, qui détruit cette jeune et fraiche parure du
printemps, produit, par son action bienfaisante, les fruits doux et mirs de 1’automne. Il en est de méme dans
la vie chrétienne ; car, comme on le sait, il y a une analogie frappante et instructive entre les principes qui
existent dans le régne de la nature et ceux qui caractérisent le régne de la grace, car ils sont I’un et ’autre
I’ceuvre du méme Dieu.

Nous pouvons contempler les Israélites dans trois positions distinctes : en Egypte, dans le désert et dans
le pays de Canaan. Dans chacune de ces positions, ils sont « nos types » ; mais nous sommes dans toutes les
trois a la fois. Ceci peut paraitre paradoxal, mais c’est la vérité. De fait, nous sommes en Egypte, environnés
des choses de la nature, qui conviennent parfaitement au coeur naturel. Mais, en tant que, par sa grace, Dieu
nous a appelés a la communion de son Fils Jésus Christ, et conformément aux affections et aux désirs de la
nouvelle nature que nous avons recue de lui, nous avons nécessairement notre place en dehors de tout ce qui
appartient a I’Egypte (Note B), c’est-a-dire au monde dans son état naturel ; et ceci nous fait faire
I’expérience de ce qu’est le désert ; ou, en d’autres termes, nous place, comme fait d’expérience, dans le
désert. La nature divine soupire ardemment aprés un autre ordre de choses, aprés une atmospheére plus pure
que celle dont nous sommes environnés, et nous fait ainsi sentir que I’Egypte est, moralement, un désert.

Cependant, comme ¢étant, devant Dieu, éternellement associés avec Celui qui est entré triomphalement
dans les lieux célestes, et y a pris place a la droite de la Majesté, c’est notre heureux privilége de savoir que,
par la foi, nous y sommes « assis ensemble en lui » (Eph. 2:6). Donc, bien que quant a nos corps, nous
soyons en Egypte, nous sommes cependant, quant a notre expérience, dans le désert, tandis que, en méme
temps, la foi nous fait entrer en esprit, en Canaan, et nous rend capables de nous nourrir du vieux « blé du
pays », ¢’est-a-dire de Christ ; non pas seulement de Christ descendu sur la terre, mais de Christ remonté au
ciel et assis la dans la gloire (comp. 1 Tim. 3:16).

Les derniers versets du chapitre 15 nous font voir Israél dans le désert. Jusqu’ici tout pouvait sembler
facile. Des jugements terribles avaient éclaté sur I’Egypte, tandis qu’Israél en était demeuré exempt ; 1’armée
égyptienne était morte sur le rivage, et Isra€l triomphait. Tout allait trés bien, mais, hélas ! les choses
changgrent vite d’aspect ; les chants de louange firent place a des paroles de murmure : « Et ils vinrent a
Mara ; mais ils ne pouvaient boire des eaux de Mara, car elles étaient améres : c’est pourquoi son nom fut
appelé Mara. Et le peuple murmura contre Moise, disant : que boirons-nous ? » — Et encore : « Et toute
I’assemblée des fils d’Israél murmura contre Moise et contre Aaron, dans le désert. Et les fils d’Israél leur
dirent : Ah ! que ne sommes-nous morts par la main de 1’Eternel dans le pays d’Egypte, quand nous étions
assis aupres des pots de chair, quand nous mangions du pain a satiété¢ ! Car vous nous avez fait sortir dans ce
désert pour faire mourir de faim toute cette congrégation » (chap. 16:2, 3).


https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#_Note_B._Page_201.

Cétait 1a les épreuves du désert : « Que mangerons-nous » et « que boirons-nous ? » Les eaux de Mara
mirent a I’épreuve le cceur du peuple d’Israél et manifestérent son esprit murmurateur, mais 1’Eternel lui fit
voir qu’il n’y avait aucune amertume que, par les ressources de sa grace, il ne pit adoucir. « Et I’Eternel
enseigna a Moise un bois, et il le jeta dans les eaux, et les eaux devinrent douces. La il lui donna un statut et
une ordonnance, et la il I’éprouva ». Quelle belle image ce « bois » n’est-il pas de Celui qui, par une grace
infinie, fut jeté dans les eaux ameres de la mort, afin que ces eaux fussent rendues douces pour nous a
toujours. Nous pouvons dire, en vérité : « I’amertume de la mort est passée », et il ne reste pour nous que les
douceurs éternelles de la résurrection.

Le verset 26 nous montre tout ce qu’il y a de sérieux dans la premiére période de la carriere des rachetés
de I’Eternel dans le désert. Durant cette période, on court le risque de se laisser aller & un esprit d’agitation,
d’impatience et de murmure. Le seul moyen de se préserver de cet esprit, ¢’est d’avoir les yeux fermement
arrétés sur Jésus, « fixant les yeux sur Jésus » (Héb. 12:2). Béni soit son nom, il se manifeste toujours d’une
manicre qui est appropriée aux besoins de son peuple ; et les siens, au lieu de se plaindre des circonstances
dans lesquelles ils se trouvent, devraient en prendre occasion de lui adresser toujours de nouveaux appels. Le
désert sert ainsi a nous faire faire I’expérience de ce que Dieu est. C’est une école dans laquelle nous
apprenons a connaitre sa grace patiente et ses abondantes ressources. « Et il prit soin d’eux dans le désert,
comme une meére, environ quarante ans » (Act. 13:18). L’homme spirituel reconnaitra toujours qu’il vaut la
peine de rencontrer des eaux améres que Dieu vienne adoucir. « Nous nous glorifions dans les tribulations,
sachant que la tribulation produit la patience, et la patience ’expérience, et I’expérience 1’espérance ; et
I’espérance ne rend point honteux, parce que 1’amour de Dieu est versé dans nos cceurs par 1I’Esprit Saint qui
nous a été donné » (Rom. 5:3-5).

Toutefois, le désert a ses « Elim » aussi bien que ses « Mara », ses fontaines et ses palmiers aussi bien
que ses eaux améres. « Puis ils vinrent & Elim, ou il y avait douze fontaines d’eau, et soixante-dix palmiers et
ils camperent 1a, aupres des eaux » (vers. 27). Le Seigneur, dans sa grace et sa tendresse, prépare des lieux
verdoyants sur le chemin de son peuple voyageant dans le désert ; et, quoique ce ne soient que des oasis, ils
rafraichissent 1’esprit et raniment le cceur. Le séjour d’Elim était bien propre a calmer les cceurs des
Israélites, et a faire taire leurs murmures. Le délicieux ombrage de ses palmiers, les eaux rafraichissantes de
ses fontaines venaient a propos, apres I’épreuve de Mara, et nous présentent, en figure, les vertus excellentes
de ce ministeére spirituel dont Dieu prend soin de pourvoir son peuple ici-bas. « Les douze » et les « soixante-
dix » sont des nombres qui ont un rapport intime avec le ministere (Luc 10:1, 17 ; 6:13).

Mais « Elim » n’était pas « Canaan ». Les fontaines et les palmiers d’Elim n’étaient que des avant-goits
de I’heureux pays, situé au-dela des limites de ce désert stérile, dans lequel les rachetés venaient d’entrer.
Israél pouvait sans doute s’y abreuver et y trouver un frais abri, mais les eaux et I’ombrage étaient ceux du
désert ; ils n’étaient que pour un moment, afin de ranimer et de fortifier le peuple pour sa marche vers
Canaan. Il en est de méme, comme nous le savons, du ministére dans 1’Eglise : il est une ressource pour nos
besoins, qui doit servir a nous désaltérer, a nous fortifier et a nous encourager, « jusqu’a ce que nous
parvenions tous a la mesure de la stature de la plénitude du Christ » (Eph. 4:13).

1.12 - Chapitre 16

« Et ils partirent d’Elim, toute I’assemblée des fils d’Israél, et vinrent au désert de Sin, qui est entre Elim
et Sinai, le quinziéme jour du second mois aprés leur sortie du pays d’Egypte » (v. 1). Nous voyons ici Israél
dans une position remarquable et intéressante : il est encore dans le désert, sans doute ; mais dans une partie
fort importante et significative, savoir « entre Elim et Sinai ». Le premier de ces lieux était celui ou Israél
avait tout récemment gouté les eaux rafraichissantes du ministeére divin ; le dernier était celui ou ils allaient
abandonner le terrain de la grace gratuite et souveraine, pour se placer sous une alliance d’ceuvres. Les
enfants d’Israél apparaissent ici comme les objets de la méme grace qui les avait fait sortir du pays d’Egypte,
c’est pourquoi Dieu répond a leurs murmures par un secours immédiat. Quand Dieu agit dans la
manifestation de sa grace, il n’y a aucun obstacle pour lui ; les bénédictions qui ont leur source en lui,
coulent sans interruption. Ce n’est que quand I’homme se place sous la loi qu’il perd tout, car alors il faut
que Dieu lui laisse faire I’expérience de ce a quoi il peut arriver, en vertu de ses ceuvres.



Quand Dieu visita et racheta son peuple, et le fit sortir du pays d’Egypte, ce ne fut certainement pas dans
le but de les laisser mourir de faim et de soif dans le désert. Les enfants d’Israél auraient di le savoir. Ils
auraient da se confier en Dieu, et marcher dans I’étroite communion de cet amour qui les avait délivrés d’une
maniére si glorieuse des horreurs de leur esclavage en Egypte. Ils auraient dii se souvenir qu’il valait
infiniment mieux é&tre dans le désert avec Dieu, qu’au milieu des fours a briques avec le Pharaon. Mais non,
le coeur humain a beaucoup de peine a croire a I’amour pur et parfait de Dieu ; il a plus de confiance en Satan
qu’en Dieu (comp. Gen 3:1-6). Considérez un instant toutes les souffrances, la misére, la dégradation que
I’homme a endurées, pour avoir écouté la voix de Satan ; — et cependant jamais vous ne I’entendez se
plaindre de son service, ni exprimer le désir de se soustraire a sa main. L’homme n’est pas mécontent de
Satan, ni fatigué de le servir. Tous les jours il recueille des fruits amers de ce champ que Satan a ouvert
devant lui, et tous les jours, de nouveau, on le voit encore semer la méme semence et se soumettre aux
mémes travaux.

L’homme agit bien différemment a I’égard de Dieu. Quand nous avons commencé a marcher dans ses
voies, nous sommes préts, a la premicre apparence d’épreuve ou de tribulation, & murmurer et a nous
révolter ; et cela faute de cultiver en nous un esprit de reconnaissance et de confiance. Nous oublions dix
mille gratuités en vue de la plus 1égére privation. Nous avons recu le pardon gratuit de tous nos péchés (Eph.
1:7; Col. 1:14) ; nous avons été « rendus agréables dans le Bien-aimé » (Eph. 1:6) ; nous avons été faits
héritiers de Dieu et cohéritiers avec Christ (Eph. 1:11. Rom. 8:17 ; Gal. 4:7) ; nous attendons la gloire
éternelle (Rom. 8:18-25, 2 Cor. 4:15; 5:5; Phil. 3:20, 21 ; Gal. 5:5; Tite 2:13 ; 1 Jean 3:2, etc.) ; de plus
notre chemin a travers le désert est semé d’innombrables faveurs (Rom. 8:28), et malgré cela, qu’un nuage,
grand comme la main, apparaisse a I’horizon, nuage qui, apres tout, ne fera peut-étre que se fondre en
bénédictions sur nos tétes, et aussitot nous oublions les graces multipliées qui nous ont été accordées. Cette
pensée devrait nous humilier profondément dans la présence de Dieu. Combien différent, a cet égard comme
a tout autre, a €té notre bienheureux modele ! Regardez-le, Lui, le véritable Israél dans le désert, entouré de
bétes sauvages, et jelinant pendant quarante jours. A-t-il murmuré ? S’est-il plaint de son lot ? A-t-il désiré
d’étre dans d’autres circonstances ? Non, Dieu était la portion de son héritage et de sa coupe (Ps. 16). C’est
pourquoi, quand le tentateur s’approcha de lui, et lui offrit les choses nécessaires a la vie, ses gloires, ses
distinctions et ses honneurs, il refusa tout, et demeura ferme dans la position de dépendance absolue de Dieu
et d’obéissance implicite a sa Parole. Il ne voulait recevoir du pain que de Dieu, et de lui la gloire
pareillement.

Il en fut bien autrement d’Isra€l selon la chair. Les enfants d’Israél n’eurent pas plutot senti la souffrance
de la faim, qu’ils « murmurerent dans le désert contre Moise et contre Aaron ». Il semblait qu’ils avaient
oublié que c¢’était 1’Eternel qui les avait délivrés, car ils dirent : « Vous nous avez fait sortir dans ce désert » ;
et encore : « Le peuple murmura contre Moise, et dit : pourquoi nous as-tu fait monter d’Egypte, pour nous
faire mourir de soif, moi, et mes enfants, et mon bétail ? » (chap. 17:3). C’est ainsi qu’en toute occasion ils
manifestérent un esprit d’irritation et de mécontentement, et montrérent combien peu ils réalisaient la
présence de leur puissant et miséricordieux Libérateur, et savaient s’appuyer sur son bras.

Or rien ne déshonore Dieu davantage que les murmures de ceux qui lui appartiennent. L’apdtre parle de
cet esprit comme d’une marque spéciale de la corruption des gentils, qui, « ayant connu Dieu, ne le
glorifiérent point comme Dieu, ni ne lui rendirent graces » (Rom. 1:21). Puis il en signale la conséquence
pratique : « mais ils devinrent vains dans leurs raisonnements, et leur cceur destitué¢ d’intelligence fut rempli
de ténebres ». Celui qui ne nourrit pas dans son cceur un sentiment de gratitude envers Dieu pour sa bonté,
sera bientdt rempli de « ténébres ». Ainsi Israél perdit le sentiment qu’il était dans les mains de Dieu ; et
comme on devait s’y attendre, il fut entrainé dans des ténébres encore plus épaisses, car nous les entendons
dire, a une époque plus avancée de leur histoire : « Pourquoi I’Eternel nous fait-il venir dans ce pays, pour y
tomber par [’épée, pour que nos femmes et nos petits enfants deviennent une proie ? » (Nomb. 14:3). Telle
est la pente que suit une ame qui a perdu sa communion avec Dieu. Elle commence par n’avoir plus la
conscience qu’elle est entre les mains de Dieu pour sa bénédiction, et puis elle finit par se croire dans les
mains de Dieu pour son malheur. Triste progres !

Toutefois, Isral étant placé jusqu’ici sous la grace, Dieu pourvoit a ses besoins d’une manicre
merveilleuse, comme nous 1’apprend ce chapitre. « Et I’Eternel dit 8 Moise : Voici, je vais vous faire pleuvoir
des cieux du pain » (vers. 4). Alors qu’ils étaient enveloppés du nuage glacial de leur incrédulité, ils avaient
dit : « Ah, que ne sommes-nous morts par la main de I’Eternel dans le pays d’Egypte, quand nous étions
assis aupres des pots de chair, quand nous mangions du pain a satiété ! » Et maintenant Dieu parle de « pain



des cieux ». Bienheureux contraste ! Quelle différence entre « les pots de chair » et « le pain » de 1’Egypte, et
« la manne du ciel », « le pain des anges ! » Les premiers appartenaient a la terre, le dernier appartenait au
ciel.

Mais cette nourriture céleste était une pierre de touche pour éprouver la condition d’Israél, ainsi qu’il est
écrit : « Afin que je I’éprouve, pour voir s’il marchera dans ma loi, ou non » (vers. 4). Il fallait un cceur sevré
des influences de 1’Egypte, pour étre satisfait du « pain du ciel », ou pour en jouir. Par le fait, nous savons
que les Israélites n’en furent pas contents, car ils le méprisérent, le déclarant un « pain misérable » (Nomb.
21:5). Ils convoitérent de la chair, montrant ainsi combien peu leur ceeur était délivré de I’Egypte, ou disposé
a observer la loi de I’Eternel. Ils retournérent de leur coeur en Egypte. Mais au lieu d’y retourner de fait, ils
furent, plus tard, transportés au-dela de Babylone (Act. 7:39, 43). C’est ici une sérieuse lecon pour les
chrétiens. Si ceux qui ont été¢ délivrés de ce présent siécle ne marchent pas avec Dieu avec des cceurs
reconnaissants, satisfaits de ce dont Dieu a fait provision pour ses rachetés dans le désert, ils sont en danger
de tomber dans les pi¢ges de I’influence babylonienne. Il faut avoir des affections célestes pour se nourrir du
pain du ciel. La nature ne peut pas savourer une nourriture pareille ; elle soupire toujours aprés I’Egypte,
c’est pourquoi il faut qu’elle soit tenue dans [’humiliation et 1’assujettissement. Nous chrétiens, « qui avons
été baptisés pour la mort de Christ, « ensevelis avec lui dans le baptéme », et « ressuscités ensemble par la
foi en I’opération de Dieu » (Rom. 6:3 ; Col. 2:12), nous avons le privilége de nous nourrir de Christ comme
du « pain vivant qui est descendu du ciel » (Jean 6:51). Notre nourriture dans le désert, c’est Christ, tel qu’il
nous est présenté par le Saint Esprit, par le moyen de la Parole écrite ; tandis que notre breuvage spirituel,
c’est le Saint Esprit, venu, comme 1’eau jaillissant du rocher frappé, de Christ frappé pour nous. Telle est
notre excellente part dans le désert de ce monde.

Or, pour jouir de cette part, il faut que notre cceur soit détaché de tout ce qui est de ce présent siécle
mauvais, de tout ce qui pourrait s offrir & nous comme hommes naturels, comme hommes vivants dans la
chair. Un cceur mondain, un ceceur charnel, ne trouverait pas Christ dans ’Ecriture, ni ne jouirait de lui, s’il
I’y trouvait. La manne était si pure, si délicate, qu’elle ne supportait pas le contact avec la terre ; elle
descendait sur la rosée (vers. 13-16 ; Nomb. 11:9) et devait étre recueillie le matin avant la chaleur du jour
(vers. 21). Chacun devait donc se lever de bonne heure pour chercher sa nourriture quotidienne. De méme
maintenant, il faut que le peuple de Dieu recueille fraiche, tous les matins, la manne céleste ; la manne d’hier
ne vaut rien pour aujourd’hui, ni celle d’aujourd’hui pour demain. Il faut que nous nous nourrissions de
Christ chaque jour, avec une nouvelle énergie de 1’Esprit, sans quoi nous cesserons de croitre. De plus, il faut
que nous fassions de Christ notre premier objet. 1l faut que nous le cherchions de « bonne heure », avant que
d’autres choses aient eu le temps de s’emparer de nos faibles coeurs. Beaucoup d’entre nous, hélas !
manquent a cet égard. Nous ne donnons a Christ qu’une place secondaire, et la conséquence en est que nous
restons faibles et stériles ; ’ennemi, toujours vigilant, se prévaut de notre indolence spirituelle, pour nous
priver de la bénédiction et de la force que 1’on recoit en se nourrissant de Christ. La vie nouvelle, dans le
croyant, ne peut étre alimentée et maintenue gue par Christ. « Comme le Pére qui est vivant m’a envoyé, et
que moi, je vis a cause du Pére, de méme celui qui me mangera, celui-la aussi vivra a cause de moi » (Jean
6:57).

La grace du Seigneur Jésus Christ, celui qui est descendu du ciel pour étre la nourriture de son peuple, est
pour I’ame renouvelée d’un prix inestimable ; mais pour jouir ainsi de Christ, il est nécessaire que nous
réalisions que nous sommes dans le désert, mis a part pour Dieu, dans la puissance d’une rédemption
accomplie. Si je marche avec Dieu dans le désert, je serai satisfait de la nourriture qu’il me donne, c’est-a-
dire de Christ, comme étant descendu du ciel. « Le blé du pays », « le crli de la terre de Canaan » (Josué
5:11, 12), trouve son antitype en Christ monté en haut et assis dans la gloire. Comme tel, il est la nourriture
qui convient a ceux qui savent, par la foi, qu’ils sont ressuscités ensemble et assis ensemble avec lui dans les
lieux célestes. Mais la manne, c¢’est-a-dire Christ comme descendu du ciel, est pour le peuple de Dieu, dans
sa vie et son expérience dans le désert. Comme peuple étranger ici-bas, nous avons besoin d’un Christ qui ait
aussi été étranger sur la terre ; comme peuple assis en haut dans le ciel en esprit, nous avons un Christ assis
dans le ciel. Ceci pourra expliquer la différence qui existe entre « la manne » et « le cri du pays ». 1l n’est
pas question ici de la rédemption ; nous I’avons dans le sang de la croix, et 1a seulement. Il s’agit simplement
de la provision que Dieu a faite pour son peuple, eu égard aux différentes positions dans lesquelles celui-ci se
trouve, soit que, de fait, il lutte dans le désert, ou qu’en esprit il prenne possession de I’héritage céleste.

Quelle frappante image nous présente Israél dans le désert ! Il avait derriére lui I’'Egypte, devant lui
Canaan, et autour de lui le sable du désert, tandis que lui-méme, il était appelé a regarder au ciel pour sa



nourriture de chaque jour. Le désert n’avait ni un brin d’herbe, ni une goutte d’eau a offrir a I’Israél de Dieu ;
en I’Eternel seul était la portion des rachetés. Les chrétiens n’ont rien ici-bas ; leur vie étant céleste, elle ne
peut étre entretenue que par des choses célestes. Bien que placés dans le monde, ils ne sont pas du monde,
car Christ les a choisis du monde. Peuple céleste, ils sont en chemin vers leur patrie, et sont soutenus par la
nourriture qu’ils en regoivent ; ils marchent en avant vers le ciel. La gloire dirige de ce c6té seulement. Il est
complétement inutile de regarder en arriére vers I’Egypte ; on ne peut y découvrir aucun rayon de la gloire.
« Ils se tournérent vers le désert ; et voici, la gloire de I’Eternel parut dans la nuée » (vers. 10). Le chariot de
I’Eternel était dans le désert, et tous ceux qui désiraient étre en communion avec Lui devaient aussi étre dans
le désert ; et s’ils y étaient, la manne céleste devait étre leur nourriture, et rien autre.

Cette manne était, il est vrai, un étrange aliment ; un aliment tel, qu’un Egyptien n’aurait jamais pu ni le
comprendre, ni ’apprécier, ni s’en nourrir ; mais ceux qui avaient été « baptisés dans la nuée et dans la mer »
(1 Cor. 10:2) pouvaient, s’ils marchaient d’une mani€re conséquente avec la position dans laquelle ce
baptéme les avait introduits, jouir de cette manne et en &tre nourris. Il en est de méme maintenant pour le vrai
croyant. [’homme du monde ne comprend pas comment le croyant vit. Sa vie et I’aliment qui I’entretient
sont, 1’un et I"autre, inaccessibles a 1’ceil naturel le plus pénétrant. Christ est la vie du chrétien ; et il vit de
Christ, il se nourrit, par la foi, des graces puissantes de Celui qui, « est sur toutes choses Dieu béni
éternellement » (Rom. 9:5), et « prit la forme d’esclave, étant fait a la ressemblance des hommes » (Phil.
2:7). 1l le suit du sein du Pére a la croix, et de la croix jusqu’au trone ; et trouve en lui, a chaque période de sa
carriere et dans chacune des phases de sa vie, un aliment précieux pour ’homme nouveau. Tout ce qui
environne le chrétien, bien que, de fait, ce soit ’Egypte, n’est qu’un désert aride et désolé, n’ayant rien a
offrir a I’esprit renouvelé ; et si ’dme y trouve malheureusement un aliment, ses progrés dans la vie
spirituelle sont entravés dans la méme mesure. La seule provision que Dieu ait faite pour nous, c’est la
manne, et le vrai croyant devrait toujours s’en nourrir (comp. Lév. 7:11-36).

Qu’il est déplorable de voir des chrétiens rechercher les choses de ce monde ! Cela prouve clairement
qu’ils sont « dégoutés » de la manne céleste, et qu’ils I’estiment étre un « pain misérable ». Ils servent ce
qu’ils devraient mortifier. L’activité de la vie nouvelle est toujours liée au dépouillement du « vieil homme
avec ses actions » (Col. 3:9) ; et plus ce dépouillement aura lieu, plus on désirera de se nourrir du « pain qui
soutient le cceur de I’homme » (Ps. 104:15). Comme au physique, plus on prend d’exercice, et plus I’appétit
est bon, de méme dans la vie spirituelle, plus nos facultés renouvelées sont mises en jeu, plus nous éprouvons
aussi le besoin de nous nourrir de Christ chaque jour. C’est une chose que de savoir que nous avons la vie en
Christ, unie a un plein pardon et a une acceptation entiére devant Dieu ; et c’en est une autre et une toute
différente, que d’étre habituellement en communion avec lui, de se nourrir de lui par la foi, faisant de lui
I’aliment exclusif de nos dmes. Un grand nombre de personnes font profession d’avoir trouvé le pardon et la
paix en Jésus, qui, en réalité, se nourrissent d’une variété de choses n’ayant aucun rapport avec Christ. Elles
repaissent leur esprit de la lecture des journaux et de la littérature frivole et insipide du jour. Trouveront-elles
Christ 1a ? Est-ce par de pareils moyens que le Saint Esprit nourrit I’Ame de Christ ? Est-ce 1a cette pure rosée
sur laquelle la manne céleste descend pour servir d’aliment aux rachetés de Dieu dans le désert ? Hélas !
non ; ce sont les grossiers aliments auxquels I’esprit charnel trouve son plaisir. La parole de Dieu nous dit
qu’il y a, dans le chrétien, deux natures ; qu’on se demande laquelle de ces deux natures se nourrit des
nouvelles et de la littérature du monde ! Est-ce la vieille ou la nouvelle ? La réponse n’est pas difficile.
Laquelle, donc, des deux désirons-nous entretenir ? Notre conduite, assurément, sera la plus fidéle réponse a
cette question. Si je désire sincérement de croitre dans la vie divine, si mon but principal est d’étre rendu
semblable a Christ et de lui étre dévoué, si j’aspire sérieusement a ce que le régne de Dieu fasse des
progrés au dedans, je chercherai toujours, sans aucun doute, la nourriture que Dieu m’a préparée pour mon
accroissement spirituel. C’est tout simple. Les actions d’un homme sont toujours le plus sir indice de ses
désirs et de ses intentions. Ainsi, si je rencontre quelqu’un qui, faisant profession d’étre chrétien, néglige sa
Bible, et trouve néanmoins suffisamment de temps, bien plus, prend quelques-unes de ses meilleures heures
pour lire les journaux et tant d’autres ouvrages pour le moins futiles et souvent pernicieux, il ne me sera pas
difficile de juger de la vraie condition de son ame ; je suis slr que ce chrétien ne peut pas étre un chrétien
spirituel, qu’il ne se nourrit certainement pas de Christ, et qu’il ne peut pas vivre pour lui ou lui rendre
témoignage.

Si un Israélite avait négligé de recueillir, a la fraicheur du matin, sa portion du pain que la grace de Dieu
avait préparé pour lui, il aurait bientdt manqué de forces pour continuer son voyage. Pareillement, il faut que
nous aussi, nous fassions de Christ le souverain objet de notre ame, sinon notre vie spirituelle déclinera
inévitablement. Des sentiments et des expériences, se rattachant a Christ, ne peuvent méme pas constituer
notre nourriture spirituelle, parce que ces sentiments et ces expériences sont variables et sujets a mille



fluctuations. Le pain de vie, c’était Christ hier, et il faut que ce soit Christ aujourd’hui et Christ
éternellement. Il ne suffit pas non plus de se nourrir en partie de Christ et en partie d’autres objets. Comme
c’est Christ seul qui est la vie, de méme le « vivre » ne peut étre que Christ seu/ ; et de méme que nous ne
pouvons rien mélanger avec ce qui communique la vie, de méme nous ne pouvons rien mélanger avec ce
qui [‘entretient.

Il est parfaitement vrai que, comme Israél a mangé du « blé du pays » (Jos. 5), nous pouvons en esprit et
par la foi, méme maintenant, nous nourrir d’un Christ ressuscité et glorifi¢, monté au ciel en vertu d’une
rédemption accomplie. Et non seulement cela, mais nous savons que, quand les rachetés de Dieu seront
entrés dans les régions de la gloire, du repos et de I’immortalité, qui se trouvent de I’autre coté du Jourdain,
ils en auront fini de fait avec la nourriture du désert ; mais ils n’en auront pas fini avec Christ, ni avec le
souvenir de ce qu’il a été comme aliment dans le désert. — Dieu voulait qu’Israél, au milieu du lait et du
miel de la terre de Canaan, n’oubliat jamais ce qui I’avait soutenu durant les quarante années de son séjour
dans le désert. « Voici la parole que I’Eternel a commandée : Qu’on en remplisse un omer pour le garder
pour vos générations, afin qu’elles voient le pain que je vous ai fait manger dans le désert, lorsque je vous ai
fait sortir du pays d’Egypte... Comme 1’Eternel ’avait commandé a Moise, Aaron la posa devant le
témoignage pour étre gardée » (vers. 32-34).

Précieux monument de la fidélité de Dieu ! Il ne les laissa point mourir de faim, comme leurs cceurs
insensés et incrédules s’y étaient attendus ; il fit pleuvoir du pain du ciel pour eux, les nourrit du pain des
anges, veilla sur eux avec toute la tendresse d’'une mere, usa de patience envers eux, les porta sur des ailes
d’aigle ; et, s’ils avaient persévéré dans la grace, il les elit mis pour toujours en possession de toutes les
promesses faites a leurs péres. La cruche de manne, avec la portion d’un jour, car elle contenait un omer, et
posée devant I’Eternel, est pour nous une figure pleine d’instruction. Il n’y avait point de vers dans cette
cruche, ni aucune corruption ; elle était le mémorial de la fidélité de Dieu a pourvoir aux besoins de ceux
qu’il avait délivrés des mains de I’Ennemi.

Il n’en était pas ainsi, toutefois, quand I’homme amassait la manne pour lui-méme : alors les symptomes
de la corruption se manifestaient bientét. Nous ne penserons jamais a faire de provisions, si nous
comprenons la vérité et la réalité de notre position ; c’est notre privilége, jour apres jour, de nous nourrir de
Christ, comme étant celui qui descendit du ciel pour donner la vie au monde. Mais si quelqu’un, oubliant sa
position, veut faire provision pour le lendemain, c’est-a-dire mettre la vérité en réserve, en dehors du besoin
présent qu’il en a, au lieu de la mettre a profit pour le renouvellement de ses forces, cette vérité se corrompra
certainement. Apprendre la vérité est quelque chose de trés sérieux, car il n’est pas un seul des principes que
nous professons avoir appris, que nous ne soyons appelés a manifester d’une maniére pratique. Dieu ne veut
pas que nous soyons des théoriciens. On tremble souvent en entendant certaines personnes faire, soit dans la
pricre, soit autrement, d’ardentes professions de dévouement ; et ’on craint que, quand 1’heure de 1’épreuve
viendra a sonner, ces personnes n’aient pas I’énergie spirituelle nécessaire pour exécuter ce que leurs leévres
ont prononcé.

Il y a un grand danger a ce que I’intelligence devance la conscience et les affections. De la vient que
plusieurs semblent d’abord faire de si rapides progres, jusqu’a ce qu’ils soient arrivés a un certain point ; —
puis arrivés 14, ils s’arrétent court et semblent rétrograder. Ils ressemblent a I’Israélite qui recueillait plus de
manne qu’il ne lui en fallait pour un jour. Il pouvait paraitre a cet égard beaucoup plus diligent que les
autres ; et néanmoins, chaque grain qu’il recueillait au-dela de ses besoins du jour était non seulement inutile,
mais il « engendrait des vers ». Le chrétien aussi doit faire usage de ce qu’il a, il doit se nourrir de Christ,
parce que son ame a besoin de Lui, et le besoin nait d’un service actuel. Ce n’est qu’a la foi et aux besoins
présents de ’ame que le caractere et les voies de Dieu, I’excellence et la beauté de Christ, comme aussi les
vivantes et profondes réalités de I’Ecriture, sont révélées. Il nous sera donné davantage a mesure que nous
ferons usage de ce que nous avons. La vie du croyant doit €tre pratique, et c’est en ceci qu’un si grand
nombre d’entre nous sont en défaut. Il arrive souvent que ceux qui avancent le plus rapidement dans la
théorie, sont les plus lents dans la pratique et I’expérience, parce que chez eux c’est plus un travail de
I’intelligence que du cceur et de la conscience. Nous ne devrions jamais oublier que le christianisme n’est pas
un assemblage d’opinions ou de vues, ou un systéme de dogmes ; il est avant tout une réalité divine, quelque
chose de personnel, de pratique, de puissant, se manifestant dans tous les ¢vénements et dans toutes les
circonstances de la vie journaliére, répandant son influence sanctifiante sur le caractére et la marche, et
apportant ses célestes dispositions dans toutes les relations dans lesquelles on peut étre placé devant Dieu. En



un mot, il est ce qui découle du fait que nous sommes unis a Christ et occupés de Lui. Tel est le
christianisme ! On peut avoir des vues claires, des idées correctes, des principes sains, sans aucune
communion avec Jésus ; et une profession de foi orthodoxe, sans Christ, ne sera jamais, a I’épreuve, qu’une
chose froide, stérile et morte.

Lecteur chrétien, pensez-y sérieusement ; vous n’étes pas seulement sauvé par Christ, vous vivez
aussi de lui. Cherchez-le « le matin de bonne heure » ; cherchez-le lui « seul ». Quand quelque chose attire
votre attention, demandez-vous : « Cela présente-t-il Christ a mon cceur ? m’apprendra-t-il quelque chose de
Christ, ou me rapprochera-t-il davantage de sa personne ? » — Si la réponse est négative, rejetez cette chose
sans hésiter ; oui, rejetez-la, quand méme elle se présenterait a vous sous 1’aspect le plus agréable, et appuyée
de P’autorité la plus respectée. Si vous avez réellement pour but d’avancer dans la vie divine, de faire des
progres spirituels, de connaitre Christ personnellement, alors, rentrez sérieusement en vous-méme a ce sujet.
Faites de Christ votre nourriture habituelle. Allez, recueillez la manne qui tombe sur la rosée, et nourrissez-
vous-en avec une faim aiguisée par une marche vigilante avec Dieu a travers le désert. Que la riche grace de
Dieu vous fortifie abondamment pour toutes ces choses par le Saint Esprit (*).

(*) Le lecteur retirera du profit de la méditation du chapitre 6 de I’Evangile de Jean, en rapport avec le
sujet de la manne. La Paque étant proche, Jésus rassasie la multitude, puis se retire sur une montagne pour y
étre seul. De 1a, il vient au secours des siens en détresse, ballottés sur les eaux. Apres cela, il révéle la
doctrine de sa personne et de son ceuvre, et déclare comment il donnera sa chair pour la vie du monde, et que
nul ne pourra avoir la vie, & moins qu’il ne mange sa chair et ne boive son sang. Puis il parle de lui-méme
comme remontant 13 ou il était auparavant ; et enfin de la puissance vivifiante du Saint Esprit.

Il y a dans ce chapitre encore un autre sujet que nous mentionnerons, savoir I’institution du sabbat dans
sa liaison avec la manne, et avec la position d’Israél telle qu’elle est présentée ici. Depuis le chap. 2 de la
Gengese jusqu’au chap. 16 de I’Exode, il n’est pas fait mention de cette institution. Ceci est remarquable. Le
sacrifice d’Abel, la marche d’Hénoc avec Dieu, la prédication de No¢, I’appel d’Abraham, avec 1’histoire
détaillée d’Isaac, de Jacob et de Joseph, sont tous racontés ; mais il n’est fait aucune allusion au sabbat
jusqu’au moment ou nous voyons Israél reconnu comme un peuple en relation avec ’Eternel, et sous la
responsabilité qui était la conséquence de cette relation. Le sabbat a été interrompu en Eden, et nous le
voyons de nouveau institu¢ pour Israél dans le désert. Mais, hélas ! I’homme n’aime pas le repos de Dieu.
« Et il arriva, le septiéme jour, que quelques-uns du peuple sortirent pour en recueillir, et ils n’en trouverent
point. Et I’Eternel dit 2 Moise : Jusques & quand refuserez-vous de garder mes commandements et mes lois ?
Voyez que I’Eternel vous a donné le sabbat ; c¢’est pourquoi il vous donne au sixiéme jour du pain pour deux
jours » (vers. 27-29). Dieu voulait que son peuple jouit d’un doux repos avec lui ; il voulait lui donner du
repos, de la nourriture, et le désaltérer, méme dans le désert ; mais le cceur de I’homme n’est pas disposé a se
reposer avec Dieu. Les Israélites pouvaient se rappeler le temps ou ils étaient « assis auprés des pots de
chair » au pays d’Egypte, mais ils ne pouvaient pas apprécier la bénédiction d’étre assis, chacun dans sa
tente, jouissant avec Dieu du repos du saint sabbat, et se nourrissant de la manne du ciel.

Et remarquez qu’ici le sabbat est présenté comme un don. « L’Eternel vous a donné (*) le sabbat » (vers.
29). Plus loin, dans ce méme livre, nous le trouvons sous la forme d’une loi, accompagnée d’une malédiction
et d’un jugement, en cas de désobéissance. Mais soit que ’homme déchu recoive un privilege ou une loi, une
bénédiction ou une malédiction, sa nature est mauvaise ; il ne peut ni se reposer avec Dieu, ni travailler pour
Dieu. Si Dieu travaille et lui prépare un repos, il ne veut pas garder ce repos ; si Dieu lui dit de travailler, il
ne veut pas faire les ceuvres que Dieu lui propose. Tel est ’homme. Il n’aime pas Dieu. Il se servira du nom
du sabbat pour s’exalter lui-méme, ou comme d’un témoignage de sa propre piété ; mais le chap. 16 de
I’Exode nous montre qu’il ne peut pas estimer le sabbat de Dieu comme un don ; et au chap. 15 des
Nombres, 32-36, nous voyons qu’il ne peut pas le garder comme une /oi.

(*) C’est ainsi qu’il faut lire au lieu de : ordonné.

Or nous savons que le sabbat, aussi bien que la manne, était un type. En lui-méme, le sabbat était une
bénédiction, une faveur de la part d’un Dieu d’amour et de grace, qui voulait, en donnant un jour de repos sur
sept, adoucir le travail et la peine sur une terre maudite a cause du péché. De quelque maniére que nous
considérions I’institution du sabbat, nous la voyons toujours féconde, en graces excellentes, dans ses rapports
avec I’homme ou avec la création animale. Et, si les chrétiens gardent « le premier jour de la semaine », « le
jour du Seigneur », d’apres les principes qui lui sont propres, on peut discerner dans ce jour la méme
providence pleine de grace. « Le sabbat a été fait pour I’homme » (Marc 2:27) ; et bien que I’homme ne I’ait
jamais gardé, d’une manicre conforme a la pensée de Dieu, cela ne diminue en rien la grace qui brille dans



I’institution, ni ne dépouille ce jour de son importance, comme type de ce repos éternel qui reste pour le
peuple de Dieu, ou comme ombre de cette substance dont la foi jouit maintenant dans la personne et dans
I’ceuvre de Christ ressuscité.

Le lecteur ne s’imaginera donc pas que 1’auteur de ces pages veuille, en quoi que ce soit, porter atteinte
au jour, miséricordieusement mis a part pour le repos de I’homme et de la création animale ; bien moins
encore attaquer la place distincte qu’occupe le jour du Seigneur dans le Nouveau Testament : rien n’est plus
¢éloigné de sa pensée. Comme homme, il apprécie trop le premier de ces jours, et comme chrétien, il jouit
trop du dernier, pour dire ou écrire une seule parole qui pit 6ter quelque chose a I’'un ou a ’autre. Il prie
seulement le lecteur de ne pas préjuger la question, mais de vouloir peser avec impartialité, a la balance des
Saintes Ecritures, les pensées énoncées ici, avant que de former son jugement. Si le Seigneur le permet, nous
reviendrons sur ce sujet. Puissions-nous apprendre a apprécier davantage le repos que notre Dieu a préparé
pour nous en Christ ; et tout en jouissant de Lui comme étant notre repos, nourrissons-nous de Lui comme de
la « manne cachée » (Apoc. 2:17), conservée dans le saint des saints, dans la puissance de la résurrection : le
mémorial de ce que Dieu a accompli en notre faveur, en descendant ici-bas, dans sa grace infinie, afin que
nous puissions étre devant lui, selon la perfection de Christ, et nous nourrir a jamais de ses richesses
insondables.

1.13 - Chapitre 17

« Et toute 1’assemblée des fils d’Israél partit du désert de Sin, selon leurs traites, d’apres le
commandement de 1’Eternel, et ils campérent a Rephidim ; et il n’y avait point d’eau a boire pour le peuple.
Et le peuple contesta avec Moise, et ils dirent : Donnez-nous de 1’eau pour que nous buvions. Et Moise leur
dit : Pourquoi contestez-vous avec moi ? Pourquoi tentez-vous 1’Eternel ?» (vers. 1, 2). Si nous ne
connaissions pas un peu la méchanceté si humiliante de nos pauvres cceurs, nous ne saurions comment nous
rendre compte de 1’étonnante insensibilité des Israélites en face de la bonté, de la fidélité et des actes de
puissance de 1’Eternel. Ils venaient de voir descendre du ciel du pain pour nourrir six cent mille hommes
dans le désert, et les voila préts a lapider Moise, pour les avoir amenés dans ce désert, afin de les y faire
mourir de soif. Rien ne surpasse la désespérante incrédulité du coeur humain, si ce n’est la surabondante
grace de Dieu. Cette grace seule donne du soulagement a I’ame, en présence du sentiment toujours croissant
de sa nature perverse que les circonstances tendent a manifester. Si les Israélites eussent été transportés
directement de I’Egypte en Canaan, ils n’auraient pas fourni d’aussi tristes preuves de ce qu’est le cceur
humain et, par conséquent, ils n’auraient pas été pour nous des exemples ou types aussi frappants. Mais les
quarante années, qu’ils passérent a errer dans le désert, sont pour nous une source abondante
d’enseignement. Elles nous apprennent, entre autres choses, la tendance invariable du cceur humain a se
méfier de Dieu. Tout convient a ’homme, excepté Dieu. Il aime mieux s’appuyer sur le tissu fragile de la
moindre ressource humaine, que sur le bras du Dieu tout puissant, tout sage et tout bon, et le plus petit nuage
suffit pour dérober a sa vue la clarté de la face de Dieu. C’est donc avec raison que le cceur de I’homme est
appelé « un méchant cceur d’incrédulité », toujours prét a « abandonner le Dieu vivant » (Héb. 3:12).

Il est intéressant de remarquer les deux grandes questions que souléve I’incrédulité, dans ce chapitre-ci et
dans le précédent. Ce sont les mémes questions qui chaque jour s’¢lévent au dedans et autour de nous : « Que
mangerons-nous, ou que boirons-nous ? » (Matt. 6:31), sauf que nous ne voyons pas que le peuple ait
soulevé celle qui suit : « De quoi serons-nous vétus ? » Mais ce sont ici les questions du désert : « Quoi ? »
— «Ou?» — « Comment ? » — Pour chacune d’elles, la foi n’a qu’une seule et méme réponse, courte,
mais décisive, savoir : Dieu | — Précieuse et parfaite réponse ! Plit a Dieu que 1’auteur et le lecteur en
connussent plus complétement la puissance et la plénitude ! Nous avons certainement besoin, quand nous
sommes dans |’épreuve, de nous souvenir que « aucune tentation ne nous est survenue qui n’ait été une
tentation humaine ; et Dieu est fidéle, qui ne permettra pas que vous soyez tentés au-dela de ce que vous
pouvez supporter, mais avec la tentation il fera aussi I’issue, afin que vous puissiez la supporter » (1 Cor.
10:13). Chaque fois que nous sommes placés dans I’épreuve, soyons slirs qu’avec I’épreuve 1’issue aussi est
14, et que tout ce qu’il nous faut, c’est une volonté brisée et un ceil simple pour discerner cette issue.

« Et Moise cria a I’Eternel, disant : Que ferai-je & ce peuple ? Encore un peu, et ils me lapideront. Et
I’Eternel dit 4 Moise : Passe devant le peuple, et prends avec toi des anciens d’Israél ; et prends dans ta main
la verge avec laquelle tu as frappé le fleuve, et va. Voici, je me tiens la devant toi, sur le rocher, en Horeb ; et



tu frapperas le rocher, et il en sortira des eaux, et le peuple boira. Et Moise fit ainsi devant les yeux des
anciens d’Israél » (vers. 4-6). Chaque murmure ameéne une nouvelle manifestation de la grace la plus
parfaite. Nous voyons les eaux rafraichissantes jaillir du rocher frappé, beau type de I’Esprit donné comme
fruit du sacrifice accompli de Christ. Le chapitre 16 nous présente un type de Christ descendant du ciel pour
donner la vie au monde ; dans le chapitre 17, nous avons celui du Saint Esprit, « répandu » en vertu de
I’ceuvre accomplie de Christ. « Ils buvaient d’un rocher spirituel qui les suivait : et le rocher était le Christ »
(1 Cor. 10:4). Mais qui aurait pu boire avant que le rocher n’ett été frappé ? Israél aurait pu contempler le
rocher, et mourir de soif en le contemplant ; car jusqu’a ce qu’il efit été frappé par la verge de Dieu, il ne
pouvait abreuver Israél. Ceci est tout simple. Le Seigneur Jésus était le centre de tous les conseils d’amour et
de miséricorde de Dieu. C’est par lui que toute bénédiction devait couler vers I’lhomme. C’est de « I’Agneau
de Dieu » que les fleuves de la grace devaient jaillir ; mais pour qu’il en fit ainsi, il fallait que I’Agneau et
été égorgé, que I’ceuvre de la croix flit devenue un fait accompli. Ce fut quand le Rocher des siecles eut été
frappé par la main de 1’Eternel, que les écluses de I’amour éternel furent ouvertes toutes grandes, et que les
pécheurs expirants furent invités, par le témoignage du Saint Esprit, a « boire abondamment », a boire
gratuitement. « Le don du Saint Esprit » (Act. 2:38) est le résultat de I’ceuvre achevée de Christ sur la croix.
« La promesse du Pére » (Luc 24:49), ne pouvait étre accomplie avant que Christ ne se flit assis a la droite de
la majesté dans les cieux, aprés avoir accompli toute justice, répondu a toutes les exigences de la sainteté,
magnifié la loi, porté, dans toute sa rigueur, la colére de Dieu contre le péché, détruit le pouvoir de la mort et
dépouillé le sépulcre de sa victoire. Ayant fait tout cela, il est « monté en haut, il a emmené captive la
captivité, et a donné des dons aux hommes » (Ps. 68:18). « Or, qu’il soit monté, qu’est-ce, sinon qu’il est
aussi descendu dans les parties inférieures de la terre ? Celui qui est descendu est le méme que celui qui est
aussi monté au-dessus de tous les cieux, afin qu’il remplit toutes choses » (Eph. 4:9, 10).

C’est 1a le vrai fondement de la paix, de la félicité et de la gloire de I’Eglise, a jamais. Jusqu’a ce que le
rocher elt été frappé, le fleuve était retenu et ’homme était sans force. Quelle main humaine aurait pu faire
jaillir de I’eau d’un dur rocher ? Et quelle justice humaine aurait eu la puissance d’ouvrir les écluses de
I’amour divin ? C’est ici que la capacité de I’homme est mise a 1’épreuve. Il ne pouvait, ni par ses actes, ni
par ses paroles, ni par ses sentiments, fournir a Dieu un motif pour 1’envoi du Saint Esprit. Mais, graces a
Dieu, ce que I’homme ne pouvait pas, Dieu I’a fait : Christ a achevé I’ceuvre ; le véritable Rocher a été
frappé et les eaux rafraichissantes en ont jailli, en sorte que les dmes qui ont soif peuvent se désaltérer.
« L’eau que je lui donnerai, dit Christ, sera en lui une fontaine d’eau jaillissant en vie éternelle » (Jean 4:14).
Et encore : « En la derniére journée, la grande journée de la féte, Jésus se tint 1a et cria, disant : Si quelqu’un
a soif, qu’il vienne a moi et qu’il boive. Celui qui croit en moi, selon ce qu’a dit I’Ecriture, des fleuves d’eau
vive couleront de son ventre. Or il disait cela de I’Esprit qu’allaient recevoir ceux qui croyaient en lui ; car
I’Esprit n’¢était pas encore, parce que Jésus n’avait pas encore €té glorifié » (Jean 7:37-39 ; comp. aussi Actes
19:2).

Ainsi, comme nous avons trouvé dans la manne un type de Christ, de méme dans 1’eau jaillissant du
rocher, Dieu nous présente un type du Saint Esprit. « Si tu connaissais le don de Dieu (c’est-a-dire Christ
venu en grace)... tu lui eusses demandé¢ et il t’eit donné de 1’eau vive » — c’est-a-dire le Saint Esprit (Jean
4:10).

Tel est donc I’enseignement que 1’homme spirituel recoit du roc frappé ; mais le nom qui fut donné au
lieu ou ce type fut présenté est un monument éternel de I’incrédulité de I’homme. « Et il appela le nom du
lieu Massa (tentation) et Mériba (querelle), a cause de la contestation des fils d’Israél, et parce qu’ils avaient
tenté I’Eternel, en disant : I’Eternel est-il au milieu de nous, ou n’y est-il pas ? » (vers. 7). Aprés tant
d’assurances et d’évidences de la présence de I’Eternel, soulever une question semblable prouve bien
I’incrédulité profondément enracinée du coeur humain. C’était, de fait, « tenter I’Eternel » ; et ¢’est aussi ce
que firent les Juifs au jour de la présence de Christ au milieu d’eux : ils le tentaient en lui demandant un
signe du ciel. La foi n’agit jamais ainsi : elle croit en la présence divine et en jouit, non par le moyen d’un
signe, mais par la connaissance qu’elle a de Dieu lui-méme. Elle sait qu’il est présent pour qu’on jouisse de
lui ; et elle en jouit. — Accorde-nous, Seigneur, une confiance plus simple en toi !

Ce chapitre nous présente une autre figure, qui a un intérét spécial pour nous. « Et Amalek vint, et
combattit contre Israél, a Rephidim. Et Moise dit a Josué : Choisis-nous des hommes, et sors, combats contre
Amalek ; demain je me tiendrai sur le sommet de la colline, la verge de Dieu dans ma main » (vers. 8, 9). Le
don du Saint Esprit méne 2 la lutte. La lumiére reprend les ténébres et les combat (comp. Eph. 5:7-14 ; 6:12).



La ou tout est obscurité, il n’y a pas de lutte ; mais la plus faible lutte annonce la présence de la lumiére. « La
chair convoite contre I’Esprit, et I’Esprit contre la chair ; et ces choses sont opposées I’une a I’autre, afin que
vous ne pratiquiez pas les choses que vous voudriez » (Gal. 5:17). Il en est de méme dans le chapitre que
nous méditons : nous y voyons le rocher frappé et les eaux qui jaillissent, puis immédiatement aprés, nous
lisons : « Amalek vint, et combattit contre Israél ».

C’est la premiere fois qu’Israél se trouve en face d’un ennemi extérieur. Jusqu’ici le Seigneur a combattu
pour lui, comme nous le voyons au chapitre 14: « L’Eternel combattra pour vous, et vous, vous demeurerez
tranquilles ». Mais ici, il est dit : « Choisis-nous des hommes ». Dieu combattra maintenant en Israél. Nous
savons qu’il y a de méme une différence immense entre les combats de Christ pour nous, et les combats du
Saint Esprit en nous. Les premiers sont finis, Dieu en soit béni ; la victoire est remportée et une paix
glorieuse et éternelle nous est assurée. Les derniers, au contraire, continuent encore maintenant.

Le Pharaon et Amalek représentent deux puissances ou influences différentes : le Pharaon est la figure de
ce qui s’oppose a la délivrance d’Israél hors de I’Egypte ; Amalek, la figure de ce qui met obstacle a la
marche d’Israél avec Dieu, dans le désert. Le Pharaon se servait des choses de I’Egypte pour empécher Israél
de servir I’Eternel ; il représente donc Satan, qui emploie le « présent siécle mauvais » (Gal. 1:4) contre le
peuple de Dieu. Amalek nous apparait comme le type de la chair ; il était petit-fils d’Esaii, qui préféra un
potage aux lentilles a son droit d’ainesse (Gen. 36:12). 11 fut le premier qui s’opposa aux Israélites apres leur
baptéme « dans la nuée et dans la mer » (1 Cor. 10:2). Ces faits démontrent clairement quel est son caractere.
De plus, nous savons que Saiil fut rejeté et dépossédé du royaume d’Israél, pour avoir manqué a détruire
Amalek (1 Sam. 15). Et encore, nous voyons que Haman est le dernier des Amalékites dont il soit fait
mention dans I’Ecriture (Esther 3:1). Aucun Amalékite ne pouvait entrer dans 1’assemblée de 1’Eternel ; et
enfin, dans le chapitre qui nous occupe, I’Eternel déclare qu’il y aura toujours guerre contre Amalek (comp.
aussi Deut. 25:17-19).

Toutes ces circonstances nous montrent clairement qu’Amalek est un type de la chair dans le chrétien (*).
Le rapprochement qui existe entre la bataille qu’Amalek livra a Israél, et I’eau jaillissant du rocher, est fort
remarquable et instructif, et en harmonie parfaite avec la lutte que le croyant a a soutenir avec sa mauvaise
nature ; lutte qui résulte, comme nous le savons, de ce qu’il posséde une nature nouvelle, dans laquelle le
Saint Esprit demeure. Le combat ne commence pour Israél que lorsqu’il est en pleine possession de la
rédemption, et qu’il a « mangé de la viande spirituelle et bu du rocher spirituel » (1 Cor. 10:3, 4). Jusqu’a ce
qu’il rencontre Amalek, il n’a rien eu a faire. Ce ne furent pas les Israélites qui luttérent contre le Pharaon, et
détruisirent la puissance de I’Egypte en rompant les chaines de leur esclavage ; ce ne furent pas eux qui
partagerent la mer et noyerent dans ses eaux le Pharaon et toute son armée ; ce ne furent pas eux qui firent
descendre du pain du ciel, ou jaillir de 1’eau du rocher. Ils n’ont fait et ne pouvaient faire aucune de ces
choses ; mais, a présent, ils sont appelés a lutter contre Amalek. Tous les combats précédents avaient eu lieu
entre 1’Eternel et ’Ennemi. Les Israélites n’avaient eu qu’a « se tenir tranquilles », a contempler les
triomphes éclatants du bras étendu de I’Eternel, et a jouir des fruits de la victoire. L’Eternel avait
combattu pour eux ; maintenant il combat en eux et par eux.

(*) Note Bibliquest : Nous pensons plutdot qu’Amalek représente un ennemi extérieur, et non pas
intérieur. 1l est vrai cependant que Satan, ennemi extérieur, peut se servir de la chair. Cette question est
développée par Ch. Briem dans son commentaire sur Exode 15 a 17 intitulé « Avec Dieu, au désert ».

Il en est de méme de I’Eglise de Dieu. Les victoires, sur lesquelles sa paix et sa félicité éternelles sont
fondées, ont été remportées par Christ seul, pour elle. Il fut seul sur la croix, et seul dans la tombe. Le
troupeau ¢était dispersé : comment aurait-il pu étre la ? Comment aurait-il pu vaincre Satan, endurer la colére
de Dieu, ou Oter a la mort son aiguillon ? Tout cela était bien au-dessus de la puissance des pécheurs, mais
non pas au-dessus de la puissance de Celui qui vint pour les sauver, et qui seul était capable de porter sur ses
épaules le poids de tous leurs péchés, et d’en jeter le fardeau derriere lui, pour jamais, par son parfait
sacrifice ; en sorte que le Saint Esprit, procédant du Pére, en vertu de I’expiation parfaite accomplie par le
Fils, peut faire sa demeure dans I’Eglise collectivement et dans chacun de ses membres individuellement.

Or c’est quand le Saint Esprit fait ainsi sa demeure en nous, en conséquence de la mort et de la
résurrection de Christ, que commence pour nous la lutte. Christ a combattu pour nous, le Saint Esprit
combat en nous. Le fait méme que nous jouissons de ce premier et précieux fruit de la victoire, nous place en
hostilit¢ immédiate avec I’Ennemi. Mais notre consolation et notre encouragement, ¢’est que nous sommes



vainqueurs avant que d’arriver sur le champ de bataille. Le croyant va au-devant du combat en chantant :
« Graces a Dieu, qui nous donne la victoire par notre Seigneur Jésus Christ » (1 Cor. 15:57). Nous ne
combattons donc pas dans I’incertitude, ou comme battant 1’air, tandis que nous cherchons a mortifier notre
corps et a I’asservir (1 Cor. 9:26, 27) ; « Nous sommes plus que vainqueurs par celui qui nous a aimés »
(Rom. 8:37). La grace dans laquelle nous sommes, ote a la chair tout pouvoir sur nous (voy. Rom. 6). Si la
loi est « la puissance du péché » (1 Cor. 15:56), la grace en est I’impuissance. La loi donne au péché de la
puissance sur nous ; la grace nous donne de la puissance sur le péché.

« Et Moise dit a Josué : Choisis-nous des hommes, et sors, combats contre Amalek ; demain je me
tiendrai sur le sommet de la colline, la verge de Dieu dans ma main. Et Josué fit comme. Moise lui avait dit,
pour combattre contre Amalek ; et Moise, Aaron, et Hur montérent au sommet de la colline. Et il arrivait,
lorsque Moise élevait sa main, qu’Israél avait le dessus ; et quand il reposait sa main, Amalek avait le dessus.
Mais les mains de Moise étaient pesantes, et ils prirent une pierre, et la mirent sous lui, et il s’assit dessus ; et
Aaron et Hur soutenaient ses mains, I’un dega, et I’autre dela ; et ses mains furent fermes jusqu’au coucher
du soleil. Et Josué abattit Amalek et son peuple au tranchant de I’épée » (vers. 9-13). Il y a ici deux choses
distinctes : le combat et I’intercession. Christ est en haut pour nous, tandis que le Saint Esprit combat
puissamment en nous. Ces deux choses vont ensemble : & mesure que, par la foi, nous réalisons la puissance
de I’intercession de Christ en notre faveur, nous triomphons de notre mauvaise nature.

Certaines personnes veulent nier la lutte du chrétien contre la chair, en présentant la régénération comme
un changement ou un renouvellement complet de la vieille nature. D’aprés ce principe, il résulterait
nécessairement que le chrétien n’aurait a lutter avec rien. Si ma vieille nature est renouvelée, avec quoi ai-je
a lutter ? — Avec rien. Il n’y a rien de la chair au dedans de moi, car ma vieille nature est faite nouvelle, et
aucune puissance du dehors ne peut m’atteindre, parce qu’elle ne trouve pas de prise en moi. Le monde n’a
point de charmes pour celui dont la chair est entierement changée, et Satan n’a rien par quoi ou sur quoi il
puisse agir. On peut dire a tous ceux qui soutiennent cette fausse et funeste théorie, qu’ils oublient la place
qu’Amalek occupe dans I’histoire du peuple de Dieu. Si les Israélites se fussent imaginés que quand les
armées du Pharaon auraient disparu, le combat serait terminé pour eux, ils auraient été bien confondus
lorsque Amalek se jeta sur eux. Le fait est que le combat ne commenca pour eux qu’alors. Il en est de méme
pour le croyant, car « toutes ces choses leur arrivérent comme types, et elles ont été écrites pour nous servir
d’avertissement, a nous que les fins des siécles ont atteints » (1 Cor. 10:11). Mais il ne pourrait y avoir ni
« type, ni exemple, ni avertissement dans ces choses », pour celui dont la vieille nature aurait été faite
nouvelle. En effet, un tel homme n’a guére besoin de ces provisions de grace, que Dieu a faites dans son
royaume pour ceux qui en sont les sujets.

L’Ecriture nous enseigne clairement que le croyant a au-dedans de lui ce qui correspond a Amalek, c’est-
a-dire « la chair, le vieil homme, la pensée de la chair » (Rom. 6:6 ; 8:7 ; Gal. 5:17). Or, si le chrétien, en
sentant les mouvements de sa vieille nature, commence a mettre en doute s’il est chrétien, non seulement il
se rend extrémement malheureux, mais encore il se prive des avantages de sa position devant I’Ennemi. La
chair existe dans le croyant et y sera ici-bas jusqu’a la fin. Le Saint Esprit reconnait pleinement son
existence, ainsi que le prouvent plusieurs passages du Nouveau Testament. En Romains 6:12, il est dit :
« Que le péché donc ne regne point dans votre corps mortel ». Un pareil commandement ne serait pas
nécessaire, si la chair n’existait pas dans le croyant. Nous dire que le péché ne doit pas régner en nous serait
hors de saison, si, de fait, il n’habitait pas en nous. Il y a une grande différence entre demeurer et régner ; le
péché habite dans le chrétien et régne dans I’infidele.

Toutefois, bien que le péché habite en nous, nous possédons, Dieu en soit béni, un principe de puissance
sur lui. « Le péché ne dominera pas sur vous, parce que vous n’étes pas sous la loi, mais sous la grace »
(Rom. 6:14). La grace qui, par le sang de la croix, a 6té le péché, nous garantit la victoire, et nous donne une
puissance actuelle sur le principe du péché qui habite en nous. Nous sommes morts au péché ; par
conséquent il n’a aucun pouvoir sur nous. « Celui qui est mort est justifi¢ du péché » (Rom. 6:7). « Sachant
ceci, que notre vieil homme a été crucifié avec lui afin que le corps du péché soit annulé, pour que nous ne
servions plus le péché » (Rom. 6:6). « Et Josué abattit Amalek et son peuple au tranchant de 1’épée ». Tout
était victoire, et la banniére de 1’Eternel flottait sur I’armée triomphante, portant cette belle et encourageante
inscription : « Jéhovah-Nissi » (I’Eternel mon enseigne). L’assurance de la victoire devrait étre aussi
compléte que celle du pardon, attendu que tous les deux sont fondés sur le grand fait que Jésus est mort et
ressuscité. C’est dans la puissance de ces choses que le croyant posséde une conscience purifiée, et qu’il
subjugue le péché en lui. La mort de Christ ayant satisfait a toutes les exigences de Dieu a I’égard de nos
péchés, la résurrection de Christ devient la source de la puissance pour tous les détails de la lutte, a laquelle
nous sommes ensuite appelés. Il est mort pour nous, et maintenant il vit en nous. La mort de Christ nous
donne la paix ; sa vie nous donne la puissance.



I1 est édifiant de remarquer le contraste qui existe entre Moise sur la colline et Christ sur le trone. Les
mains de notre grand Intercesseur ne peuvent jamais devenir pesantes ; son intercession n’est jamais
interrompue. « Il est foujours vivant pour intercéder pour nous » (Héb. 7:25). Son intercession est incessante
et toute-puissante. Ayant pris place dans les cieux dans la puissance de la justice divine, il agit pour nous
selon ce qu’il est, et selon la perfection infinie de ce qu’il a fait. Ses mains ne peuvent jamais devenir
pesantes, et il n’a besoin de personne pour les soutenir. Son intercession parfaite est fondée sur son sacrifice
parfait. Il nous présente a Dieu, revétus de ses propres perfections, de sorte que, bien que nous ayons
toujours lieu de cacher notre face dans la poussiere, dans le sentiment de ce que nous sommes réellement, le
Saint Esprit toutefois ne peut témoigner de nous que d’apres ce que Christ est pour nous et ce que nous
sommes en lui. « Nous ne sommes pas dans la chair, mais dans I’Esprit » (Rom. 8:9). Quant au fait de notre
condition, nous sommes dans /e corps ; mais nous ne sommes pas dans la chair quant au principe de notre
position. En outre, la chair est en nous, mais nous ne sommes pas dans la chair, parce que nous sommes
vivants avec Christ.

Remarquons encore en terminant, que Moise avait avec lui sur la colline « la verge de Dieu », avec
laquelle il avait frappé le rocher. Cette verge était le symbole ou I’expression de la puissance de Dieu, qui se
manifeste également dans 1’expiation et dans I’intercession. Quand 1’ceuvre de I’expiation fut accomplie,
Christ s’assit dans les cieux, et envoya le Saint Esprit pour faire sa demeure dans I’Eglise ; en sorte qu’il
existe un lien indissoluble entre I’ceuvre de Christ et 1’ceuvre du Saint Esprit. Il y a, dans chacune d’elles,
I’application de la puissance de Dieu.

1.14 - Chapitre 18

Nous arrivons ici a la fin d’une portion bien remarquable de I’Exode. Dieu, dans I’exercice de sa grace
parfaite, a visité et racheté son peuple ; il I’a fait sortir du pays d’Egypte et ’a délivré : d’abord de la main du
Pharaon, puis de celle d’Amalek. En outre, nous avons pu voir dans la manne, un type de Christ descendu du
ciel ; dans le rocher, un type de Christ frappé pour son peuple et dans 1’eau qui jaillit, un type du Saint Esprit
puis enfin, selon cet ordre merveilleux des Ecritures, nous allons trouver un tableau de la gloire a venir,
comprenant trois grandes parties : le Juif, le Gentil et I’Eglise de Dieu.

Pendant la période de la réjection de Moise par ses freres, il fut mis a part et une épouse lui fut donnée,
— la compagne de sa réjection ; et le commencement de ce livre nous a appris quel était le caracteére de la
relation de Moise avec cette épouse. Il était pour elle « un époux de sang ». C’est précisément ce que Christ
est pour I’Eglise. L’union de 1’Eglise avec lui est fondée sur la mort et la résurrection ; et I’Eglise est appelée
a la communion de ses souffrances. Nous savons que c¢’est pendant la période de I’incrédulité d’Israél et de la
réjection de Christ, que I’Eglise est rassemblée ; et quand elle sera compléte selon les conseils divins, quand
la « plénitude des nations sera entrée » (Rom. 11:25), alors Isra€l reparaitra de nouveau sur la scéne.

Il en fut de méme de Séphora et de I’ancien Israél. Moise avait renvoyé Séphora pendant la durée de sa
mission aupres d’Israél ; et quand celui-ci eut été manifesté comme un peuple entiérement délivré, il est dit
que « Jéthro, beau-pére de Moise, prit Séphora, la femme de Moise, apres que celui-ci I’eut renvoyée, et ses
deux fils, dont I'un s’appelait Guershom, car il avait dit : J’ai s¢journé dans un pays étranger ; et 1’autre,
Eliézer : Car le Dieu de mon pére m’a été en aide, et m’a délivré de I’épée du Pharaon. Et Jéthro,... vint avec
les fils et la femme de Moise, vers celui-ci, au désert ou il était campé, a la montagne de Dieu ; et il fit dire a
Moise : Moi, ton beau-pére Jéthro, je suis venu vers toi, et ta femme, et ses deux fils avec elle. Et Moise
sortit a la rencontre de son beau-pére, et se prosterna et le baisa ; et ils s’enquirent 1’'un de I’autre touchant
leur bien-étre, et entrérent dans la tente. Et Moise raconta a son beau-pére tout ce que 1’Eternel avait fait au
Pharaon et a I’'Egypte a cause d’Israél, toute la fatigue qui les avait atteints en chemin, et comment I’Eternel
les avait délivrés. Et Jéthro se réjouit de tout le bien que I’Eternel avait fait a Israél, en ce qu’il I’avait délivré
de la main des Egyptiens. Et Jéthro dit : Béni soit I’Eternel, qui vous a délivrés de la main des Egyptiens et
de la main du Pharaon... Maintenant je connais que I’Eternel est plus grand que tous les dieux ; car en cela
méme en quoi ils ont agi présomptueusement, il a été au-dessus d’eux. Et Jéthro, beau-pere de Moise, prit un
holocauste et des sacrifices pour Dieu ; et Aaron et tous les anciens d’Israél vinrent pour manger le pain avec
le beau-pere de Moise, en la présence de Dieu » (vers. 2-12).



Cette scéne est d’un intérét profond. Toute la congrégation est réunie en triomphe devant ’Eternel : le
Gentil offre un sacrifice et, pour compléter le tableau, 1’épouse du Libérateur est introduite avec les enfants
que Dieu lui a donnés. En un mot, c’est une représentation singulierement frappante du royaume a venir.
« L’Eternel donnera la grace et la gloire » (Ps. 84:11). Les pages qui précédent nous ont montré de
nombreuses opérations de la « grace » ; ici le Saint Esprit place devant nos yeux un magnifique tableau de la
« gloire », et nous y présente en figure les diverses spheres dans lesquelles cette gloire sera manifestée.
L’Ecriture distingue le Juif, le Gentil et I’Eglise de Dieu (comp. 1 Cor. 10:32) ; et n’en pas tenir compte
renverse tout cet ordre parfait de la vérité, que Dieu a révélé dans sa Parole. La distinction que I’Ecriture fait
ainsi, a existé depuis que le mystére de 1’Eglise a été pleinement révélé par le ministére de Paul, et elle
existera durant toute la période millénaire. Tout chrétien spirituel qui étudie la Parole leur donnera donc, dans
son esprit, la place qui leur est due.

L’apotre enseigne expressément, dans son épitre aux Ephésiens, que le mystére de 1’Eglise n’avait pas été
donné a connaitre aux fils des hommes dans d’autres générations, comme il lui a été révélé (Eph. 3, comp.
Col. 1:25-28). Mais, bien qu’il n’elit pas été révélé directement, ce mystere avait été représenté cependant en
figure, d’une maniére ou d’une autre ; ainsi, par exemple, dans la relation d’Adam et d’Eve, dans le mariage
de Joseph avec une Egyptienne, et dans celui de Moise avec une femme Cushite. Le type ou 1’ombre d’une
vérité différe beaucoup de la révélation directe et positive de cette vérité. Le grand mystére de I’Eglise ne fut
pas manifesté jusqu’a ce que Christ, du milieu de la gloire céleste, le révélat a Saul de Tarse. Ainsi, tous ceux
qui cherchent la révélation compléte de ce mystére dans la loi, les prophétes ou les psaumes, s’engagent dans
une fausse voie ; mais ceux qui ont bien compris ’enseignement de 1’épitre aux Ephésiens & ce sujet, peuvent
en suivre avec intérét et profit les ombres préfiguratives dans les écrits de 1’ Ancien Testament.

Nous avons donc, au commencement de ce chapitre, une scéne millénaire. Tous les champs de la gloire
sont ouverts devant nos yeux. « Le peuple Juif » est 1a comme le grand témoin sur la terre, de 1’unité, de la
fidélité, de la miséricorde et de la puissance de 1’Eternel (voyez par ex. : Esaie 43:10-12, 21) : il I’a été dans
les générations passées, il 1’est maintenant, et il le sera éternellement. « Le Gentil » lit dans le livre des voies
de Dieu envers les Juifs : il suit I’histoire merveilleuse de ce peuple choisi et mis a part, « ce peuple
merveilleux dés ce temps et au dela » (Esaie 18:2, comp. Ex. 33:16 ; Deut. 4:6-8) ; il voit des trones et des
empires renversés, des nations ébranlées jusque dans leur fondement, toute chose et tout homme obligés de
céder, pour que la suprématie de ce peuple, dans lequel I’Eternel a mis son affection, soit établie.
« Maintenant je connais, dit le Gentil, que I’Eternel est plus grand que tous les dieux ; car en cela méme en
quoi ils ont agi présomptueusement, il a ¢t¢ au-dessus d’eux » (vers. 11) : oui, telle est la confession du
Gentil, quand les pages merveilleuses de I’histoire du peuple juif sont déroulées devant lui.

Enfin « I’Eglise de Dieu », représentée, collectivement par Séphora et, individuellement dans les
membres qui la composent, par les fils de Séphora, I’Eglise de Dieu apparait comme étant unie dans la
relation la plus intime avec le Libérateur. Si I’on demande la preuve de tout cela, I’apotre répond : « Je parle
comme a des personnes intelligentes : jugez vous-mémes de ce que je dis » (1 Cor. 10:15). On ne peut pas
fonder une doctrine sur un type ; mais quand la doctrine est révélée, on peut avec exactitude en discerner le
type et étudier celui-ci avec profit. De toute maniere, il faut du discernement spirituel, soit pour comprendre
la doctrine, soit pour discerner le type. « Or I’homme animal ne recoit pas les choses qui sont de 1’Esprit de
Dieu, car elles lui sont folie, et il ne peut les connaitre, parce qu’elles se discernent spirituellement » (1 Cor.
2:14).

Depuis le verset 13 jusqu’a la fin, I’Ecriture nous parle de 1’établissement des chefs qui devaient assister
Moise dans I’administration des affaires de la congrégation. Ceci eut lieu d’apres le conseil de Jéthro qui
craignait que Moise ne « s’épuisat sous le poids de sa charge », et il peut étre utile de rapprocher de ce fait la
mise a part des soixante-dix hommes, mentionnés dans les Nombres, ou 1’on voit Moise écrasé sous le poids
de la responsabilité qui pése sur lui, et exprimant I’angoisse de son dme, en disant & I’Eternel : « Pourquoi as-
tu fait ce mal a ton serviteur ? et pourquoi n’ai-je pas trouvé grace a tes yeux, que tu aies mis sur moi le
fardeau de tout ce peuple ? Est-ce moi qui ai congu tout ce peuple ? Est-ce moi qui I’ai enfanté, pour que tu
me dises : Porte-le dans ton sein, comme le nourricier porte I’enfant qui tette, jusqu’au pays que tu as promis
par serment a ses peres ?... Je ne puis, moi seul, porter tout ce peuple, car il est trop pesant pour moi. Et si tu
agis ainsi avec moi, tue-moi donc, je te prie, si j’ai trouvé grace a tes yeux, et que je ne voie pas mon
malheur » (Nomb. 11:11-15).



Il est évident que Moise, ici, se retire d’un poste d’honneur. Si Dieu trouvait bon de faire de lui le seul
instrument pour gouverner I’assemblée, n’était-ce pas le combler d’autant plus et d’honneur et de faveur ? Il
est vrai que la responsabilité était immense, mais la foi aurait reconnu que Dieu était suffisant pour toutes
choses. Mais Moise perdit courage (tout grand serviteur qu’il était), et il dit : « Je ne puis, moi seul, porter
tout ce peuple, car il est trop pesant pour moi ». Il n’était pas trop pesant pour Dieu, et c’était Lui qui le
portait : Moise n’était que 1’instrument. Moise aurait aussi bien pu dire de sa verge, qu’elle portait le peuple,
car il n’¢était pas lui-méme, dans la main de Dieu, plus que n’était sa verge dans la sienne propre. C’est en
ceci que les serviteurs de Dieu faiblissent continuellement, et d’une maniére d’autant plus funeste que cette
faute revét I’apparence de I’humilité. Reculer devant une grande responsabilité ressemble a de la défiance de
soi-méme et a une profonde humilité, d’esprit ; mais la seule chose qu’il nous importe de savoir est celle-ci :
est-ce Dieu qui nous a placés sous cette responsabilité ? S’il en est ainsi, certainement Dieu sera avec nous
pour nous aider a la porter, et, avec lui, nous pouvons tout supporter. Avec lui, le poids d’une montagne n’est
rien ; tandis que, sans lui, le poids d’une plume nous écrase. Si un homme, dans la vanité de ses pensées, se
met en avant, prend sur lui un fardeau que Dieu ne 1’a jamais appelé a porter, et entreprend ainsi une ceuvre
pour laquelle, par conséquent, Dieu ne 1’a jamais qualifié, nous pouvons nous attendre a voir un tel homme
succomber sous le poids de ce fardeau ; mais si c’est Dieu qui met un fardeau sur un homme, Dieu le
fortifiera et le rendra capable de le porter.

Quitter un poste qui nous a été assigné par Dieu n’est jamais un fruit de ’humilité : bien au contraire,
I’humilité la plus profonde se manifestera en restant a ce poste, dans une simple dépendance de Dieu. C’est
une preuve ¢vidente que nous sommes occupés de nous-mémes, quand nous reculons devant le service sous
prétexte d’incapacité. Dieu ne nous appelle pas au service sur le fondement de notre capacité, mais de la
sienne, a lui; par conséquent, & moins d’étre exclusivement occupé de moi-méme, ou d’étre plein de
méfiance envers Dieu, je ne dois pas abandonner une position de service ou de témoignage, a cause de la
responsabilité qui s’y rattache. Toute puissance appartient a Dieu, et soit que cette puissance agisse par le
moyen d’un seul agent, ou par le moyen de soixante et dix, peu importe : cette puissance est toujours la
méme ; mais si I’agent refuse la charge qui lui est imposée, il ne s’en trouvera que plus mal. Dieu ne veut
forcer personne a occuper un poste d’honneur, si on ne sait pas se confier en lui pour y étre soutenu. Le
chemin nous est toujours ouvert pour abandonner notre haute position, et nous amener la ou une misérable
incrédulité voudrait nous placer.

C’est ce qui arriva @ Moise : il se plaignit du fardeau qu’il avait a porter, et il Iui fut immédiatement
enlevé ; mais avec le fardeau il perdit I’insigne honneur de le porter. « Et I’Eternel dit & Moise : Assemble-
moi soixante-dix hommes des anciens d’Israél, que tu sais étre les anciens du peuple et ses magistrats, et
amene-les a la tente d’assignation, et ils se tiendront la avec toi. Et je descendrai, et je parlerai la avec toi, et
j’6terai de I’Esprit qui est sur toi, et je le mettrai sur eux, afin qu’ils portent avec toi le fardeau du peuple, et
que tu ne le portes pas, toi seul » (Nomb. 11:16, 17). Aucune nouvelle puissance n’est introduite : dans un
seul homme, comme dans soixante-dix, il y avait le méme Esprit. Soixante-dix hommes n’avaient pas en
eux-mémes plus de valeur ou de mérite qu’un seul. « C’est I’Esprit qui vivifie ; la chair ne profite de rien »
(Jean 6:63). Ce pas de Moise ne lui fit rien gagner en fait de puissance, mais lui fit perdre beaucoup en fait
de gloire.

Dans la derni¢re partie de ce chapitre des Nombres, Moise profére des paroles d’incrédulité, qui lui
attirent une réprimande sévére de la part de I’Eternel : « La main de I’Eternel est-elle devenue courte ? Tu
verras maintenant si ce que j’ai dit t’arrivera, ou non » (vers. 23). Si I’on compare les versets 11 a 15 et 21 a
23, on remarque entre eux un rapport évident et solennel. Celui qui recule devant la responsabilité a cause de
sa propre faiblesse, court le danger de mettre en doute la plénitude et la suffisance des ressources de Dieu.

Toute cette scéne est d’un enseignement précieux pour le serviteur de Christ, qui serait tenté de se sentir
seul ou surchargé dans son ceuvre. Qu’il se souvienne que 1a ou le Saint Esprit opére, un seul instrument est
aussi bon et aussi efficace que soixante-dix ; et que 1a ou Dieu n’opére pas, soixante-dix ne valent pas plus
qu’un seul. Tout dépend de I’énergie du Saint Esprit. Avec lui, un seul homme peut tout faire, tout endurer,
tout supporter ; sans lui, soixante-dix hommes ne peuvent rien. Que le serviteur isolé se souvienne, pour la
consolation et I’encouragement de son cceur fatigué, que pourvu qu’il ait avec lui la présence et la puissance
du Saint Esprit, il n’a pas lieu de se plaindre de sa charge, ou de soupirer apres une diminution de son travail.
Si Dieu honore un homme en lui donnant beaucoup a faire, que cet homme se réjouisse et ne murmure pas ;
car s’il murmure, il pourrait bientdt perdre cet honneur. Dieu n’est pas embarrassé pour trouver des



instruments. Il aurait pu des pierres faire naitre des enfants a Abraham, et de ces mémes pierres il peut
susciter les agents nécessaires a I’accomplissement de son ceuvre glorieuse.

Ah ! que n’avons-nous un cceur pour le servir ! un cceur patient, humble, dévoué, dépouillé de lui-méme !
un cceur prét a servir avec d’autres, et prét a servir seul ; un cceur tellement rempli d’amour pour Christ, qu’il
trouve sa joie, sa plus grande joie, a le servir, dans quelque sphére que ce soit, et quel que soit le caracteére du
service | C’est 1a, assurément, ce dont nous avons particuliérement besoin aux jours ou nous vivons. Que le
Saint Esprit ranime dans nos cceurs un sentiment plus profond de I’excellence et du prix du nom de Jésus, et
nous donne de pouvoir répondre d’une maniere plus entiére et plus puissante a I’amour immuable de son
ceeur |

1.15 - Chapitre 19

Nous voici arrivés a une période fort importante de 1’histoire d’Israél. Le peuple a été amené au pied de
« la montagne qui peut étre touchée » et « au feu brilant » (Héb. 12:18). La scéne de gloire millénaire, que
nous a présentée le chapitre précédent, a disparu. Cette vive image du royaume, éclairée un moment par le
soleil, s’est évanouie et a fait place aux €pais nuages qui vont s’amoncelant autour de cette « montagne qui
peut étre touchée », ou Israél, poussé par un esprit de 1égalisme, aveugle et insensé, abandonna I’alliance de
grice de I’Eternel pour 1’alliance des ceuvres de I’homme. Mouvement fatal ! qui fut suivi des résultats les
plus funestes. Jusqu’ici, comme nous I’avons vu, aucun ennemi n’avait pu subsister devant Israél ; nul
obstacle n’avait pu arréter sa marche victorieuse. Les armées du Pharaon avaient été détruites ; Amalek et les
siens avaient été passés au fil de I’épée : tout avait été victoire, car Dieu intervenait en faveur de son peuple,
en vertu des promesses qu’il avait faites a Abraham, Isaac et Jacob.

Au début de notre chapitre, I’Eternel résume, d’une maniére touchante, ce qu’il a fait pour Israél : « Tu
diras ainsi a la maison de Jacob, et tu I’annonceras aux fils d’Israél : Vous avez vu ce que j’ai fait a ’Egypte,
et comment je vous ai portés sur des ailes d’aigle, et vous ai amenés a moi. Et maintenant, si vous écoutez
attentivement ma voix et si vous gardez mon alliance, vous m’appartiendrez en propre d’entre tous les
peuples ; car toute la terre est a moi ; et vous me serez un royaume de sacrificateurs, et une nation sainte »
(vers. 3-6). Remarquez que I’Eternel dit : « ma voix » et « mon alliance ». Or que disait cette « voix » ? Et
qu’est-ce qu’impliquait cette « alliance » ? L’Eternel avait-il parlé pour imposer les lois et les ordonnances
d’un législateur sévére et inflexible ? Bien au contraire, 1’Eternel était intervenu pour demander la liberté des
captifs, pour leur procurer un refuge de devant le glaive du destructeur ; pour préparer un chemin a ses
rachetés ; pour faire descendre le pain du ciel, et faire jaillir ’eau du rocher. C’est ainsi que la « voix » de
I’Eternel, intelligible et pleine de grace, avait parlé jusqu’au moment ou Israél « se tint au pied de la
montagne » (vers. 17).

L’alliance de I’Eternel était une alliance de pure grace. Elle ne posait aucune condition, ne demandait
rien, n’imposait ni joug, ni fardeau. Quand « le Dieu de gloire apparut a Abraham » (Actes 7:2), a Ur des
Chaldéens, il ne s’adressa certainement pas a Abraham en lui disant : « tu feras ceci » et « tu ne feras pas
cela ». Non, un pareil langage n’eiit pas été selon le coeur de Dieu. Il aime bien mieux mettre « une tiare
pure » sur la téte du pécheur, qu'un « joug de fer sur son cou » (Zac. 3:5 ; Deut. 28:48). Sa parole a Abraham
fut : « Je te donnerai ». La terre de Canaan ne pouvait étre acquise par des ceuvres d’homme, elle ne pouvait
étre que le don de la grace de Dieu. Et au commencement de ce livre de I’Exode, nous voyons Dieu visiter
son peuple dans sa grace, pour accomplir la promesse qu’il avait faite en faveur de la postérité d’Abraham.
L’état dans lequel I’Eternel trouva cette postérité, ne mettait pas obstacle a I’accomplissement de ses desseins
de grace, attendu que le sang de I’ Agneau lui fournissait un fondement parfaitement juste, en vertu duquel il
pouvait accomplir ce qu’il avait promis. Evidemment 1’Eternel n’avait pas promis la terre de Canaan a la
postérité d’Abraham, en vertu de quoi que ce soit qu’il attendit de cette postérité, car cela et détruit
complétement la vraie nature d’une promesse : Dieu aurait fait un contrat, non une promesse ; mais « Dieu a
fait le don a Abraham par promesse », et non par un contrat réciproque (voir Gal. 3).

C’est pourquoi, au commencement de ce chapitre, I’Eternel rappelle & son peuple la grace dont il a
jusqu’ici usé envers lui; en méme temps il 1’assure de ce qu’il sera encore maintenant, pourvu qu’il
persévere dans I’obéissance a la « voix » de la grace d’en haut, et qu’il demeure dans « ’alliance » de grdce.
« Vous m’appartiendrez en propre », leur dit-il, « d’entre tous les peuples ». A quelle condition les Israélites
pouvaient-ils étre cette plus précieuse propriété de 1’Eternel ? Etait-ce en montant péniblement le chemin de



la propre justice et du légalisme ? Les malédictions d’une loi violée, violée avant méme qu’ils 1’eussent
recue, pouvaient-elles les amener la ? Non, assurément. Comment donc pouvaient-ils jouir de cette position
glorieuse ? Simplement en demeurant dans la position dans laquelle 1’Eternel les voyait du ciel, alors qu’il
obligea le prophéte qui aima le salaire d’iniquité a s’écrier : « Que tes tentes sont belles, 6 Jacob ! et tes
demeures, 6 Israél | Comme des vallées, elles s’étendent, comme des jardins aupres d’un fleuve, comme des
arbres d’aloés que I’Eternel a plantés, comme des cédres auprés des eaux. L’eau coulera de ses seaux, et sa
semence sera au milieu de grandes eaux ; et son roi sera ¢levé au-dessus d’Agag, et son royaume sera haut
élevé. Dieu I’a fait sortir d’Egypte ; il a comme la force des buffles » (Nomb. 24:5-8).

Toutefois Israél n’était pas disposé a occuper cette heureuse position. Au lieu de se réjouir dans la sainte
promesse de Dieu, il osa prendre 1’engagement le plus présomptueux que des lévres humaines puissent
formuler. « Et tout le peuple ensemble répondit et dit : Tout ce que I’Eternel a dit, nous le ferons » (vers. 8).
C’était parler témérairement. Les Israélites ne disent pas méme : « Nous espérons faire », ou « nous
tacherons de faire », langage qui et montré chez eux un certain degré de méfiance d’eux-mémes. Ils se
prononcent de la maniére la plus absolue : « Nous ferons ». Ceux qui parlaient ainsi n’étaient pas seulement
quelques esprits vaniteux, pleins de confiance en eux-mémes, qui se distinguaient du reste de I’assemblée ;
non, « tout le peuple ensemble répondit ». Ils étaient unanimes dans 1’abandon de la sainte promesse, « la
sainte alliance ».

Quel en est le résultat ? Du moment ou Israél eut prononcé son « veeu », du moment ou il entreprit de
« faire », les choses changérent complétement d’aspect. « Et 1’Eternel dit a Moise : Voici, je viendrai a
toi dans [’obscurité d’une nuée... Et tu mettras des bornes pour le peuple, a I’entour, disant : Donnez-vous
garde de monter sur la montagne, et d’en toucher I’extrémité. Quiconque touchera la montagne, sera
certainement mis a mort » (vers. 9-12). C’¢était la un changement manifeste. Celui qui avait dit : « Je vous ai
portés sur des ailes d’aigle et vous ai amenés a moi », s’enveloppe maintenant « dans [’obscurité d’une
nuée », et dit : « Tu mettras des bornes pour le peuple a I’entour ». Les doux accents de la grace ont fait place
« aux tonnerres et aux éclairs » de la montagne en feu (vers. 16). L’homme avait 0sé parler de ses misérables
ceuvres, en présence de la grace magnifique de Dieu. Isra€l avait dit : « Nous voulons faire », et il faut qu’il
soit placé a distance, afin que 1’on voie ce qu’il est en état de faire. Dieu prend une position de distance
morale, et le peuple n’est que trop disposé a s’en arranger, car il était rempli de frayeur et de crainte, et nous
ne devons pas nous en étonner, car ce qu’il voyait était terrible, si terrible que Moise dit : « Je suis épouvanté
et tout tremblant » (Héb. 12:21). Qui aurait pu supporter la vue de ce « feu consumant », juste expression de
la sainteté divine ? « L’Eternel est venu de Sinai, et il s’est levé pour eux de Séhir ; il a resplendi de la
montagne de Paran, et est venu des saintes myriades ; de sa droite sortit une loi de feu pour eux » (Deut.
33:2). L’expression de « feu », appliquée a la loi, exprime la sainteté de cette loi. « Notre Dieu est un feu
consumant » (Héb. 12:29), qui ne tolére le mal ni en pensée, ni en parole, ni en action.

Israél commit donc une fatale erreur en disant : « Nous ferons ». C’était prendre un engagement qu’il
n’était pas capable de tenir, quand méme il I’elit voulu ; et nous savons quel est celui qui a dit : « Mieux vaut
que tu ne fasses point de veeu, que d’en faire un et de ne pas [’accomplir » (Eccl. 5:5). La nature méme d’un
veeu implique la capacité de ’accomplir, et quelle est la capacité de I’homme ? Un homme en faillite pourrait
aussi bien faire un bon sur la banque, qu’un pécheur sans force faire un veeu. Celui qui fait un veeu nie la
vérité, quant a sa nature et a sa condition. Il est ruiné, que peut-il faire ? Privé de toute force, il ne peut ni
vouloir, ni faire quoi que ce soit de bon. Israél a-t-il tenu son engagement ? A-t-il « fait tout ce que I’Eternel
a dit 7 » Le veau d’or, les tables brisées, le sabbat profané, les ordonnances méprisées et négligées, les
messagers lapidés, le Christ rejeté et crucifié, le Saint Esprit contristé, en rendent témoignage !

Lecteur chrétien, ne vous réjouissez-vous pas de ce que votre salut éternel ne repose pas sur vos
misérables veeux et vos chimériques résolutions, mais sur « I’offrande du corps de Jésus Christ, faite une fois
pour toutes ? » (Héb. 10:10). Oui, c’est 1a notre joie ; elle ne peut nous faire défaut. Christ a pris sur lui tous
nos veeux, et les a éternellement et glorieusement accomplis. La vie de résurrection coule dans les membres
de son corps, et produit en eux des résultats que ni les veeux, ni les exigences de la loi n’auraient jamais pu
effectuer. C’est Lui qui est notre vie, et ¢’est Lui qui est notre justice. Puisse son nom étre cher a nos ceeurs,
et sa cause dominer et diriger notre vie entiere ! Que ce soit notre viande et notre breuvage, que de nous
dépenser et d’étre dépensés a son bienheureux service !

Je ne terminerai pas ce chapitre, sans faire mention d’un passage du Deutéronome qui pourrait offrir
quelque difficulté a certains esprits, et qui se rapporte directement au sujet que nous venons de traiter : « Et
I’Eternel entendit la voix de vos paroles, lorsque vous me parliez ; et ’Eternel me dit : J’ai entendu la voix



des paroles de ce peuple, qu’ils t’ont dites : fout ce qu’ils ont dit, ils ['ont bien dit » (Deut. 5:28). Il pourrait
sembler, d’aprés ces paroles, que 1’Eternel approuvait que les enfants d’Israél fissent un veeu ; mais si on lit
I’ensemble du passage, depuis le verset 24 jusqu’au 27, on voit aussitot qu’il n’est ici aucunement question
du veeu, mais de la terreur du peuple a la suite et en conséquence de son vceu. Ils ne pouvaient supporter ce
qui était commandé. « Si, dirent-ils, nous entendons encore la voix de ’Eternel, notre Dieu, nous mourrons.
Car qui, de toute chair, a entendu, comme nous, la voix du Dieu vivant parlant du milieu du feu, et est
demeuré en vie ? Toi, approche, et écoute tout ce que dira I’Eternel, notre Dieu ; et toi tu nous diras tout ce
que ’Eternel, notre Dieu, t’aura dit, et nous I’écouterons, et nous le pratiquerons ». C’était la confession de
leur incapacité a rencontrer I’Eternel sous ’aspect effrayant que leur orgueilleux légalisme lui avait fait
prendre. Il est impossible que I’Eternel efit pu jamais approuver I’abandon d’une grice gratuite et immuable,
pour remplacer celle-ci par le fondement sans consistance des « ceuvres de loi ».

1.16 - Chapitre 20

I1 est de la plus haute importance que 1’on comprenne le véritable caractére et 1’objet de la loi morale,
telle qu’elle est présentée dans ce chapitre. Il y a chez ’homme une tendance a confondre les principes de la
loi avec ceux de la grace, de maniére que ni la loi, ni la grace, ne puissent étre bien comprises : la loi est
dépouillée de son austere et inflexible majesté, et la grace, de ses divins attraits. Les saintes exigences de
Dieu demeurent sans réponse ; et le systéme anormal, créé par ceux qui entreprennent ainsi de mélanger la
loi et la grace, n’atteint ni ne satisfait les divers et profonds besoins du pécheur. Dans le fait, la loi et la grace
ne peuvent pas s’unir, car elles sont aussi distinctes ['une de 1’autre qu’il est possible a deux choses de I’étre.
La loi est I’expression de ce que ’homme devrait étre, la grace montre ce que Dieu est. Comment pourraient-
elles former ensemble un seul systéme ? Comment le pécheur pourrait-il étre sauvé en partie par la loi, en
partie par la grace ? C’est impossible : il faut qu’il soit sauvé ou par I’une ou par I’autre.

La loi a été appelée quelquefois « I’expression de la pensée de Dieu ». Cette définition est tout a fait
fautive. Si nous disions que la loi est I’expression de la pensée de Dieu au sujet de ce que I’homme devrait
étre, nous serions plus prés de la vérité. A qui voudrait envisager les dix commandements comme étant
I’expression de la pensée de Dieu, je demande s’il n’y a donc, dans la pensée de Dieu, rien que : « tu feras »,
et « tu ne feras pas » ? N’y a-t-il point de grace, point de miséricorde, point de bonté ? Dieu ne manifestera-t-
il pas ce qu’il est ; ne révélera-t-il pas les profonds secrets de cet amour dont son ceeur est plein ? N’y a-t-il,
dans le caractere de Dieu, que de rigides exigences et de sévéres défenses ? S’il en était ainsi, il faudrait dire
que « Dieu est loi », au lieu de dire que « Dieu est amour ! » Mais, que son nom en soit béni, il y a dans le
cceur de Dieu plus que ne pourraient jamais exprimer les « dix paroles » prononcées sur la montagne en feu.
Si je veux savoir ce que Dieu est, je n’ai qu’a regarder a Christ, « car en lui habite toute la plénitude de la
déité corporellement » (Col. 2:9). « La loi a été donnée par Moise, la grace et la vérité vinrent par Jésus
Christ ». Il y avait, nécessairement, une mesure de vérité dans la loi ; elle contenait la vérité quant a ce que
I’homme devait étre. Comme tout ce qui émane de Dieu, elle était parfaite dans sa mesure, parfaite pour le
but en vue duquel elle avait été¢ donnée ; mais ce but n’était pas, en aucune manicre, de révéler la nature et le
caractére de Dieu devant des pécheurs coupables.

Il n’y avait dans la loi ni grace, ni miséricorde. « Si quelqu’un a méprisé la loi de Moise, il meurt sans
miséricorde » (Héb. 10:28). « L’homme qui aura pratiqué ces choses vivra par elles » (Lév. 18:5; Rom.
10:5). « Maudit qui n’accomplit pas les paroles de cette loi, en les pratiquant » (Deut. 27:26 ; comp. Gal.
3:10). Ce n’était pas 1a la grace ; la montagne de Sinai n’est pas le lieu ou il faille la chercher. L’Eternel s’y
révele environné d’une majesté terrible, au milieu de 1’obscurité, des ténebres, de la tempéte, des tonnerres et
des éclairs. Ces circonstances ne sont pas celles qui accompagnent une économie de grace et de miséricorde ;
mais elles convenaient parfaitement a une économie de vérité et de justice : et la loi était cela, et pas autre
chose !

Dans la loi, Dieu déclare ce que ’homme devrait étre, et le maudit, s’il ne 1’est pas. Or, quand ’homme
s’examine a la lumiere de la loi, il voit qu’il est précisément ce qu’elle condamne. Comment donc pourrait-il,
par la loi, obtenir la vie ? La loi propose la vie et la justice comme buts a ceux qui [’auront gardée ; mais elle
nous montre, dés le premier moment, que nous sommes dans un état de mort et d’iniquité, et que des le début
nous avons besoin des choses que la loi nous propose d’atteindre. Que faire donc ? Pour accomplir ce que la
loi exige, il faut que j’aie la vie ; et pour €tre ce que la loi veut que je sois, il faut que je posseéde la justice ; et



si je ne les ai pas ['une et I’autre, je suis « maudit » ; et le fait est que je n’ai ni 1’'une ni I"autre. Mais que
faire 7 — voila la question ? Que ceux qui « veulent étre docteurs de la loi » (1 Tim. 1:7) répondent ; qu’ils
répondent de maniére a satisfaire une conscience droite, courbée sous le double sentiment de la spiritualité et
de I’inflexibilité de la loi, et de leur propre nature charnelle impossible a corriger.

La vérité, comme [’ap6tre nous 1’apprend, c’est que « la loi est intervenue afin que la faute abondat »
(Rom. 5:20): tel est le but véritable de la loi. Elle est entrée afin de démontrer que le pécheur est
excessivement pécheur (Rom. 7:13), Elle était, dans un certain sens, comme un miroir parfait, envoyé du ciel
sur la terre, pour révéler a I’homme I’altération morale qu’il avait subie. Si je me place devant un miroir,
avec les habits en désordre, le miroir me fait voir le désordre, mais ne le redresse pas. Si je laisse tomber un
plomb parfaitement juste le long d’un tronc tortueux, le plomb me montre les déviations de I’arbre, mais ne
le redresse pas. Si je sors, pendant une nuit sombre, avec une lumiére, celle-ci me révele tous les obstacles et
toutes les difficultés qui se trouvent sur mon chemin, mais elle ne les 6te pas. En outre, ni le miroir, ni le
plomb, ni la lampe, ne créent les maux que chacun d’eux révele ; ils ne les créent, ni ne les otent, ils ne font
que les manifester. 11 en est de méme de la loi : elle ne crée pas le mal dans le coeur de ’homme, et elle ne
1’6te pas non plus ; seulement elle le met a nu, avec une infaillible exactitude.

« Que dirons-nous donc ? La loi est-elle péché ? Qu’ainsi n’advienne ! Mais je n’eusse pas connu le
péché, si ce n’elit été par la loi, car je n’eusse pas eu conscience de la convoitise, si la loi n’ett dit : Tu ne
convoiteras point » (Rom. 7:7). L’apotre ne dit pas que I’homme n’elit pas eu de « convoitise ». Non ; il dit
qu’il n’elit pas eu « conscience » de la convoitise. La convoitise était en lui, mais il I’ignorait jusqu’a ce que
la lampe du Tout-Puissant (Job 29:3), éclairant les chambres ténébreuses de son cceur, et manifesté le mal
qui s’y trouvait. Ainsi un homme, dans une chambre obscure, peut étre tout entouré de poussiere et de
confusion, sans qu’il puisse s’en apercevoir, a cause de I’obscurit¢ dans laquelle il est plongé ; mais qu’un
rayon de soleil entre, et aussitdt il distinguera tout. Les rayons du soleil créent-ils la poussiere ? Non,
assurément ; la poussiére est 1a, le soleil ne fait que la découvrir et la manifester : tel est I’effet que produit la
loi. Elle juge le caractére et la condition de I’homme ; elle prouve qu’il est pécheur et le renferme sous la
malédiction ; elle vient pour juger de ce qu’il est, et le maudit s’il n’est pas ce qu’elle lui dit qu’il doit étre.

Il y a donc une impossibilité manifeste a ce qu’un homme obtienne la vie et la justice par une chose qui
ne peut que le maudire; et a moins que la condition du pécheur et le caractere de la loi ne soient
completement changeés, la loi ne peut que maudire le pécheur. Elle est sans indulgence pour les infirmités, et
n’est pas satisfaite par une obéissance sincere, mais imparfaite ; si elle le devait étre, elle cesserait d’étre ce
qu’elle est : « sainte, juste, et bonne » (Rom. 7:12). C’est précisément parce que la loi est telle que le pécheur
ne peut pas obtenir la vie par son moyen. S’il pouvait obtenir la vie par elle, elle ne serait pas parfaite, ou
autrement lui ne serait pas pécheur. Il est impossible qu’un pécheur acquic¢re la vie par une loi parfaite ; car
par cela méme qu’elle est parfaite, il faut qu’elle le condamne.

Sa perfection absolue manifeste la ruine et la condamnation absolues de ’homme, et y met le sceau.
« C’est pourquoi nulle chair ne sera justifiée devant lui par des ceuvres de loi, car par la loi est la
connaissance du péché » (Rom. 3:20). L’apdtre ne dit pas : « par la loi est le péché », mais il dit : « par la loi
est la connaissance du péché ». « Car jusqu’a la loi, le péché était dans le monde, mais le péché n’est pas mis
en compte quand il n’y a pas de loi » (Rom. 5:13). Le péché était 1a, et il ne manquait que la loi pour le
développer sous forme de « transgression ». Si je dis a mon enfant : « tu ne toucheras pas a ce couteau », ma
défense méme révele la tendance de son cceur a faire sa propre volonté. Ma défense ne crée pas la tendance,
elle ne fait que la révéler.

L’apdtre Jean dit que « le péché est ’iniquité » (état ou marche sans loi) (1 Jean 3:4). L’expression de
« transgression de la loi », que nous trouvons dans certaines versions de ce passage, ne rend pas la vraie
pensée de I’Esprit. Pour qu’il y ait « transgression », il faut qu’une régle ou une ligne définie de conduite ait
été posée ; car transgresser, c’est franchir une ligne défendue. Telles sont les défenses de la loi : « tu ne
tueras point », « tu ne commettras point adultére », « tu ne déroberas point ». — Une loi ou régle est placée
devant moi, mais je découvre que j’ai en moi-méme les principes mémes contre lesquels ces défenses ont été
expressément dirigées ; bien plus, le fait méme qu’il m’est défendu de tuer, montre que le meurtre est dans
ma nature (comp. Rom. 3:15). Il serait inutile de me défendre de faire une chose, si je n’avais aucun
penchant a la faire ; mais la révélation de la volonté de Dieu, quant a ce que je devrais étre, rend manifeste la
tendance de ma volonté a étre ce que je ne devrais pas étre. Ceci est clair, et est parfaitement conforme avec
tout I’enseignement de I’apotre sur ce sujet.



Beaucoup de personnes, cependant, tout en admettant bien que nous ne pouvons pas obtenir la vie par la
loi, soutiennent en méme temps que la loi est la régle de notre vie. Mais 1’apdtre déclare que « tous ceux qui
sont sur le principe des ceuvres de loi sont sous malédiction » (Gal. 3:10). Peu importe leur condition
individuelle : s’ils sont sur le terrain de la loi, ils sont nécessairement sous la malédiction. Quelqu’un dira
peut-étre : « Je suis régénéré, je ne suis donc pas exposé a la malédiction » ; mais si la régénération ne
transporte pas un homme hors du terrain de la loi, elle ne peut le placer au-dela des limites de la malédiction.
Si le chrétien est sous la loi, il est exposé nécessairement a la malédiction de la loi. Mais qu’est-ce que la loi
a a faire avec la régénération ? Ou trouvons-nous qu’il soit question de la régénération dans ce chapitre 20 du
livre de I’Exode ? La loi n’a qu’une seule question a adresser a I’homme, question courte, sérieuse et directe,
savoir : « Es-tu ce que tu devrais étre ? » Si la réponse est négative, la loi ne peut que lancer ses terribles
anathémes et tuer ’homme. Et qui reconnaitra plus promptement et plus profondément qu’il n’est, en lui-
méme, rien moins que ce qu’il devrait étre, sinon [’homme vraiment régénéré ? Ainsi, s’il est sous la loi, il
est inévitablement sous la malédiction. Il n’est pas possible que la loi rabatte de ses exigences, ni qu’elle se
méle avec la grace. Les hommes, sentant qu’ils ne peuvent parvenir a s’élever jusqu’a la mesure de la loi,
cherchent toujours a rabaisser celle-ci jusqu’a eux ; mais ¢’est en vain. La loi demeure ce qu’elle est, dans
toute sa pureté, sa majesté et son austere inflexibilité ; et elle n’accepte rien moins qu’une obéissance
absolument parfaite ; et quel est I’homme, régénéré ou irrégénéré, qui puisse entreprendre d’obéir ainsi ? On
dira : « Nous avons la perfection en Christ ». Cela est vrai ; mais ce n’est pas par la loi, c’est par la grace, et
nous ne pouvons pas absolument confondre les deux économies. L’Ecriture nous enseigne longuement et
clairement que nous ne sommes pas justifiés par la loi ; mais la loi n’est pas non plus la régle de notre vie. Ce
qui ne peut que maudire ne peut jamais justifier, et ce qui ne peut que tuer ne peut pas €tre ce qui reégle et
gouverne la vie. Un homme pourrait tout aussi bien essayer de faire fortune par le bilan qui le constitue en
faillite.

La lecture du chapitre 15 des Actes nous apprend comment le Saint Esprit répond a toute tentative qu’on
voudrait faire de placer les croyants gentils sous la loi, comme régle de vie. « Et quelques-uns de la secte des
pharisiens, qui avaient cru, s’élevérent, disant qu’il faut les circoncire et leur enjoindre de garder la loi de
Moise » (vers. 5). L’insinuation ténébreuse et accablante de ces légalistes des premiers temps n’était pas
autre chose que le sifflement du serpent ancien. Mais la puissante énergie du Saint Esprit, et la voix unanime
des douze apdtres et de I’Eglise tout entiére, y répondirent comme nous lisons aux versets 7, 8: « Et une
grande discussion ayant eu lieu, Pierre se leva et leur dit : Hommes fréres, vous savez vous-mémes que, dés
les jours anciens, Dieu m’a choisi entre vous, afin que par ma bouche les nations ouissent : » — Quoi ? Les
exigences et les malédictions de /a loi de Moise ? Non, béni soit Dieu ! tel n’était pas le message qu’il
voulait faire entendre a I’oreille de pauvres pécheurs privés de toute force ; — mais qu’elles « ouissent la
parole de I’Evangile et qu’elles crussent ». Voila ce qui convenait au caractére et a la nature de Dieu, et ces
pharisiens qui s’¢levaient contre Barnabas et Saul, n’étaient pas envoyés par lui, loin de 1a ; ils n’apportaient
pas de bonnes nouvelles, et ne publiaient pas la paix ; leurs « pieds » n’étaient donc rien moins que « beaux »
aux yeux de Celui qui ne se plait qu’a la miséricorde.

« Maintenant donc, continue 1’apdtre, pourquoi tentez-vous Dieu, en mettant sur le cou des disciples un
joug que ni nos peres, ni nous, n’avons pu porter ? » (vers. 10). Ce langage est grave et sérieux. Dieu ne
voulait pas qu’on « mit au joug sur le cou » de ceux dont les cceurs avaient été affranchis par I’évangile de
paix ; il voulait plutot les exhorter a se tenir fermes dans la liberté de Christ et a ne pas étre « de nouveau
retenus sous un joug de servitude » (Gal. 5:1). Il ne voulait pas envoyer ceux qu’il avait recus dans son sein,
a « la montagne qui peut étre touchée », pour y étre terrifiés par « I’obscurité, les téncbres et la tempéte »
(Héb. 12). Comment pourrions-nous jamais admettre la pensée, que Dieu vouliit gouverner par la loi ceux
qu’il a regus en grace ? « Nous croyons, dit Pierre, étre sauvés par la grdce du Seigneur Jésus, de la méme
manieére qu’eux aussi » (Act. 15:11). Les Juifs qui avaient regu la loi, et les gentils qui ne 1’avaient pas recue,
devaient tous désormais étre « sauvés par grace ». Et non seulement ils devaient étre « sauvés par grace »,
mais ils devaient « se tenir fermes » dans la grice, et « croitre dans la grace » (Eph. 2:8 ; Gal. 5:1 ; 2 Pierre
3:18). Enseigner autre chose, c’était tenter Dieu. Ces pharisiens renversaient les fondements mémes de la foi
du chrétien ; et c’est ce que font tous ceux qui cherchent & mettre les croyants sous la loi. Il n’y a pas de mal
ou d’erreur plus abominable aux yeux du Seigneur que le 1égalisme. Ecoutez le langage énergique et les
accents de juste indignation dont le Saint Esprit se sert, a I’égard de ces docteurs de la loi : « Je voudrais que
ceux qui vous bouleversent se retranchassent méme » (Gal. 5:12).

Les pensées du Saint Esprit sont-elles changées au sujet de cette question ? N’est-ce plus « tenter Dieu »
que de mettre le joug de la loi sur le cou d’un pécheur ? Est-ce selon sa volonté de grace que la loi soit lue
tout au long aux pécheurs, comme une expression de la pensée de Dieu a leur égard ? Que le lecteur réponde



a ces questions, a la lumiere du chapitre 15 du livre des Actes et de 1’épitre aux Galates. Ces deux passages
de I’Ecriture suffiraient & eux seuls, s’il n’y en avait point d’autres, pour prouver que 1’intention de Dieu n’a
jamais été que « les nations dussent ouir la parole » de la loi. Si telle et été son intention, il aurait
assurément fait choix de quelqu’un pour la leur faire entendre. Mais non ; lorsque I’Eternel proclame sa « loi
terrible », il ne parla que dans une seule langue ; « ce que la loi dit, elle le dit a ceux qui sont sous la loi »
(Rom. 3:19) ; mais quand il publia la bonne nouvelle du salut par le sang de I’ Agneau, il parla la langue « de
toute nation d’entre ceux qui sont sous le ciel ». 1l parla de telle maniére que « chacun, dans son propre
langage », plt entendre le doux récit de la grace (Act. 2:1-11).

Lorsque Dieu proclama, du haut du Sinai, les dures exigences de 1’alliance des ceuvres, il ne s’adressa
qu’a un seul peuple, exclusivement ; sa voix ne fut entendue que dans les étroites limites du peuple juif. Mais
quand le Christ ressuscité envoya ses messagers de salut, il leur dit : « Allez dans tout le monde, et préchez
1’Evangile a toute la création » (Marc 16:15 ; comp. Luc 3:6). Le puissant fleuve de la grace de Dieu, dont le
lit avait été ouvert par le sang de I’ Agneau, devait, par 1’énergie irrésistible du Saint Esprit, déborder bien au-
dela de I’étroite enceinte d’Israél, et se répandre au large sur un monde souillé par le péché. 11 faut que toute
créature entende, dans sa propre langue, le message de paix, la parole de I’Evangile, la nouvelle du salut par
le sang de la croix. Enfin, et pour que rien ne manque pour donner a nos pauvres coeurs légaux la preuve que
le mont Sinai n’était nullement le lieu ou les secrets de Dieu furent révélés, le Saint Esprit a dit par la bouche
d’un prophéte et par celle d’un apétre : « Combien sont beaux les pieds de ceux qui annoncent de bonnes
choses » (Esaie 52:7 ; Rom. 10:15). Mais le méme Esprit dit de ceux qui voulaient étre docteurs de la loi :
« Je voudrais que ceux qui vous bouleversent se retranchassent méme ».

I1 est donc évident que la loi n’est ni le fondement de la vie pour le pécheur, ni la régle de la vie pour le
chrétien. Christ est tous les deux. Il est notre vie et la régle de notre vie. La loi ne peut que maudire et tuer.
Christ est notre vie et notre justice ; il a été fait malédiction pour nous en étant pendu au bois. Il descendit
dans le lieu ou le pécheur gisait, dans la mort et le jugement ; et nous ayant, par sa mort, déchargés de tout ce
qui était, ou pouvait étre contre nous, il est devenu, en résurrection, la source de la vie et le fondement de la
justice pour tous ceux qui croient en son nom. Possédant ainsi la vie et la justice en lui, nous sommes appelés
a marcher, non pas seulement comme la loi I’ordonne, mais a « marcher comme lui a marché » (1 Jean 2:6).
Il paraitra presque superflu d’affirmer que tuer, commettre adultére, dérober, sont des actes directement
opposés a la morale chrétienne. Mais si un chrétien réglait sa voie d’aprés ces commandements-1a, ou
d’aprés le décalogue tout entier, produirait-il ces fruits précieux et délicats dont nous parle 1’épitre aux
Ephésiens ? Les dix commandements améneraient-ils un voleur a ne plus voler, mais a travailler afin d’avoir
de quoi donner ? Transformeraient-ils jamais un voleur en un homme laborieux et honorable ? Non,
assurément. La loi dit : « Tu ne déroberas point » ; mais dit-elle aussi : « Va, et donne a celui qui est dans le
besoin ; va, donne a manger a ton ennemi, habille-le et bénis-le ? Va, et réjouis par ta bienveillance, par tes
actes de bonté, le cceur de celui qui n’a jamais cherché qu’a te nuire ? » Non, certainement ! et cependant si
j’étais sous la loi comme regle, elle ne pourrait que me maudire et me tuer. Comment cela se fait-il si la
sainteté chrétienne est tellement plus élevée ? Parce que je suis faible, et que la loi ne me donne aucune
force, ne me témoigne aucune miséricorde. La loi exige de la force de quelqu’un qui n’en a aucune, et elle le
maudit s’il n’en peut montrer. L’Evangile donne de la force a celui qui n’en a pas, et le bénit dans la
manifestation de cette force. La loi présente la vie comme but de I’obéissance ; I’Evangile donne la vie
comme le seul fondement véritable d’obéissance.

Mais pour ne pas fatiguer le lecteur a force d’arguments, je demande dans quelle partie du Nouveau
Testament il a trouvé la loi présentée comme régle de vie ? Evidemment ’apdtre n’avait pas cette pensée
lorsqu’il disait : « Car ni la circoncision, ni 1’incirconcision ne sont rien, mais une nouvelle création. Et a
I’égard de tous ceux qui marcheront selon cette régle, paix et miséricorde sur eux et sur 1’Israél de Dieu ! »
(Gal. 6:15, 16). Quelle « régle » ? La loi ? Non, mais la « nouvelle création ». Or, dans le chapitre 20 de
I’Exode, il n’est pas question d’une « nouvelle création » : au contraire, ce chapitre s’adresse a [’homme tel
qu’il est, dans son état naturel qui est de la vieille création, et le met a I’épreuve pour savoir ce qu’il est
véritablement en état de faire. Or, si la loi était la régle d’aprés laquelle les croyants doivent marcher, d’ou
vient que ’apotre prononce une bénédiction sur ceux qui marchent selon une régle tout a fait différente ?
Pourquoi ne dit-il pas: « a I’égard de tous ceux qui marchent selon la régle des dix commandements ? »
N’est-il pas évident, d’aprés ce passage encore, que 1’Eglise de Dieu a une régle plus élevée d’aprés laquelle
elle doit marcher ? Sans aucun doute. Bien que les dix commandements fassent incontestablement partie du
canon des livres inspirés, ils ne pouvaient jamais étre la régle de vie pour celui qui, par une grace infinie, a
été introduit dans une nouvelle création et a recu une vie nouvelle en Christ.

Mais, demandera-t-on, « la loi n’est-elle pas parfaite ? » Et si elle est parfaite, que voulez-vous de plus ?
La loi est divinement parfaite. Bien plus, c’est a cause de sa perfection méme que la loi maudit et tue ceux



qui ne sont pas parfaits en essayant de subsister devant elle. « La loi est spirituelle, mais moi je suis charnel »
(Rom. 7:14). 1l est enticrement impossible de se faire une idée juste de la perfection et de la spiritualité de la
loi. Mais alors, cette loi parfaite étant mise en contact avec I’humanité déchue, cette loi spirituelle
rencontrant « la pensée de la chair », ne peut « produire » que la « colére » et « I’inimitié » (Rom. 4:15 ; 8:7).
Pourquoi ? Est-ce parce que la loi n’est pas parfaite ? Au contraire, ¢’est parce qu’elle ’est, et que I’homme
est pécheur. Si I’homme était parfait, il accomplirait la loi selon toute sa perfection spirituelle ; et méme
I’apbtre nous enseigne que, quant aux vrais croyants, bien qu’ils portent encore en eux une nature
corrompue, « la juste exigence de la loi est accomplie en nous qui ne marchons pas selon la chair, mais selon
I’Esprit » (Rom. 8:4). « Celui qui aime les autres, a accompli la loi... L’amour ne fait point de mal au
prochain ; I’amour donc est la somme de la loi » (Rom. 13:8-10; comp. Gal. 5:14, 22, 23). Si j’aime
quelqu’un, je ne lui déroberai pas ce qui lui appartient, loin de 1a, je chercherai a lui faire tout le bien que je
pourrai. Tout cela est clair et facile a comprendre pour une ame spirituelle, et confond ceux qui veulent faire
de la loi le principe de la vie pour le pécheur, ou la régle de la vie pour le croyant.

Si nous considérons la loi, dans ses deux grands commandements, nous voyons qu’elle ordonne a
I’homme d’aimer Dieu de tout son cceur, de toute son ame et de toute sa pensée, et son prochain comme lui-
méme. Telle est la somme de la loi. Voila ce que la loi veut, et rien de moins. Mais quel est I’enfant déchu
d’Adam qui ait jamais répondu a cette double exigence de la loi ? Quel est ’homme qui pourrait dire qu’il
aime Dieu et son prochain ainsi ? « La pensée de la chair (c’est-a-dire la pensée que nous avons par nature)
est inimitié contre Dieu, car elle ne se soumet pas a la loi de Dieu, car aussi elle ne le peut pas » (Rom. 8:7).
L’homme hait Dieu et les voies de Dieu. Dieu est venu, dans la personne de Christ ; il s’est manifesté a
I’homme, non pas dans la splendeur accablante de sa majesté, mais avec tout le charme et la douceur d’une
grace et d’une condescendance parfaites. Quel en fut le résultat ? L’homme hait Dieu. « Maintenant ils ont et
vu, et hai, et moi et mon Pére » (Jean 15:24). Mais, dira-t-on : « I’homme devait aimer Dieu ». Sans doute ;
et s’il ne I’aime pas, il mérite la mort et la perdition éternelle. Mais la loi peut-elle produire cet amour dans le
cceur de ’homme ? Etait-ce 1a son but ? Nullement ; « car la loi produit la colére » ; « elle a été ajoutée a
cause des transgressions » ; « par la loi est la connaissance du péché » (Rom. 4:15 ; 3:20 ; Gal. 3:19). La loi
trouve I’homme dans un état d’inimitié contre Dieu ; et sans changer rien a cet état, car ce n’est pas son
affaire, elle lui commande d’aimer Dieu de tout son cceur, et le maudit s’il ne le fait pas. Il n’était pas du
ressort de la loi de changer ou d’améliorer la nature de I’homme, elle ne pouvait pas davantage Iui donner le
pouvoir de répondre a ses justes exigences. Elle dit : « Fais cela, et tu vivras ». Elle ordonnait a I’homme
d’aimer Dieu. Elle ne révélait pas ce que Dieu était pour I’homme, méme dans sa culpabilité et sa ruine ;
mais elle disait a I’homme ce qu’il devait étre pour Dieu. C’était la un terrible ministére ! Ce n’était pas le
déploiement des attraits puissants du caractére de Dieu, produisant chez I’homme une vraie repentance
envers Dieu, faisant fondre son cceur de glace, et élevant son ame a une affection et une adoration sincéres.
Non ; la loi était un commandement péremptoire d’aimer Dieu ; et au lieu de créer cet amour, la loi
« produisait la colére », non pas parce que Dieu ne devait pas étre aimé, mais parce que [’homme était un
pécheur.

Ensuite, « tu aimeras ton prochain comme toi-méme ». L’homme naturel aime-t-il son prochain comme
lui-méme ? Est-ce 1a le principe qui prévaut dans les chambres de commerce, a la bourse, dans les banques,
dans les marchés, et aux foires de ce monde ? Hélas ! non. L’homme n’aime pas son prochain comme il
s’aime lui-méme. Il le devrait sans doute ; et si sa condition était bonne, il le ferait. Mais il est dans une
condition totalement mauvaise, et a moins qu’il ne soit « né de nouveau » (Jean 3:3, 5), par la Parole et par
I’Esprit de Dieu, il ne peut ni « voir le royaume de Dieu, ni y entrer ». La loi ne peut pas produire cette
nouvelle naissance. Elle tue le « vieil homme », mais elle ne crée pas et ne peut pas créer le « nouvel
homme ». Nous savons que le Seigneur Jésus réunit a la fois, dans sa personne glorieuse, Dieu et notre
prochain ; attendu qu’il était, selon la vérité fondamentale de la doctrine chrétienne, « Dieu manifesté en
chair » (1 Tim. 3:16). Comment ’homme a-t-il traité¢ Jésus ? L’a-t-il aimé de tout son cceur et comme lui-
méme ? Tout au contraire. Il le crucifia entre deux brigands, apres avoir préféré un voleur et un meurtrier a
cet Etre béni, qui avait passé de lieu en lieu en faisant le bien (Act. 10:38) ; qui était descendu des demeures
éternelles de la lumiére et de ’amour, étant lui-méme la personnification vivante de cet amour et de cette
lumiére ; et dont le cceur était plein de la plus pure sympathie pour les besoins de I’humanité et dont la main
avait toujours €té préte a essuyer les larmes du pécheur, a soulager ses souffrances. Ainsi, en contemplant la
croix de Christ, nous y voyons la démonstration irrécusable du fait, qu’il n’est pas au pouvoir de la nature
humaine de garder la loi.



Apres tout ce que nous venons de voir, il y a un intérét particulier pour I’homme spirituel a observer la
position relative de Dieu et du pécheur, a la fin de ce mémorable chapitre. « Et I’Eternel dit 4 Moise : Tu
diras ainsi aux fils d’Israél :... Tu me feras un autel de terre, et tu sacrifieras dessus tes holocaustes et tes
sacrifices de prospérités, ton menu et ton gros bétail. En tout lieu ou je mettrai la mémoire de mon nom, je
viendrai a toi, et je te bénirai. Et si tu me fais un autel de pierres, tu ne le batiras point de pierres taillées ; car
si tu léves ton ciseau dessus, tu le profaneras. Et tu ne monteras point a mon autel par des degrés, afin que ta
nudité n’y soit pas découverte » (vers. 22-26).

Nous ne voyons pas ici I’homme dans la position de quelqu’un qui fait des ceuvres, mais dans celle
d’un adorateur ; et cela, a la fin de notre chapitre. Combien il est évident, d’apres ce fait, que 1’atmosphere
du mont Sinai n’est pas celle que Dieu veut faire respirer au pécheur, et que Sinai n’est pas le lieu ou Dieu et
I’homme puissent se rencontrer. « En tout lieu ou je mettrai la mémoire de mon nom, je viendrai a toi ; et je
te bénirai ». Et ce lieu, ou I’Eternel met la mémoire de son nom, ou il « vient » pour « bénir » son peuple
d’adorateurs, combien il est différent des terreurs de la montagne en feu !

Mais en outre, Dieu veut rencontrer le pécheur un autel de pierres non taillées et qui n’ait point de degrés,
— aun lieu de culte, dont 1’érection ne demande de ’homme aucun travail et dont I’approche n’exige de lui
aucun effort. Les pierres taillées par le travail de I’homme auraient souillé I’autel ; les degrés auraient
découvert la « nudité » humaine. Quel type admirable du centre de réunion auquel Dieu se rencontre
maintenant avec le pécheur, savoir la personne et I’ceuvre de son Fils Jésus-Christ, en qui toutes les
exigences de la loi, de la justice et de la conscience trouvent leur entiére satisfaction ! De tout temps, et en
tous lieux, I’homme a toujours été enclin a prendre son outil pour ériger son autel, et a s’en approcher par des
degrés de sa propre fabrication. Mais le résultat de toutes ces tentatives a été la « souillure » et la « nudité ».
« Et tous nous sommes devenus comme une chose impure, et toutes nos justices sont comme un vétement
souillé ; et nous sommes tous fanés comme une feuille » (Esaie 64:6). Qui oserait s’approcher de Dieu dans
un vétement « souillé » ? — ou se présenter pour adorer dans sa « nudité » ? Qu’y a-t-il de plus déplacé que
de penser a s’approcher de Dieu d’une manicre qui implique nécessairement soit la souillure, soit la nudité ?
Et néanmoins, c’est ce qui a lieu chaque fois que le pécheur, par ses propres efforts, veut se frayer un chemin
aupres de Dieu. Non seulement cet effort est inutile, mais il porte le sceau de la souillure et de la nudité. Dieu
s’est tellement approché du pécheur, et jusque dans les profondeurs mémes de sa ruine, qu’il n’y a nulle
nécessité a employer 1’outil de la 1égalité, ni a monter les degrés de la propre justice ; bien plus, c’est
manifester sa souillure et sa nudité que de le faire.

Tels sont les principes par lesquels le Saint Esprit termine cette partie remarquable du livre inspiré.
Puissent-ils étre écrits, d’une maniére ineffagcable, dans nos cceurs, afin que nous comprenions plus
clairement et plus complétement la différence essentielle qui existe entre la /oi et la grace !

1.17 - Chapitres 21-23

L’étude de cette partie du livre de I’Exode est éminemment propre a remplir le cceur d’admiration en
présence de I’insondable sagesse et de la bonté infinie de Dieu. Nous sommes rendus capables de nous
former quelque idée d’un royaume, gouverné par des lois établies par Dieu, en méme temps que nous
apprenons a voir la merveilleuse condescendance de celui qui, bien qu’il soit le grand Dieu du ciel et de la
terre, peut néanmoins s’abaisser jusqu’a juger entre homme et homme au sujet de la mort d’un beeuf (22:10) ;
de prét sur gage d’un vétement (vers. 26) ; ou de la perte de la dent d’un esclave (21:27). Qui est semblable a
I’Eternel notre Dieu, qui s’abaisse pour regarder dans les cieux et sur la terre ? Il gouverne ’univers, et
s’occupe du vétement d’une de ses créatures. Il dirige le vol de ’aigle et prend connaissance du vermisseau
qui rampe. Il s’abaisse pour régler les mouvements de ces astres sans nombre qui se meuvent dans I’espace,
et pour enregistrer la chute d’un passereau !

Le caractére des jugements présentés dans le chapitre 21 renferme pour nous un double enseignement.
Ces jugements et ces ordonnances rendent un double témoignage, nous apportent un double message et
présentent a nos yeux un tableau a deux faces. Ils nous parlent de Dieu, et de ’homme.

Premierement, quant a Dieu, nous le voyons décréter des lois d’une stricte, impartiale et parfaite justice.
« (Eil pour ceil, dent pour dent, main pour main, pied pour pied, brilure pour brilure, blessure pour blessure,
meurtrissure pour meurtrissure » (vers. 24, 25). Tel était le caractére des lois, des statuts et des jugements,
par lesquels Dieu gouvernait son royaume terrestre d’Israél. Il avait pourvu a tout ; il faisait droit a chacun a



tous égards ; il n’y avait aucune partialité, nulle acception de personne, nulle distinction entre riche et
pauvre. La balance, dans laquelle les droits de chacun étaient pesés, était réglée avec une exactitude divine,
en sorte que nul ne pouvait justement se plaindre de la décision. La robe immaculée de la justice ne pouvait
étre souillée par les taches de la séduction, de la corruption et de la partialité. L’ceil et la main d’un
Législateur divin prenaient soin de tout, et I’Exécuteur divin traitait chaque coupable avec une rigueur
inflexible. L’arme de la justice ne frappait que la té€te du coupable, tandis que toute ame obéissante était
maintenue dans la jouissance de tous ses droits et de tous ses privileges.

Ensuite, pour ce qui concerne I’homme, il est impossible de parcourir ces lois sans étre frappé de la
révélation indirecte, mais réelle, qu’elles renferment a 1’égard de 1’affreuse dépravation de sa nature. Le fait
que I’Eternel ait di promulguer des lois contre certains crimes, prouve que 1’homme était capable de les
commettre ; si ces choses n’avaient pas €té possibles et que la tendance vers ces crimes n’e(it pas existé chez
I’homme, les lois n’auraient pas ¢té¢ nécessaires. Or il y a un grand nombre de personnes qui, a 1’ouie des
grossic¢res abominations défendues dans ces chapitres, seraient portées a dire comme Hazaél : « Mais qu’est
ton serviteur, un chien, pour qu’il fasse cette grande chose ? » (2 Rois 8:13) Mais ceux qui parlent ainsi ne
sont pas encore descendus dans les profonds abimes de leur propre coeur ; car bien que quelques-uns des
crimes, défendus ici, semblent placer I’homme, quant a ses habitudes et a ses inclinations, au-dessous du
niveau d’un chien, ces statuts mémes prouvent cependant, d’une maniére incontestable, que I’homme le plus
cultivé porte avec lui le germe des plus ténébreuses et des plus épouvantables abominations. Pour qui ces lois
furent-elles données ? Pour I homme. Etaient-elles nécessaires ? Sans aucun doute. Or elles auraient été
entiérement superflues, si I’homme avait été incapable de commettre les péchés auxquels elles ont trait. Mais
I’homme est capable de toutes ces choses ; et ainsi nous voyons qu’il est tombé¢ le plus bas possible, que sa
nature est entierement corrompue, que du sommet de la téte a la plante des pieds il n’y a rien d’entier en lui
(comp. Esa. 1 ; Rom. 3:9-18).

Comment un étre pareil pourra-t-il jamais se tenir, sans crainte, dans la lumiére du trone Dieu ? Comment
pourra-t-il subsister dans le Saint des Saints, rester debout sur la mer de verre ? Comment entrera-t-il par les
portes de perles et marchera-t-il dans la rue d’or de la sainte Jérusalem ? (Apoc. 4:6 ; 21:21). La réponse a
ces questions révele a nos yeux les merveilles de ’amour qui nous sauva, et la puissance éternelle du sang de
I’Agneau. Quelque grande que soit la chute de I’homme, I’amour de Dieu est plus grand encore ; quelque
noir que soit son crime, le sang de Jésus peut I’effacer parfaitement, quelque large que soit 1’abime qui
sépare I’homme de Dieu, la croix y a dressé un chemin. Dieu est descendu jusqu’au pécheur, afin de 1’¢élever
a une faveur infinie, dans une union éternelle avec son propre Fils. Nous avons bien lieu de nous écrier :
« Voyez de quel amour le Pére nous a fait don, que nous soyons appelés enfants de Dieu » (1 Jean 3:1).
L’amour de Dieu pouvait seul sonder la misére de I’homme, et le sang de Christ seul surpasser sa culpabilité.
Mais maintenant la profondeur méme de la ruine de I’homme magnifie "amour qui 1’a sondée, et
I’immensité du crime célebre la puissance du sang qui peut I’effacer. Le plus vil pécheur qui croit en Jésus
peut se réjouir dans 1’assurance que Dieu le voit, et le déclare « tout net » (Jean 13:10).

Tel est donc le double enseignement que I’on peut retirer de ces lois et de ces ordonnances, quand on les
considére dans leur ensemble : et plus aussi nous les examinerons en détail, plus nous en apprécierons la
perfection et la beauté. Prenez, par exemple, la toute premicre de ces ordonnances, savoir celle qui se
rapporte au serviteur hébreu : « Si tu achétes un serviteur hébreu, il servira six années, et, la septicme, il
sortira libre, gratuitement. S’il est venu seul, il sortira seul ; s’il avait une femme, sa femme sortira avec lui.
Si son maitre lui a donné une femme, et qu’elle lui ait enfanté des fils ou des filles, la femme et ses enfants
seront a son maitre, et lui, il sortira seul. Mais si le serviteur dit positivement : J’aime mon maitre, ma femme
et mes enfants, je ne veux pas sortir libre ; alors son maitre le fera venir devant les juges, et le fera approcher
de la porte ou du poteau, et son maitre lui percera 1’oreille avec un poingon ; et il le servira a toujours »
(chap. 21:2-6). Le serviteur était parfaitement libre pour ce qui le concernait personnellement. Il avait fait
tout ce qu’on pouvait exiger de Iui, et pouvait donc s’en aller ou bon lui semblait, dans une liberté
incontestée ; mais par affection pour son maitre, pour sa femme et ses enfants, il pouvait se soumettre
volontairement a une servitude perpétuelle ; et non seulement cela, mais il pouvait vouloir porter encore,
dans son corps, les marques de cette servitude.

Le lecteur intelligent reconnaitra facilement comment tout ceci s’applique au Seigneur Jésus. En lui, nous
voyons Celui qui était dans le sein du Pére, avant que les mondes fussent, — I’objet de ses éternelles délices,
— et qui aurait pu, pour toute 1’éternité, occuper cette place qui lui appartenait personnellement, et que rien
ne I’obligeait a abandonner, sinon cette obligation que 1’amour ineffable créa et inspira. Mais tel était son



amour pour le Pére, des desseins et de la gloire duquel il s’agissait, et tel était son amour pour I’Eglise et
chacun de ses membres qu’il voulait sauver, qu’il descendit volontairement sur la terre, et s’anéantit lui-
méme jusqu’a prendre la forme d’un serviteur et les marques d’une servitude perpétuelle, s’abaissant et se
rendant obéissant jusqu’a la mort, a la mort méme de la croix. Le Psaume 40:6, nous présente le Christ dans
cette position d’obéissance : « Tu m’as creusé des oreilles », paroles interprétées, Héb. 10:5, par : « Tu m’as
formé un corps ». Ce Psaume 40 est I’expression du dévouement de Christ & Dieu pour faire sa volonté :
« Alors j’ai dit : Voici, je viens ; il est écrit de moi dans le rouleau du livre. C’est mes délices, 6 mon Dieu,
de faire ce qui est ton bon plaisir, et ta loi est au-dedans de mes entrailles » (vers. 7, 8). Il vint pour faire la
volonté de Dieu, quelle qu’elle fat. Il ne fit jamais sa propre volonté, pas méme en recevant a lui et en
sauvant des pécheurs, bien que slirement son coeur aimant et toutes ses affections fussent en pleine activité
dans cette ceuvre glorieuse. Toutefois, il ne regoit a lui et ne sauve que comme serviteur des conseils du Pére.
« Tout ce que le Pére me donne viendra a moi ; et je ne mettrai point dehors celui qui vient a moi ; car je suis
descendu du ciel, non pour faire ma volonté, mais la volonté de Celui qui m’a envoyé. Or c’est ici la volonté
de Celui qui m’a envoyé : que je ne perde rien de tout ce qu’il m’a donné, mais que je le ressuscite au dernier
jour » (Jean 6:37-39 ; comp. Matt. 20:23).

La position de serviteur que prend le Seigneur Jésus, s’offre a nous ici de la maniére la plus intéressante.
En grace parfaite, il se considére comme responsable de recevoir tous ceux qui sont compris dans les
conseils de Dieu ; et non seulement de les recevoir, mais de les garder a travers toutes les difficultés et les
épreuves de leur pélerinage ici-bas, méme au moment de la mort, si elle doit venir pour eux, et de les
ressusciter tous au dernier jour. Dans quelle sécurité parfaite se trouve placé le plus faible membre de
I’Eglise de Dieu! Il est 1’objet des conseils éternels de Dieu, et Jésus est fait le garant de leur
accomplissement. Jésus aime le Pére, et I'intensité de cet amour est la mesure de la sécurité de chacun des
membres de la famille rachetée. Le salut du pécheur, qui croit au nom du Fils de Dieu, n’est, dans un sens,
que I’expression de I’amour de Christ pour le Pére. Si un seul de ceux qui croient au nom du Fils de Dieu
pouvait périr, par quelque cause que ce soit, ce fait indiquerait que le Seigneur Jésus a été incapable
d’accomplir la volonté de Dieu, ce qui ne serait rien moins qu’un blasphéme positif contre son saint nom,
auquel soit tout honneur et toute majesté pendant 1’éternité des siccles !

Nous avons donc, dans le serviteur hébreu, un type de Christ dans son dévouement parfait au Pére. Mais
il y a plus que cela encore. « J’aime ma femme et mes enfants ». « Christ a aimé [’assemblée et s’est livré
lui-méme pour elle, afin qu’il la sanctifidt, en la purifiant par le lavage d’eau par parole ; afin que lui se
présentat I’assemblée, a lui-méme, glorieuse, n’ayant ni tache, ni ride, ni rien de semblable, mais afin qu’elle
fit sainte et irréprochable » (Eph. 5:25-27). Il y a plusieurs autres passages de I’Ecriture qui nous présentent
Christ comme 1’antitype du serviteur hébreu, dans son amour pour 1’Eglise comme corps, et pour tous les
croyants individuellement. Le lecteur trouvera un enseignement spécial sur ce sujet dans le chapitre 13 de
1’Evangile de Matthieu ; dans les chapitres 10 et 13 de Jean et dans le chapitre 2 de I’épitre aux Hébreux.

L’intelligence de cet amour de Jésus ne peut que produire dans nos cceurs un ardent dévouement pour
Celui qui a pu manifester un amour aussi pur, aussi parfait et aussi désintéressé. Comment la femme et les
enfants du serviteur hébreu n’auraient-ils pas aimé celui qui, pour rester avec eux, renongait volontairement
et pour toujours a sa liberté ? Et I’amour représenté dans le type, qu’est-il en comparaison de celui qui brille
dans ’antitype ? « L’amour du Christ... surpasse toute connaissance » (Eph. 3:19). L’amour du Christ le
porta a penser a nous avant que les mondes fussent, a nous visiter quand ’accomplissement du temps fut
venu, a se rendre, de sa libre volonté, vers le poteau de la porte, a souffrir pour nous sur la croix, afin qu’il
plt nous élever jusqu’a lui, pour faire de nous ses compagnons dans son royaume et dans sa gloire éternelle.

Je serais entrainé trop loin, si je voulais faire une exposition compléte des autres statuts et jugements
contenus dans ces chapitres (*). Je remarquerai seulement, en terminant, qu’il est impossible de lire ces
passages sans que le cceur soit rempli d’adoration devant cette profonde sagesse, cette parfaite justice, en
méme temps que ces tendres égards qui se montrent partout : ils laissent dans I’ame la conviction profonde,
que celui qui a parlé dans ces chapitres est le Dieu « seul vrai », « seul sage », et infiniment miséricordieux.

(*) Je désire faire remarquer ici, une fois pour toutes, que I’examen des fétes dont il est question au
chapitre 23:14-19, et des offrandes mentionnées au chapitre 29, sera plus a sa place quand nous en viendrons
a I’étude du Lévitique.



Puissent toutes nos méditations sur sa Parole éternelle, avoir pour effet d’amener nos dmes a 1’adoration
de Celui dont les voies parfaites et les glorieux attributs brillent, dans cette Parole, de tout leur éclat, pour la
joie et I’édification de son peuple racheté !

1.18 - Chapitre 24

Ce chapitre s’ouvre par une expression qui caractérise remarquablement 1’économie mosaique tout
entiére : « Et il dit &8 Moise : Monte vers ’Eternel, toi et Aaron, Nadab et Abihu, et soixante-dix des anciens
d’Israél, et vous vous prosternerez de loin; et Moise s’approchera seul de I’Eternel ; mais eux ne
s’ approcheront pas, et le peuple ne montera pasavec lui» (vers. 1, 2). Nulle part, dans toutes les
ordonnances de la loi, nous ne trouvons ces précieuses paroles : « Venez, approchez ! » Non ! de semblables
paroles ne pouvaient se faire entendre du haut du Sinai, ni du milieu des ombres de la loi. Elles ne pouvaient
étre prononcées que de I’autre coté de la tombe vide de Jésus, ou le sang de la croix avait ouvert une
perspective sans nuage pour le regard de la foi. Les paroles : «de loin » caractérisent la loi, comme
I’expression : « approchez » caractérise 1’Evangile. Sous la loi, I’ceuvre qui pouvait donner a un pécheur le
droit de s’approcher n’était jamais faite. L’homme n’avait pas obéi, comme il s’était engagé a le faire ; et « le
sang du taureau et de bouc » (Lév. 16:18) ne pouvait ni expier son péché, ni donner la paix a sa conscience ;
c’est pourquoi il fallait qu’il se tint « loin ». Les veeux que I’homme avait faits étaient violé€s, et le péché de
I’homme n’était pas lavé ; comment donc I’homme aurait-il pu s’approcher ? Le sang de dix mille taureaux
n’aurait pu effacer une seule des taches qui souillaient sa conscience, ni lui donner le sentiment paisible de la
proximité d’un Dieu de grace, juste et justifiant.

Cependant la « premiére alliance » (Héb. 9) est ici consacrée avec du sang. Moise batit un autel au pied
de la montagne, ayant « douze pierres, selon le nombre des tribus des fils d’Israél » (comp. Jos. 4, et 1 Rois
18:31). « Et il envoya des jeunes hommes des fils d’Israél, qui offrirent des holocaustes, et sacrifierent des
taureaux a 1’Eternel en sacrifices de prospérités. Et Moise prit la moitié du sang et le mit dans des bassins ; et
de la moitié du sang il fit aspersion sur ’autel... Et Moise prit le sang, et en fit aspersion sur le peuple, et
dit : Voici le sang de I’alliance que 1’Eternel a faite avec vous selon toutes ces paroles » (vers. 3, 6, 8). Bien
que, comme 1’apotre nous I’apprend, il soit « impossible que le sang de taureaux et de boucs 6te les péchés »,
il sanctifiait néanmoins « pour la pureté de la chair » (Héb. 10:4 ; 9:13) ; et comme « ombre des biens a
venir » (Héb. 10:1), il servait a maintenir le peuple en relation avec 1’Eternel.

« Et Moise et Aaron, Nadab et Abihu, et soixante-dix des anciens d’Israél montérent ; et ils virent le Dieu
d’Isragl, et sous ses pieds comme un ouvrage de saphir transparent, et comme le ciel méme en pureté. Et il ne
porta point sa main sur les nobles d’entre les fils d’Israél : ils virent Dieu, et ils mangérent et burent » (vers.
9-11). C’était 1a la manifestation du « Dieu d’Israél », en lumicre et en pureté, en majesté et en sainteté. Ce
n’était pas la révélation des affections du Pére ni les doux accents de la voix d’un Pere, répandant la paix et
la confiance dans le cceur. Non ; « "ouvrage de saphir transparent » révélait cette pureté et cette lumicre
inaccessibles, qui ne pouvaient que dire au pécheur de se tenir « loin ». Toutefois, « ils virent Dieu, et ils
manggrent et burent » ; preuve touchante de la longanimité et de la miséricorde divines, comme aussi de la
puissance du sang !

En ne considérant cette scéne tout entiére que comme une image, elle renferme beaucoup de choses qui
sont faites pour intéresser le coeur. Il y a en bas le camp, et en haut le pavé de saphir ; mais 1’autel, au pied de
la montagne, nous parle de ce chemin par lequel le pécheur peut se soustraire a la corruption de sa nature, et
s’¢lever jusque dans la présence de Dieu pour y faire la féte et adorer dans une parfaite paix. Le sang qui
coulait autour de I’autel était le seul droit de I’homme a subsister dans la présence de cette gloire, qui « était
comme un feu dévorant ... aux yeux des fils d’Israél » (vers. 17).

« Et Moise entra au milieu de la nuée, et monta sur la montagne ; et Moise fut sur la montagne quarante
jours et quarante nuits ». C’était 1a, véritablement, pour Moise, une haute et sainte position. Il était appelé
loin de la terre et des choses de la terre. Isolé des influences de la nature, il est renfermé avec Dieu, pour
entendre de sa bouche les profonds mysteres de la personne et de 1’ceuvre de Christ, tels que nous les
représente le tabernacle dans toute sa structure et ses accessoires, si pleins de signification, « les images des
choses qui sont dans les cieux » (Héb. 9:23). Dieu savait bien quelle serait la fin de I’alliance d’ceuvres de
I’homme ; mais il montre a Moise, dans des types et des ombres, ses propres pensées d’amour et ses conseils
de grace, manifestés en Christ et rendus fermes par lui.



Bénie soit a jamais la grace qui ne nous a pas laissés sous une alliance d’ceuvres. Béni soit Celui qui a
imposé silence pour nous aux tonnerres de la loi et éteint les flammes de Sinai, par « le sang de 1’alliance
éternelle » (Héb. 13:20), et qui nous a donné une paix que nulle puissance de la terre ou de I’enfer ne peut
ébranler. « A Celui qui nous aime et qui nous a lavés de nos péchés dans son sang ; — et il nous a fait un
royaume, des sacrificateurs pour son Dieu et Pére ; — a lui la gloire et la force aux si¢cles des siecles !
Amen » (Apocalypse 1).

1.19 - Chapitre 25

Ce chapitre est le commencement de ['un des plus riches filons de la mine inépuisable des écrits
inspirés : chaque coup de pioche met au jour des richesses nouvelles. Nous connaissons le seul outil avec
lequel on puisse travailler dans une mine pareille, savoir le ministére spécial du Saint Esprit. La nature ne
peut rien faire ici ; la raison est aveugle ; I’imagination est complétement inutile, I’intelligence la plus élevee,
au lieu d’étre en état d’interpréter les symboles sacrés, ressemble plutdt & une chauve-souris devant I’éclat du
soleil, se heurtant aveuglément contre les objets qu’elle est incapable de discerner. 1l faut tenir dehors notre
raison et notre imagination et, avec un cceur sobre, un ceil simple et des pensées spirituelles, entrer dans les
saints parvis pour contempler de prés tous ces détails si pleins de signification. Le Saint Esprit seul peut nous
guider dans I’enceinte sacrée de la maison de 1’Eternel, et interpréter a nos mes la véritable portée de tout ce
qui s’y présente a notre vue. Vouloir expliquer ces choses a I’aide des facultés non sanctifiées de
I’intelligence, est plus absurde que d’essayer de réparer une montre avec les tenailles et le marteau d’un
forgeron. « Les images des choses qui sont dans les cieux » (Héb. 9:23) ne peuvent étre interprétées par
I’intelligence naturelle la plus cultivée ; elles doivent étre considérées a la lumiere du ciel. La terre n’a
aucune clarté qui puisse en développer les beautés ; Celui qui a produit les images est seul capable
d’expliquer ce qu’elles signifient, celui qui a donné les symboles peut seul les interpréter.

Pour I’ceil de ’homme, il semblerait qu’il n’y a pas d’ordre dans la maniere dont le Saint Esprit nous
présente toute 1’ordonnance du tabernacle ; mais il en est tout autrement : I’ordre le plus parfait, la précision
la plus remarquable, et 1’exactitude la plus minutieuse régnent partout. Les chapitres 25 a 30 forment une
partie distincte du livre de I’Exode. Cette partie se subdivise en deux autres sections, dont la premiére se
termine au chapitre 27, verset 19, et la seconde a la fin du chapitre 30. La premiére commence par la
description de 1’arche du témoignage au-dedans du voile, et se termine par celle de I’autel d’airain et du
parvis o il était placé. Nous y trouvons donc, en premier lieu, le trone judiciaire de 1’Eternel, sur lequel était
assis le Seigneur de toute la terre ; puis nous sommes conduits au lieu ot I’Eternel rencontrait le pécheur,
dans la puissance et en vertu d’une expiation accomplie. Ensuite, dans la seconde partie, nous apprenons
comment I’homme s’approche de Dieu ; quels sont les priviléges, les honneurs et les responsabilités de ceux
qui, comme sacrificateurs, pouvaient s’approcher de la présence divine, pour y rendre culte et jouir de sa
communion.

L’ordre est donc parfait et magnifique. Il ne peut en étre autrement, puisque cet ordre est divin. L’arche et
’autel d’airain en forment en quelque sorte les deux extrémités. La premiére était le trone de Dieu, établi en
« justice et en jugement » (Ps. 89:14) ; le dernier était le lieu ou le pécheur pouvait s’approcher, ou « la bonté
et la vérité » marchaient devant la face de I’Eternel. L’homme, par lui-méme, n’avait pas la liberté de
s’approcher de I’arche pour y trouver Dieu, car « le chemin des lieux saints n’était pas encore manifesté »
(Héb. 9:8). Mais Dieu pouvait venir a 1’autel d’airain, pour y rencontrer ’homme comme pécheur ! « La
justice et le jugement » ne pouvaient pas admettre le pécheur dans le lieu saint ; mais « la bonté et la vérité »
pouvaient en faire sortir Dieu, non dans cet éclat et cette majesté dans lesquels il apparaissait d’habitude
entre les soutiens mystiques de son trone, « les chérubins de gloire », mais dans ce ministére de grace qui
nous est représenté symboliquement par les ustensiles et les ordonnances du tabernacle.

Tout ceci est bien propre a nous rappeler le chemin dans lequel a marché Celui que tous ces types
préfiguraient, et qui est la substance de toutes ces ombres. Il descendit du trone éternel de Dieu dans les
cieux jusqu’aux profondeurs de la croix du Calvaire ; il quitta les gloires du ciel pour la honte de la croix,
afin de pouvoir introduire son peuple racheté, pardonné et regu en grace, devant ce méme trone qu’il avait
abandonné a cause de lui. Le Seigneur Jésus, par sa personne et par son ceuvre, comble tout I’espace qui
sépare le trone de Dieu de la poussiére de la mort, comme aussi la poussiere de la mort du trone de Dieu



(comp. Eph. 4:9, 10). En Lui, Dieu est descendu, en parfaite grace, jusqu’au pécheur ; en lui, le pécheur est
amené, en justice parfaite, jusqu’a Dieu. Tout le chemin, de I’arche a 1’autel d’airain, portait ’empreinte de
I’amour ; et tout le chemin, de I’autel d’airain a ’arche, était aspergé du sang de ’expiation (voyez Lév. 1:5 ;
3:2; 4:6, 7, 16-18, 30, 34, etc.; 16:14-19; Héb. 9:6-12); et 1’adorateur, en passant par ce chemin
merveilleux, voit le nom de Jésus imprimé sur tout ce qui s’offre a sa vue ! Puisse ce nom étre plus cher a
nos ceeurs !

Poursuivons maintenant I’examen des chapitres dans leur ordre. Il est intéressant de remarquer que la
premiére chose que 1’Eternel communique a Moise, est ce dessein de sa miséricorde selon lequel il veut
s’établir un sanctuaire ou une sainte demeure au milieu de son peuple, un sanctuaire composé de matériaux
qui ont trait et se rapportent directement a Christ, a sa personne, a son ceuvre, et au fruit précieux de cette
ceuvre, tels qu’ils apparaissent dans la lumiére, — la puissance et les graces diverses du Saint Esprit. En
outre, ces matériaux étaient le fruit odoriférant de la grace de Dieu, les offrandes volontaires de coeurs
dévoués. L’Eternel, que « les cieux, et les cieux des cieux ne peuvent contenir » (1 Rois 8:27), consentait,
dans sa grace, a habiter dans une tente, construite pour lui par ceux dont I’ardent désir était de saluer sa
présence au milieu d’eux. Cette tente ou ce tabernacle peut étre envisagé de deux manicres : d’abord comme
étant « une image des choses qui sont dans les cieux » ; ensuite, comme présentant un type du corps de
Christ. Les différents matériaux dont il était composé se présenteront a nous a mesure que nous avancerons
dans notre étude.

Nous allons considérer maintenant les trois grands sujets que ce chapitre place devant nous, savoir :
I’arche, la table, le chandelier.

L’arche du témoignage occupe la premicre place dans les communications divines faites a Moise : sa
position aussi, dans le tabernacle, était trés particuliére. Enfermée au-dedans du voile, dans le saint des
saints, elle formait la base du trone de 1’Eternel. Son nom méme indique a I’4me toute son importance : une
arche est destinée a conserver infact ce que 1’on y renferme. Ce fut dans une arche que No¢ et sa famille,
avec toutes les espéces d’animaux de la création, furent transportés en stireté, par-dessus les vagues et les
flots du jugement qui couvraient la terre. Ce fut une « arche » (*) qui, comme nous 1’avons vu au chap. 2 de
ce livre, fut le vaisseau de la foi pour préserver « un bel enfant » des eaux de la mort. Quand il est donc
question de « I’arche de 1’alliance » (Nomb. 10:33 ; Deut. 31:9 ; Jér. 3:16 ; Héb. 9:4), nous devons penser
que Dieu destinait cette arche a garder intacte son alliance, au milieu d’un peuple sujet a I’erreur. C’est dans
cette arche, comme nous le savons, que les secondes tables de la loi furent déposées : les premicres avaient
été brisées au pied de la montagne (Ex. 32:19), pour montrer que 1’alliance de I’homme était rompue, que
son ceuvre ne pouvait jamais, en aucune maniére, former la base du tréne de gouvernement de I’Eternel. « La
justice et le jugement sont la base de son trone », soit au point de vue terrestre, soit au point de vue céleste.
L’arche ne pouvait pas, dans son enceinte sanctifiée, contenir des tables rompues. L’homme pouvait faillir
dans I’accomplissement du veeu qu’il avait fait volontairement, de son propre mouvement ; mais il faut que
la loi de Dieu soit conservée dans toute son intégrité et sa divine perfection. Si Dieu établissait son trone au
milieu de son peuple, il ne pouvait le faire que d’une maniere qui fit digne de lui-méme. Le principe et la
mesure de son jugement et de son gouvernement doivent étre parfaits.

(*) Le mot employé, Ex. 2:3 est le méme que celui dont Dieu se sert Gen. 6:14.

« Et tu feras des barres de bois de sittim, et tu les plaqueras d’or ; et tu feras entrer les barres dans les
anneaux, aux coOtés de 1’arche, pour porter ’arche par elles » (vers. 13, 14). L’arche de 1’alliance devait
accompagner le peuple dans tous ses voyages ; elle ne s’arréta jamais tant que les Israélites furent une armée
en campagne ; elle allait d’un lieu a ’autre dans le désert ; elle marcha devant le peuple au milieu du
Jourdain ; elle fut le point de ralliement d’Israél dans toutes les guerres de Canaan ; elle était le gage certain
et assuré de la puissance partout ou elle allait. Nul pouvoir de I’ennemi ne pouvait subsister devant ce qui
était I’expression bien connue de la présence et de la puissance de Dieu. L’arche devait étre la compagne de
voyage d’Israé€l dans le désert ; et les « barres » et les « anneaux » étaient la juste expression de son caractere
voyageur.

Toutefois, 1’arche ne devait pas toujours voyager. Les « afflictions de David » (Ps. 132:1), ainsi que les
guerres d’Israél, devaient prendre fin. Cette pri¢re : « Léve-toi, Eternel ! pour entrer dans ton repos, toi,
et ['arche de ta force ! » (Ps. 132:8), devait encore monter vers Dieu et étre exaucée. Cette sublime requéte



eut un accomplissement partiel aux jours glorieux de Salomon, alors que « les sacrificateurs firent entrer
’arche de Palliance de I’Eternel en son lieu, dans 1’oracle de la maison, dans le lieu trés saint, sous les ailes
des chérubins ; car les chérubins étendaient les ailes sur le lieu de I’arche, et les chérubins couvraient 1’arche
et ses barres par-dessus. Et les barres étaient longues, de sorte que les bouts des barres se voyaient depuis le
lieu saint, sur le devant de I’oracle ; mais ils ne se voyaient pas du dehors, et elles sont 1a jusqu’a ce jour » (1
Rois 8:6-8). Le sable du désert devait faire place au sol d’or du temple (1 Rois 6:30). Le pélerinage de
I’arche était arrivé a son terme ; il n’y avait « point d’adversaire, ni d’événement facheux » (1 Rois 5:4), et
ainsi, « ils retirérent les barres en dedans ».

Et ce n’est pas la la seule différence entre 1’arche dans le tabernacle et I’arche dans le temple. L’apotre,
en parlant de I’arche dans le désert, la décrit comme « 1’arche de I’alliance, entiérement couverte d’or tout
autour, dans laquelle était la cruche d’or qui renfermait la manne, et la verge d’Aaron qui avait bourgeonné,
et les tables de I’alliance » (Héb. 9:4). Telles étaient 1’arche et les choses qu’elle contenait pendant ses
voyages dans le désert : elle renfermait donc la cruche de manne, mémorial de la fidélité de I’Eternel a
pourvoir dans le désert aux besoins de son peuple racheté ; puis la verge d’Aaron, « comme signe aux fils de
rébellion », pour faire « cesser leurs murmures » (comp. Ex. 16:32-34 et Nomb. 17:10). Mais quand le
moment fut arrivé, auquel « les barres » devaient étre « retirées en dedans », quand les voyages et les guerres
d’Israél eurent pris fin, quand la maison « trés grande en renom et en beauté » (1 Chr. 22:5) eut été achevée,
quand le soleil de la gloire d’Israél eut atteint, en type, son apogée dans la splendeur et la magnificence du
régne de Salomon, alors les mémoriaux des besoins et des fautes du désert disparurent, et il ne resta que ce
qui constituait le fondement éternel du trone du Dieu d’Israél et de toute la terre. « Il n’y avait rien dans
[’arche sauf les deux tables de pierre, que Moise y plaga en Horeb » (1 Rois 8:9).

Mais toute cette gloire devait bientot étre obscurcie par les épais nuages de I’infidélité de ’homme et du
mécontentement de Dieu. Le pied dévastateur de l’incirconcis devait encore traverser les ruines de cette
demeure magnifique, et la disparition de sa lumiére et de sa gloire devait encore provoquer le « sifflement »
moqueur de I’étranger (1 Rois 9:8). Ce n’est pas ici le lieu de poursuivre ce sujet plus en détail ; je me
bornerai seulement a renvoyer le lecteur a la derniére mention que la parole de Dieu fait de « ’arche de
I’alliance », a ce temps ou le péché et la folie de ’homme ne troubleront plus le lieu du repos de cette arche,
et ou elle ne sera plus renfermée, ni dans une tente garnie de tentures, ni dans un temple fait de mains : « Le
royaume du monde de notre Seigneur et de son Christ est venu, et il régnera aux siecles des siecles. Et les
vingt-quatre anciens qui sont assis devant Dieu sur leurs trones, tombeérent sur leurs faces et rendirent
hommage a Dieu, disant : Nous te rendons graces, Seigneur, Dieu, Tout-Puissant, celui qui est et qui était, de
ce que tu as pris ta grande puissance et de ce que tu es entré dans ton régne. Et les nations se sont irritées, et
ta colére est venue, et le temps des morts pour étre jugés, et pour donner la récompense a tes esclaves les
prophétes, et aux saints, et a ceux qui craignent ton nom, petits et grands, et pour détruire ceux qui
corrompent la terre. Et le temple de Dieu dans le ciel fut ouvert, et ’arche de son alliance apparut dans son
temple, et il y eut des éclairs et des voix et des tonnerres et un tremblement de terre et une grosse gréle »
(Apoc. 11:15-19).

Apres I’arche et son contenu vient « le propitiatoire ». « Et tu feras un propitiatoire d’or pur : sa longueur
sera de deux coudées et demie, et sa largeur d’une coudée et demie. Et tu feras deux chérubins d’or ; tu les
feras d’or battu, aux deux bouts du propitiatoire... Et les chérubins étendront les ailes en haut, couvrant de
leurs ailes le propitiatoire, et leurs faces seront 1'une vis-a-vis de 1’autre ; les faces des chérubins seront
tournées vers le propitiatoire. Et tu mettras le propitiatoire sur I’arche, par-dessus, et tu mettras dans 1’arche
le témoignage que je te donnerai. Et je me rencontrerai 1a avec toi, et je parlerai avec toi de dessus le
propitiatoire, d’entre les deux chérubins qui seront sur ’arche du témoignage, et te dirai tout ce que je te
commanderai pour les fils d’Israél » (vers. 17-22). L’Eternel déclare ici son dessein miséricordieux de
descendre de la montagne briilante, pour prendre sa place au-dessus du propitiatoire. Il pouvait venir
demeurer 13, tant que les tables du témoignage étaient intactes dans 1’arche, et que les symboles de sa
puissance, en création et en providence, s’élevaient a droite et a gauche, accessoires inséparables de ce trone
sur lequel 1’Eternel s’était assis, trone de grace fondé sur la justice divine, et soutenu par la justice et le
jugement. La brillait la gloire du Dieu d’Israél. De la émanaient ses commandements, adoucis et rendus
agréables par la source de miséricorde dont ils sortaient, et I’intermédiaire qui les transmettait ; semblables
aux rayons du soleil de midi qui, passant a travers un nuage, vivifient et fécondent, sans que leur éclat nous
éblouisse. « Ses commandements ne sont pas pénibles » (1 Jean 5:3), lorsqu’on les recoit de dessus « le
propitiatoire », parce qu’ils nous arrivent unis avec la grace, qui donne des oreilles pour entendre et la
puissance pour obéir.



L’arche et le propitiatoire, envisagés ensemble comme un tout, sont pour nous une image frappante de
Christ, dans sa personne et dans son ceuvre. Ayant, par sa vie, magnifié la loi et I’ayant rendue honorable,
Christ devint, par sa mort, une propitiation ou un propitiatoire pour tous ceux qui croient (Rom. 3:25). La
miséricorde de Dieu ne pouvait reposer que sur un fondement de justice parfaite. « La grace régne par la
justice pour la vie éternelle par Jésus Christ, notre Seigneur » (Rom. 5:21). Le seul lieu ou Dieu et ’homme
puissent se trouver en présence est celui ou la grace et la justice se rencontrent en parfait accord. Rien ne
peut convenir a Dieu qu’une parfaite justice ; et rien ne peut convenir a I’homme qu’une parfaite grace. Mais
ce n’est qu’a la croix que « la bonté et la vérité se sont rencontrées », que « la justice et la paix se sont entre-
baisées » (Ps. 85:10) : et ainsi le pécheur qui croit trouve la paix de son ame. Il voit que la justice de Dieu et
sa propre justification reposent sur le méme fondement, savoir sur I’ceuvre accomplie de Christ. Quand
I’homme, sous 1’action puissante de la vérité de Dieu, prend la place qui lui convient comme pécheur, Dieu
peut, dans I’exercice de sa grdce, prendre la sienne comme Sauveur ; et alors toute question se trouve
réglée ; car la croix ayant répondu a toutes les exigences de la justice divine, les fleuves de la grace peuvent
couler librement. Quand un Dieu juste et un pécheur perdu se rencontrent sur un propitiatoire aspergé de
sang, tout est réglé, réglé pour toujours, réglé en une maniere qui glorifie parfaitement Dieu et sauve le
pécheur pour toute 1’éternité. Il faut que Dieu soit vrai, quoique tout homme soit confondu comme menteur ;
et quand ’homme est ainsi amené au sentiment de sa vraie condition morale devant Dieu, et qu’il a accepté
la place que la vérité de Dieu lui assigne, alors il apprend que Dieu s’est révélé comme un juste justificateur
et sa conscience trouve ainsi non seulement une paix assurée, mais encore la capacité d’étre en relation avec
Dieu et de préter ’oreille a sa sainte parole, dans I’intelligence de cette relation dans laquelle la grace divine
nous a introduits.

« Le lieu trés saint» présente donc a nos yeux une scene admirable. L’arche, le propitiatoire, les
chérubins, la gloire ! Quel vision pour le souverain sacrificateur d’Israél, lorsqu’il entrait, une fois 1’an, au-
dedans du voile ! Que le Seigneur ouvre nos yeux et nos entendements, pour que nous comprenions mieux la
vraie signification de ces types précieux.

Ensuite Moise regoit des instructions concernant « la table des pains de proposition », ou des pains de
présentation. Sur cette table était placée la nourriture des sacrificateurs de Dieu. Pendant sept jours, ces
douze pains de proposition « de fleur de farine », avec « de l’encens pur », étaient présentés devant
I’Eternel ; aprés quoi, étant remplacés par d’autres, ils appartenaient aux sacrificateurs, qui les mangeaient
dans un lieu saint (Lév. 24:5-9). Nous savons que ces douze pains représentent « I’homme Christ Jésus ». La
« fleur de farine » dont ils étaient faits, est I’image de la parfaite humanité du Sauveur, tandis que « I’encens
pur » figure I’entiére consécration de cette humanité a Dieu. Si Dieu a ses sacrificateurs qui le servent dans le
lieu saint, il aura certainement aussi une table pour eux, et Christ est le pain sur la table. La table pure et les
douze pains représentent Christ comme continuellement présenté a Dieu, dans toute 1’excellence de sa pure
humanité, et donné comme nourriture a la famille sacerdotale. Les « sept jours » sont I’embléme de la
perfection de la divine jouissance de Christ ; et les « douze pains », I’expression de I’administration de cette
jouissance dans I’homme et par ’homme. Il y a aussi, peut-&tre, 1’idée de la relation de Christ avec les douze
tribus d’Israél, et les douze apotres de I’ Agneau.

« Le chandelier d’or pur » vient ensuite, car les sacrificateurs de Dieu ont besoin de /umiéere aussi bien
que de nourriture ; et ils ont I’une et ’autre en Christ. « Le chandelier sera fait d’or battu ; son pied et sa
tige, ses calices, ses pommes, et ses fleurs, seront tirés de lui ». « Les sept lampes qui éclairaient vis-a-vis du
chandelier », sont I’expression de la perfection de la lumiere et de I’énergie de I’Esprit, fondées sur la
parfaite efficacité de I’ceuvre de Christ, et liées avec elle. L’ceuvre du Saint Esprit ne peut jamais étre séparée
de I’ceuvre de Christ : c’est ce qu’indique, de deux maniéres, la magnifique image du chandelier d’or. Les
sept lampes unies a la tige d’or battu, nous montrent I’ceuvre accomplie de Christ comme étant le seul
fondement sur lequel repose la manifestation de 1’Esprit dans 1’Eglise. Le Saint Esprit ne fut donné qu’aprés
que Jésus eut été glorifié (comp. Jean 7:39 avec Actes 19:2-6). Au chapitre 3 de I’Apocalypse, Christ est
présenté a 1’église de Sardes comme « ayant les sept esprits ». Ce fut comme exalté a la droite de Dieu que le
Seigneur Jésus répandit le Saint Esprit sur son Eglise, afin que celle-ci pit luire selon la puissance et la
perfection de son existence, de son action et de son culte.

Nous voyons aussi que 1’une des fonctions particuliéres d’Aaron était d’entretenir les sept lampes.
« L’Eternel parla a Moise, disant : Commande aux fils d’Israél qu’ils t’apportent de I’huile d’olive pure,
broyée, pour le luminaire, afin de faire briler la lampe continuellement. Aaron ’arrangera devant I’Eternel,
continuellement, du soir au matin, en dehors du voile du témoignage, dans la tente d’assignation : ¢’est un
statut perpétuel en vos générations ; il arrangera les lampes sur le chandelier pur, devant 1’Eternel,
continuellement » (Lév. 24). C’est ainsi que I’ceuvre du Saint Esprit dans 1’Eglise est liée a I’ceuvre du Christ



sur la terre et a son ceuvre dans le ciel. « Les sept lampes » étaient 1a, sans doute, mais 1’activité et la
vigilance du sacrificateur étaient nécessaires pour les arranger et les maintenir allumées. Le sacrificateur
devait se servir continuellement des « mouchettes et des vases a cendre » destinés a recevoir ce qui tombait
des lampes, afin d’6ter tout ce qui pouvait obstruer les canaux de « I’huile d’olive pure ». Ces mouchettes et
ces vases a cendre étaient également « d’or pur», car toutes ces choses étaient le fruit immédiat de
’opération divine. Si ’Eglise est une lumiére, elle ne I’est que par 1’énergie de I’Esprit ; et cette énergie est
fondée sur Christ qui, en vertu du conseil éternel de Dieu, devint, dans son sacrifice et dans sa sacrificature,
la source et la puissance de toutes choses pour son Eglise. Tout est de Dieu. Soit donc que nous regardions
au-dedans de ce voile mystérieux, et que nous contemplions 1’arche avec son couvercle et ses deux
chérubins ; ou bien que nous dirigions notre attention sur ce qui était en dehors du voile, sur la table pure et
le chandelier pur avec leurs vaisseaux et leurs ustensiles respectifs, tout nous parle de Dieu, comme révélé en
rapport avec le Fils ou en rapport avec le Saint Esprit.

Lecteurs chrétiens, votre vocation vous place au milieu méme de toutes ces précieuses réalités. Votre
place n’est pas seulement au milieu « des images des choses qui sont dans les cieux », mais au milieu « des
choses célestes elles-mémes » ; vous avez « pleine liberté pour entrer dans les lieux saints par le sang de
Jésus » (Héb. 9:23 ; 10:19). Vous étes sacrificateurs pour Dieu. « Le pain de proposition » vous appartient.
Votre place est & « la table pure », pour y manger le pain sacerdotal, dans la lumiére du Saint Esprit. Rien,
jamais, ne peut vous dépouiller de ces divins privileéges ; ils sont a vous pour toujours. Soyez en garde contre
tout ce qui pourrait vous priver de la jouissance de ces choses. Gardez-vous de toute disposition, de toute
convoitise, de tout sentiment, de toute imagination qui ne seraient pas purs. Tenez I’homme naturel assujetti ;
tenez le monde dehors ; tenez Satan loin. Que le Saint Esprit remplisse votre ame tout entiére de Christ ;
alors vous serez pratiquement saints et toujours heureux ; vous porterez du fruit, et le Pére sera glorifié en
vous, et « votre joie sera accomplie ».

1.20 - Chapitre 26

Nous avons ici la description des voiles et des couvertures du tabernacle, dans lesquels le regard spirituel
discerne les ombres des différents traits et des différentes phases du caractére de Christ. « Et tu feras le
tabernacle de dix tapis de fin coton retors, et de bleu, et de pourpre, et d’écarlate ; tu les feras avec des
chérubins, d’ouvrage d’art ». Tels sont les différents aspects sous lesquels apparait « ’homme Christ Jésus »
(1 Tim. 2:5). Le fin coton retors représente la parfaite pureté de sa marche et de son caractére ; tandis que le
bleu, la pourpre et 1’écarlate nous le montrent comme le « Seigneur des cieux », qui doit régner selon les
conseils divins, mais seulement apres avoir souffert. Nous avons donc en lui un homme pur et sans tache, un
homme céleste, un homme roi, un homme souffrant. Les différents matériaux, mentionnés ici, ne devaient
pas servir seulement pour « les tapis » du tabernacle, mais étaient employés aussi pour « le voile » (vers. 31),
pour « le rideau a I’entrée de la tente » (vers. 36), pour « le rideau de la porte du parvis » (chap. 27:16), pour
« les vétements de service et les saints vétements d’Aaron » (chap. 39:1). En un mot, c¢’était Christ partout,
Christ en tout, rien que Christ (*).

(*) L’expression de « éclatant et pur » (Apoc. 19:8) donne une force et une beauté particuliéres au type
que le Saint Esprit nous présente dans le « fin lin ». En effet, il ne peut y avoir d’embléme plus juste de la
nature humaine pure et sans tache.

Le « fin coton retors », figure de I’humanité pure et sans tache de Christ, ouvre a I’intelligence spirituelle
une source précieuse et abondante de méditation. La vérité touchant I’humanité de Christ doit étre recue avec
toute I’exactitude de ’enseignement des Ecritures. C’est 1a une vérité fondamentale ; et si elle n’est pas
acceptée, maintenue, défendue et confessée telle que Dieu ’a révélée dans sa sainte Parole, 1’édifice tout
entier qui doit reposer sur elle ne pourra étre que corrompu. Si nous sommes dans I’erreur sur un point aussi
capital, nous ne pouvons étre dans la vérité a I’égard d’aucune autre chose. Rien n’est plus déplorable que le
vague qui semble prédominer dans les pensées et les expressions de plusieurs sur une doctrine de cette
importance. Avec plus de respect pour la parole de Dieu, on la connaitrait certainement mieux, et on éviterait
ces déclarations erronées et irréfléchies, qui contristent le Saint Esprit de Dieu dont I’office est de rendre
témoignage de Jésus.

Quand I’ange eut annoncé a Marie la bonne nouvelle de la naissance du Sauveur, celle-ci lui dit :
« Comment ceci arrivera-t-il, puisque je ne connais pas d’homme ? » (Luc 1:34). Sa faible intelligence était



incapable de saisir, bien moins d’approfondir le prodigieux mystére de « Dieu manifesté¢ en chair » (1 Tim.
3:16). Mais écoutez avec attention quelle fut la réponse de 1I’ange, non a un esprit sceptique, mais a un cceur
pieux quoique ignorant. « L’Esprit Saint viendra sur toi, et la puissance du Treés-Haut te couvrira de son
ombre ; c’est pourquoi aussi la sainte chose qui naitra sera appelée Fils de Dieu » (Luc 1:35). Marie
s’imaginait sans doute que cette naissance devait avoir lieu selon les principes ordinaires de la nature ; mais
I’ange corrige son erreur et, en la corrigeant, énonce une des plus grandes vérités de la révélation. Il lui
déclare que la puissance divine allait former un véritable homme, « le second homme [venu] du ciel » (1 Cor.
15:47), un homme dont la nature était divinement pure, et enticrement incapable de recevoir ou de
communiquer aucune souillure. Cet Etre saint fut formé « en ressemblance de chair de péché », sans péché
dans la chair (Rom. 8:3). Il participa a une chair et a un sang réels et véritables, sans mélange d’un atome ou
d’une ombre du mal qui souillait la création au milieu de laquelle il venait.

C’est 1a, nous I’avons déja dit, une vérité de premier ordre, a laquelle on ne peut se soumettre trop
completement, et que I’on ne peut retenir avec trop de fidélité et de fermeté. L’incarnation du Fils, seconde
personne de la Trinité éternelle, son entrée mystérieuse dans une chair pure et sans souillure, formée par la
puissance du Trés-Haut dans le sein de la Vierge, est le fondement « du grand mystere de la piété » (1 Tim.
3:16), dont le faite est un Dieu-homme glorifié dans le ciel, le Chef, le Représentant, et le Modéle de I’Eglise
rachetée de Dieu. La pureté essentielle de son humanité répondait parfaitement aux exigences de Dieu ; la
réalité de cette humanité répondait aux besoins de ’homme. Il était homme, car nul autre homme n’aurait pu
répondre a tout ce qu’exigeait et rendait nécessaire la ruine de ’homme ; mais il était un homme tel qu’il
pouvait satisfaire a toutes les exigences de la gloire de Dieu. Il était véritablement homme, mais pur et sans
tache ; Dieu pouvait trouver son plaisir en lui parfaitement, et I’homme pouvait s’appuyer sur lui sans
réserve.

Il n’est pas nécessaire de rappeler au chrétien que tout ceci, séparé de la mort et de la résurrection, est
sans fruit pour nous. Nous avions besoin non seulement d’un Christ incarné, mais d’un Christ crucifié et
ressuscité. 1l fallait, il est vrai, qu’il fit fait chair, pour étre crucifié ; mais ce sont sa mort et sa résurrection
qui rendent son incarnation efficace pour nous. Croire que, dans I’incarnation, Christ se soit uni a I’humanité
pécheresse, n’est rien moins qu’une erreur mortelle ; cela était impossible. Lui-méme nous enseigne
expressément a cet égard. « En vérité, en vérité, je vous dis : A moins que le grain de blé, tombant en terre,
ne meure, il demeure seul ; mais s’il meurt, il porte beaucoup de fruit » (Jean 12:24). Il ne pouvait y avoir
aucune union entre une chair de péché et cet Etre saint, né de Marie ; entre une chair mortelle et corruptible
et celui en qui Satan n’avait rien, et sur qui la mort n’avait aucun pouvoir, en sorte qu’il a pu donner sa vie
(comp. Jean 14:30 ; 10:18). La mort qu’il a volontairement soufferte est la seule base d’unité entre Christ et
ses membres ¢élus. « Nous avons été identifiés avec lui dans la ressemblance de sa mort... Notre vieil homme
a été crucifié avec lui, afin que le corps du péché soit annulé » (Rom. 6:5, 6). « En qui aussi vous avez été
circoncis d’une circoncision qui n’a pas été faite de main, dans le dépouillement du corps de la chair, par la
circoncision du Christ, étant ensevelis avec lui dans le baptéme, dans lequel aussi vous avez été ressuscités
ensemble par la foi en I’opération de Dieu qui 1’a ressuscité d’entre les morts » (Col. 2:11, 12). Nous
trouvons au chapitre 6 des Romains, et chapitre 2 des Colossiens, une exposition détaillée de I’importante
vérité qui nous occupe. Ce n’était que comme morts et ressuscités, que Christ et les siens pouvaient devenir
«un» (comp. aussi Eph. 1:20 & 2:8). 11 fallait que le véritable grain de blé tombat en terre et mourit, avant
qu’un plein épi plt étre formé et étre recueilli dans le grenier céleste.

Mais, tandis que cette vérité est clairement révélée dans I’Ecriture, cette Ecriture nous apprend également
que I’incarnation formait, pour ainsi dire, le premier fondement du glorieux édifice ; et les couvertures de fin
coton retors nous présentent, en figure, la pureté morale de « I’homme Christ Jésus ». Nous avons déja vu de
quelle maniere il fut congu et il naquit (Luc 1:26-38) ; et si nous le suivons tout le long du cours de sa vie ici-
bas, nous voyons toujours et partout en lui cette méme irréprochable pureté. Il passa quarante jours dans le
désert, tenté par le diable, mais il n’y avait, dans sa pure nature, rien qui répondit aux viles suggestions du
tentateur. Christ pouvait toucher le 1épreux, sans étre souillé. Il pouvait toucher le cercueil d’un mort, sans
contracter I’odeur de la mort. Il pouvait passer « sans péché » au milieu de la corruption. Il était parfaitement
homme, mais parfaitement unique dans son origine, I’état et le caractére de son humanité. Lui seul a pu dire :
« Tu ne permettras pas que ton saint voie la corruption » (Ps. 16:10). Ceci avait rapport a son humanité qui,
en tant que parfaitement sainte et parfaitement pure, pouvait porter le péché. « Lui-méme a porté nos péchés
en son corps sur le bois » (1 Pierre 2:24) ; non au bois, comme quelques-uns voudraient nous enseigner, mais
« sur le bois ». C’est sur la croix que Dieu porta nos péchés, et l1a seulement ; car « Celui qui n’a pas connu le
péché, il I’a fait péché pour nous, afin que nous devinssions justice de Dieu en lui » (2 Cor. 5:21).



Le « bleu » est la couleur du ciel, et indique le caractére céleste de Christ qui, bien qu’il fit réellement
homme et fiit entré dans toutes les circonstances d’une humanité vraie et réelle « a part le péché », était
néanmoins le Seigneur « [venu] du ciel » (1 Cor. 15:47). Bien qu’il fit vraiment homme, il marcha
néanmoins dans la conscience ininterrompue de sa haute dignité, comme étranger céleste ; jamais il n’oublia
un instant d’ou il était venu, ou il était, et ou il allait. La source de toute sa joie était en haut. La terre ne
pouvait le rendre ni plus riche, ni plus pauvre. Il fit I’expérience que ce monde était « une terre aride et
altérée, sans eau » (Ps. 63:1) et, par conséquent, son ame ne pouvait s’abreuver qu’en haut, se nourrir que de
ce qui était céleste. « Personne n’est monté au ciel, sinon celui qui est descendu du ciel, le Fils de
I’homme qui est dans le ciel » (Jean 3:13).

« La pourpre » est le signe de la royauté, et nous fait voir celui qui était né « roi des Juifs », qui se
présenta comme tel a la nation juive, et fut rejeté (comp. Jean 19:2) ; qui fit une belle confession devant
Ponce Pilate, confessant qu’il était roi, alors, qu’humainement parlant, il n’y avait en lui aucune trace de
royauté. « Tu le dis, que moi je suis roi » (Jean 18:37). « Et vous verrez le Fils de I’homme assis a la droite
de la puissance, et venant avec les nuées du ciel » (Marc 14:62 ; comp. Dan. 7:13). Enfin, I’inscription sur la
croix, « en hébreu, en grec, et en latin », les langues de la religion, de la science et du gouvernement, portait
qu’il était « Jésus le Nazaréen, le roi des Juifs » (Jean 19:20, 21). La terre désavoua ses droits,
malheureusement pour elle, mais il n’en fut pas de méme du ciel ; Ia les droits de Christ furent pleinement
reconnus. Il fut accueilli comme un vainqueur dans les demeures éternelles de la lumiére ; il y fut couronné
de gloire et d’honneur, et s’y assit, au milieu des acclamations des armées célestes, sur le trone de la majesté
dans les cieux, en attendant que ses ennemis soient réduits a lui servir de marchepied. « Pourquoi s’agitent
les nations, et les peuples méditent-ils la vanité ? Les rois de la terre se lévent, et les princes consultent
ensemble contre I’Eternel et contre son Oint. Rompons leurs liens, et jetons loin de nous leurs cordes ! Celui
qui habite dans les cieux se rira d’eux, le Seigneur s’en moquera. Alors il leur parlera dans sa colére, et, dans
sa fureur, il les épouvantera. Et moi, j’ai oint mon roi sur Sion, la montagne de ma sainteté. Je raconterai le
décret : I’Eternel m’a dit : Tu es mon Fils ; aujourd’hui je t’ai engendré. Demande-moi, et je te donnerai les
nations pour héritage, et, pour ta possession, les bouts de la terre. Tu les briseras avec un sceptre de fer ;
comme un vase de potier tu les mettras en pieces. Et maintenant, 6 rois, soyez intelligents ; vous, juges de la
terre, recevez instruction : Servez I’Eternel avec crainte, et réjouissez-vous avec tremblement ; baisez le Fils,
de peur qu’il ne s’irrite, et que vous ne périssiez dans le chemin, quand sa colére s’embrasera tant soit
peu. Bienheureux tous ceux qui se confient en lui ! » (Ps. 2).

« L’écarlate » a trait a un Christ versant son sang. « Christ a souffert pour nous dans la chair » (1 Pierre
4:1). Sans la mort, tout aurait été inutile. Nous pouvons admirer le bleu et la pourpre, mais sans 1’écarlate, le
caractere le plus important du tabernacle aurait fait défaut. C’est par la mort que Christ détruisit celui qui
avait I’empire de la mort. En plagant devant nous une image de Christ, le vrai tabernacle, le Saint Esprit
n’aurait pu omettre ce coté de son caractére, qui constitue le fondement de son union avec son corps qui est
1’Eglise, de son droit au trone de David, et de sa seigneurie sur toute la création. En un mot, dans ces voiles
pleins de signification, le Saint Esprit nous présente le Seigneur Jésus, non seulement comme homme pur et
sans tache, comme homme roi, mais aussi comme homme mourant ; comme quelqu’un qui, par sa mort, a
acquis un droit a tout ce que, comme homme, les conseils divins lui avaient destiné.

Mais les couvertures du tabernacle ne sont pas seulement I’expression des différentes perfections du
caractére de Christ ; elles mettent encore en évidence 1’unité et la fermeté de ce caractére, dont chaque trait
est parfait et a sa place : I’'un n’empicte jamais sur 1’autre, ni ne porte atteinte a sa beauté. Tout était
harmonie parfaite devant le regard de Dieu, et fut ainsi présenté dans le modele qui avait été montré a Moise
sur la montagne (Ex. 25:40 ; Héb. 8:5; Actes 7:44) et dans la copie qui fut dressée en bas. « Une méme
mesure pour tous les tapis. Cing tapis seront joints 1’un a ’autre, et cinq tapis seront joints I’un a 1’autre »
(vers. 3). Telles étaient les justes proportions et I’accord qui régnaient dans toutes les voies de Christ, comme
homme parfait, marchant sur la terre, dans quelque situation ou dans quelque relation que nous le
considérions. Quand il agit dans I’un de ces caractéres, nous ne voyons jamais que ce qu’il fait soit en
désaccord avec la divine perfection d’un autre de ses caractéres. Il fut en tout temps, en tout lieu et en toute
circonstance, ’homme parfait. Rien en lui ne sortait de ces belles et parfaites proportions qui lui étaient
propres, dans toutes ses voies. « Une méme mesure pour tous les tapis, etc. ».

Par-dessus la couverture, dont nous venons de nous occuper, il y en avait une autre « de poils de
chevres » (vers. 7-14), qui cachait la beauté de la premicre a ceux de dehors par ce qui représentait la
séparation rigoureuse d’avec le mal environnant. Ceux qui étaient dans I’intérieur ne voyaient pas cette
derniére couverture. Ceux qui avaient le privilége d’entrer dans le lieu saint ne voyaient que le bleu, la
pourpre, I’écarlate, et le fin coton retors, images des vertus et des perfections variées et pourtant liées



ensemble, de ce tabernacle divin dans lequel Dieu habitait au-dedans du voile ; — et au travers de ce voile, la
chair du Christ, les rayons de la nature divine brillaient si délicatement, que le pécheur pouvait les
contempler sans étre accablé par leur glorieuse splendeur.

Pendant que le Seigneur Jésus a traversé ce monde, combien peu ’ont réellement connu ; combien peu
ont eu les yeux oints du collyre céleste, pour pénétrer et apprécier le mystére profond de son caractere ;
combien peu virent « le bleu, la pourpre, I’écarlate et le fin coton retors » ! Ce n’était que lorsque la foi
amenait un homme en sa présence, que Jésus souffrait que 1’éclat de ce qu’il était se manifestat, et que sa
gloire percat le nuage. Pour I’ceil naturel, il semblerait qu’il y ait eu dans sa personne une réserve et une
sévérité, qui étaient représentées par « les tapis de poils de chévres », et qui étaient le résultat de sa
séparation profonde et de son éloignement, non des pécheurs personnellement, mais des pensées et des
maximes des hommes. Il n’avait rien en commun avec ’homme comme tel ; et il n’entrait pas dans la
capacité de la simple nature de le comprendre ou de jouir de lui. « Nul, dit-il, ne peut venir & moi, a moins
que le Pére qui m’a envoy¢ ne le tire », et quand un de ceux qui €taient « attirés » confessait son nom, il lui
déclarait : « La chair et le sang ne t’ont pas révélé cela, mais mon Pére qui est dans les cieux » (comp. Jean
6:44 ; Matt. 16:17). 1l était comme « une racine sortant d’une terre aride », n’ayant « ni forme, ni éclat » pour
attirer le regard ou satisfaire le cceur de ’homme. Le flot de la popularité ne pouvait pas se porter sur celui
qui, pendant qu’il traversait rapidement la scéne de ce monde vain, s’enveloppait d’une « couverture de poils
de chevres ». Jésus n’a pas été populaire. La multitude a pu le suivre un moment, parce que, pour elle, son
ministere s’alliait « aux pains et aux poissons » qui répondaient a ses besoins, mais elle était tout aussi préte
a crier : « Ote, ote, crucifie-le » (Jean 19:15), que « Hosanna ! au fils de David ! » (Matt. 21:9). Que les
chrétiens, que les serviteurs de Christ, que tous les prédicateurs de I’Evangile s’en souviennent ! Puissions-
nous tous, et chacun en particulier, ne pas oublier « la couverture de poils de chévres » !

Mais si les peaux de chévres exprimaient la rigoureuse séparation de Christ d’avec le monde, les « peaux
de béliers teintes en rouge » (vers. 14) représentent son entiére consécration et son ardent dévouement a
Dieu, dans lesquels il persévéra jusqu’a la mort méme. Il fut le seul serviteur parfait qui jamais se tint dans la
vigne de Dieu. Il n’eut qu’un but, qu’il poursuivit sans dévier, de la créche a la croix ; et ce but, c’était de
glorifier le Pére et d’achever I’ceuvre qu’il lui avait donnée a faire. « Ne saviez-vous pas qu’il me faut étre
aux affaires de mon Pére ? » — tel était le langage de sa jeunesse, et I’accomplissement de ces « affaires »
était le but de sa vie. Sa viande était de faire la volonté de celui qui I’avait envoye, et d’accomplir son ceuvre
(Jean 4:34). « Les peaux de béliers teintes en rouge » représentent un co6té de son caractere, aussi bien que
« la couverture de poils de chévres ». Son dévouement parfait a Dieu le séparait des habitudes des hommes.

Les « peaux de taissons » (vers. 14) me paraissent désigner la sainte vigilance, avec laquelle le Seigneur
Jésus se mettait en garde contre I’approche de tout ce qui était hostile au but qui remplissait son ame tout
entiére. Il prit sa position pour Dieu, et la maintint avec une ténacité qu’aucune influence des hommes ou des
démons, de la terre ou de ’enfer, ne pouvait surmonter. La couverture de peaux de taissons était « par-
dessus », nous montrant que le trait le plus prononcé, dans le caractére de « I’homme Christ Jésus », était une
détermination invincible d’étre un témoin pour Dieu sur la terre. Il était le véritable Naboth, livrant sa vie
plutot que de renoncer a la vérité de Dieu, ou d’abandonner ce pour quoi il avait pris sa place dans ce monde.

La chevre, le bélier et le taisson doivent étre considérés comme représentant certains traits naturels,
comme aussi certaines qualités morales, et il faut tenir compte de ces deux cotés dans I’application de ces
figures au caractere de Jésus. L’ceil humain ne pouvait discerner que les traits naturels. Il ne pouvait rien voir
de la grace, de la beauté, de la dignité morales, qui étaient cachées sous la forme extérieure de Jésus de
Nazareth, humble et méprisé. Quand les trésors de la sagesse divine découlaient de ses lévres, on se
demandait : « Celui-ci n’est-il pas le charpentier ? » (Marc 6:3). « Comment celui-ci connait-il les lettres, vu
qu’il ne les a point apprises ? » (Jean 7:15). Quand il déclarait qu’il était le Fils de Dieu et affirmait sa
divinité éternelle, on lui répondait : « Tu n’as pas encore cinquante ans », ou bien « ils prenaient des pierres
pour les jeter contre lui » (Jean 8:57, 59). En un mot, la confession des pharisiens : « Pour celui-ci, nous ne
savons d’ou il est » (Jean 9:29), était vraie des hommes en général.

Les limites de notre travail ne nous permettent pas de suivre ici le développement de ces traits précieux
du caractére de Jésus, dans les récits des Evangiles. Ce qui a été dit est suffisant pour ouvrir au lecteur une
source de méditation spirituelle, et pour lui donner une idée des rares trésors qui sont renfermés sous 1’image
des voiles et des couvertures du tabernacle. Le mystére de la personne de Christ, ses motifs secrets d’action
et ses perfections inhérentes, son apparence extérieure et dépourvue de ce que les hommes recherchent, ce



qu’il était par lui-méme, ce qu’il était envers Dieu et envers les hommes ; ce qu’il était au jugement de la foi,
et ce qu’il était au jugement de la nature, tout cela était présenté a la foi, sous la figure des « tapis de fin
coton retors, et de bleu, et de pourpre, et d’écarlate », et des différentes « couvertures de peaux ».

« Les ais pour le tabernacle » (vers. 15) étaient faits du méme bois que I’arche du témoignage. IIs étaient
soutenus, en outre, par des soubassements d’argent, provenant de la « rangon » ; leurs crochets et leurs
chapiteaux étaient également en argent (comp. attentivement les vers. 11 a 16 du chap. 30, avec les vers. 25 a
28 du chapitre 38). La charpente tout entiére du pavillon du tabernacle reposait sur ce qui parlait de
rédemption, tandis que les crochets et les chapiteaux reproduisaient la méme pensée. Les soubassements
¢étaient ensevelis dans le sable, et les crochets et les chapiteaux étaient au-dessus. Quelle que soit la
profondeur a laquelle vous pénétriez, ou la hauteur a laquelle vous atteigniez, cette vérité éternelle et
glorieuse est dépeinte devant nous : « J ai trouvé une propitiation » (Job 33:24). Béni soit Dieu, nous avons
été rachetés « non par des choses corruptibles, de 1’argent ou de 1’or, mais par le sang précieux de Christ,
comme d’un agneau sans défaut et sans tache » (1 Pierre 1:18).

Le tabernacle était divisé en trois parties distinctes : « le lieu trés saint, le lieu saint et le parvis ». Les
tapisseries qui fermaient I’entrée de chacune des parties étaient faites des mémes matériaux que le pavillon,
savoir de « bleu, de pourpre, d’écarlate, et de fin coton retors » (chap. 26:31, 36 et 27:16). Christ est la seule
porte par laquelle on puisse entrer dans les différentes régions de la gloire, qui ont encore a étre manifestées,
soit sur la terre, soit dans le ciel, ou dans les cieux des cieux. « Toute famille dans les cieux et sur la terre »
(Eph. 3:15) sera placée sous I’autorité supréme de Christ, comme aussi « toute famille » sera introduite dans
la félicité et la gloire éternelles, en vertu de I’expiation que Christ a accomplie. Ceci est clair et n’exige, pour
étre compris, aucun effort d’imagination. Telle est la vérité, et quand nous connaissons la vérité, la
représentation en est facile a saisir. Si nos cceurs sont remplis de Christ, nous ne risquons pas de nous égarer
bien loin dans nos interprétations du tabernacle et de ses accessoires. Ce n’est pas la science, ni la critique
qui nous seront utiles dans cette étude, mais un cceur plein d’amour pour Jésus, et une conscience en paix par
le sang de la croix.

Que I’Esprit de Dieu nous rende capables d’étudier ces choses avec plus d’intérét et d’intelligence ! Qu’il
ouvre nos yeux, afin que nous contemplions les merveilles de sa loi !

1.21 - Chapitre 27

Avant d’entrer dans les détails qui concernent 1’autel d’airain et le parvis, dont ce chapitre va nous
occuper, je voudrais appeler D’attention du lecteur sur I’ordre suivi par le Saint Esprit dans cette partie du
livre de I’Exode. Nous avons déja fait remarquer que le passage, compris entre le vers. 1 du chapitre 25 et le
vers. 9 du chapitre 27, forme une division distincte qui nous donne la description de 1’arche et du
propitiatoire, de la table et du chandelier, des couvertures et des voiles, et enfin, de ’autel d’airain et du
parvis ou cet autel était placé. En lisant le verset 15 du chapitre 35, le verset 25 du chapitre 37 et le verset 26
du chapitre 40, on voit que, dans chacun de ces passages, il est fait mention de ’autel d’or du parfum, entre
le chandelier et 1’autel d’airain ; tandis que, lorsque I’Eternel donne des instructions a Moise, I’autel d’airain
est introduit immédiatement apres le chandelier et les couvertures du tabernacle. Il doit y avoir, a cette
différence, une raison divine qu’il vaut la peine de rechercher.

Pourquoi donc, lorsque I’Eternel donne des directions sur 1’arrangement et les ustensiles du « lieu saint »,
omet-il I’autel des parfums, pour passer immédiatement a I’autel d’airain qui était a I’entrée du tabernacle ?
Voici, je crois, la pensée de Dieu a ce sujet. Il décrit d’abord la maniére dont lui-méme se manifesterait a
I’homme ; ensuite il nous apprend de quelle maniére I’homme doit s’approcher de lui. Il prend place sur le
trone, comme « le Seigneur de toute la terre » (Josué 3:11) : les rayons de sa gloire étaient cachés derriere le
voile, type de la chair de Christ (Héb. 10:20) ; mais, en dehors du voile, il y avait la manifestation de lui-
méme, en tant que li¢ avec ’humanité dans « la table et les pains de proposition », et par la lumicre et la
puissance du Saint Esprit, dans le chandelier. Ensuite vient le caracteére de Christ, comme homme descendu
sur la terre, représenté dans les voiles et les couvertures du tabernacle ; et finalement 1’autel d’airain,
embléme du lieu ou se rencontrent un Dieu saint et un homme pécheur. Nous arrivons ainsi au point extréme
d’ou nous retournons vers le lieu saint, avec Aaron et ses fils, qui avaient leur place habituelle comme
sacrificateurs la ou était I’autel d’or du parfum. Tout cet ordre est d’une beauté remarquable, et mérite notre



sérieuse attention. Il n’est pas question de I’autel d’or avant qu’il y ait un sacrificateur pour y briler I’encens,
car I’Eternel montra a Moise les images des choses qui sont dans les cieux, selon 1’ordre dans lequel ces
choses doivent étre saisies par la foi. D’un autre c6té, quand Moise donne des ordres a la congrégation (chap.
35), quand il raconte les travaux de « Betsale€l et d’Oholiab » (chapitres 37 et 38), et quand il dresse le
tabernacle (chap. 40), il suit simplement 1’ordre dans lequel les ustensiles étaient réellement placés.

Passons maintenant a ’autel d’airain. C’était le lieu ou le pécheur s’approchait de Dieu, dans la
puissance et en vertu du sang de I’expiation. Il était placé « a l’entrée du tabernacle de la tente
d’assignation », et c’était sur cet autel que tout le sang des sacrifices était répandu. Il était fait de « bois de
sittim et d’airain », du méme bois que 1’autel d’or du parfum, mais d’un métal différent. La raison en est
évidente. L’autel d’airain était le lieu ou Dieu entrait en compte avec le péché selon le jugement qu’il portait
sur lui. L’autel d’or était le lieu d’ou le parfum précieux de tout ce qu’il y avait d’excellent en Christ montait
jusqu’au trone de Dieu. Le « bois de sittim », comme figure de I’humanité de Christ, devait se trouver dans
I’un et dans I’autre ; mais dans 1’autel d’airain, Christ rencontre le feu de la justice divine ; dans 1’autel d’or,
il nourrit les affections divines. Au premier de ces autels, le feu de la colére divine fut éteint ; au dernier,
celui du culte sacerdotal est allumé. L’ame jouit de trouver Christ dans [’un et dans 1’autre ; mais 1’autel
d’airain est ce qui répond aux besoins d’une conscience coupable, la premicre chose qu’il faille a un pauvre
pécheur, sans force et convaincu de péché. La conscience ne peut jouir d’une paix stable, solide, avant que
I’ceil de la foi ne repose sur Christ comme ’antitype de ’autel d’airain. Il faut que je voie mon péché réduit
en cendres par le feu de cet autel, avant que de pouvoir jouir de la paix de la conscience dans la présence de
Dieu C’est quand je sais, par la foi au témoignage de Dieu, que Dieu lui-méme a jugé mon péché dans la
personne de Christ, a ’autel d’airain ; qu’il a lui-méme satisfait a toutes les justes exigences de sa gloire ;
qu’il a 6t¢ mon péché pour jamais de devant sa sainte présence ; — c’est alors, mais seulement alors, que je
puis jouir d’une paix divine et éternelle.

Je ferai ici une remarque sur la signification de I’or et de 1’airain dans les ustensiles du tabernacle. L’or
est le symbole de la justice divine, ou de la nature divine dans « I’homme Christ Jésus ». L’airain est le
symbole de la justice, demandant le jugement du péché, comme dans 1’autel d’airain ; ou le jugement de
I’impureté, comme dans la cuve d’airain (chap. 30:18). Ceci explique pourquoi, dans /’intérieur de la tente
du tabernacle, tout était d’or, 1’arche, le propitiatoire, la table, le chandelier, 1’autel du parfum : toutes ces
choses étaient les symboles de la nature divine, de ’excellence personnelle inhérente du Seigneur Jésus.
D’un autre coté, en dehors de la tente du tabernacle, tout était d’airain, 1’autel et ses ustensiles, la cuve et son
soubassement. 11 faut que les exigences de la justice, a I’égard du péché et de la souillure, soient divinement
satisfaites, avant que I’on puisse jouir, en aucune manicre, des précieux mystéres de la personne de Christ,
tels qu’ils sont révélés dans I’intérieur du sanctuaire de Dieu. C’est quand je vois toute impureté et tout péché
parfaitement jugés et lavés, que je puis, comme sacrificateur, m’approcher et adorer dans le saint lieu, et
jouir de la pleine manifestation de la beauté et de la perfection du Dieu-homme, Christ Jésus.

Le lecteur trouvera un grand profit a poursuivre 1’application de cette pensée dans les détails, non
seulement dans I’étude du tabernacle et du temple, mais aussi dans celle de divers autres passages de la
Parole. Ainsi, par exemple, dans le chapitre 1 de I’ Apocalypse, Christ apparait « ceint aux mamelles, d’une
ceinture d’or, et ayant ses pieds semblables a de /’airain brillant, comme embrasés dans une fournaise ».
« La ceinture d’or » est le symbole de sa justice intrinséque ; les « pieds semblables a de I’airain brillant »
sont I’expression du jugement inflexible du mal : Dieu ne peut tolérer le mal, il faut qu’il 1’écrase sous ses
pieds.

Tel est le Christ auquel nous avons affaire. Il juge le péché, mais il sauve le pécheur. La foi voit le péché
réduit en cendres a I’autel d’airain ; elle voit toute impureté lavée a la cuve d’airain ; enfin elle jouit de
Christ, tel qu’il est révélé dans le secret de la présence divine, par la lumiere et la puissance du Saint Esprit.
Elle le trouve a 1’autel d’or, dans toute la valeur de son intercession ; elle se nourrit de lui a la table d’or ; elle
le reconnait dans 1’arche et le propitiatoire, comme celui qui répond a toutes les exigences de la justice, et
qui, en méme temps, répond a tous les besoins de ’homme ; elle le contemple dans le voile et la tente avec
toutes leurs figures mystiques. Elle lit partout son nom précieux. Que n’avons-nous des coeurs pour apprécier
et louer un Christ si incomparable et si glorieux !

Rien ne peut étre d’'une importance plus vitale qu’une intelligence claire de la doctrine, dont I’autel
d’airain est ’expression typique. C’est le manque de vues nettes a cet égard qui fait que tant d’ames passent
leur vie dans la tristesse. La question de leur culpabilité n’a jamais été, pour elles, clairement et positivement



réglée a I’autel d’airain ; elles n’ont jamais réalisé, par la foi, que Dieu lui-méme a vidé a la croix toute la
question de leurs péchés. Elles cherchent la paix pour leur conscience troublée dans la régénération, et dans
les évidences de la régénération, dans les fruits de I’Esprit, dans leurs dispositions, leurs sentiments et leurs
expériences : toutes choses excellentes et précieuses par elles-mémes, mais qui ne sont pas le fondement de
la paix. Ce qui remplit ’ame d’une paix parfaite, c’est la connaissance de ce que Dieu a fait a I’autel d’airain.
Les cendres sur I’autel m’apprennent la bienheureuse nouvelle que fout est accompli. Les péchés du croyant
ont tous été effacés par la main de 1’amour rédempteur. « Celui qui n’a pas connu le péché, Dieu I’a fait
péché pour nous, afin que nous devinssions justice de Dieu en lui » (2 Cor. 5:21). Tout péché doit étre jugé :
mais les péchés du croyant ont déja été jugés a la croix, ainsi il est parfaitement justifié. Supposer qu’il
puisse y avoir encore quoi que ce soit qui soit contraire au croyant le plus faible, ¢’est nier 1I’ceuvre entiére de
la croix. Tous ses péchés et toutes ses iniquités ont été Otés par Dieu lui-méme ; c’est pourquoi ils sont
entierement effacés ; ils ont disparu dans le sang versé de I’Agneau de Dieu.

Chers freres en Christ, veillez a ce que votre coeur soit parfaitement établi dans la paix que Jésus a faite
« par le sang de sa croix » (Col. 1:20).

1.22 - Chapitres 28-29

Ces chapitres nous font connaitre la sacrificature dans toute sa valeur et son efficacité, et sont pleins d’un
profond intérét. Le nom seul de sacrificature réveille dans le cceur des sentiments de vive reconnaissance
envers la grace, qui non seulement a trouvé pour nous un moyen par lequel nous pouvons parvenir jusque
dans la présence de Dieu, mais qui a encore pourvu a ce que nous puissions nous y maintenir, selon le
caractere et les exigences de cette haute et sainte position.

La sacrificature d’Aaron était un don de Dieu a un peuple qui, en lui-méme, était loin de lui et avait
besoin de quelqu’un qui se tint pour lui dans la présence de Dieu, continuellement. Le chap. 7 aux Hébreux
nous apprend que cet ordre de sacrificature était li€ a la loi, qu’il fut établi « selon la loi d’un commandement
charnel » (vers. 16); que ceux qui I’exercaient étaient plusieurs, « parce que la mort les empéchait de
demeurer » (vers. 23) et qu’ils avaient les infirmités (vers. 28). Cet ordre de sacrificature ne pouvait rien
amener a la perfection ; de sorte que nous avons a bénir Dieu de ce qu’il fut institué « sans serment » (vers.
21). Le serment de Dieu ne pouvait s’allier qu’a ce qui devait durer pour toujours, savoir au sacerdoce
parfait, immortel, non transmissible, de notre grand et glorieux Melchisédec, qui communique, et a son
sacrifice et a son sacerdoce, toute la valeur, toute la glorieuse dignité de sa personne incomparable. La
pensée que nous avons un tel sacrifice et un tel sacrificateur produit dans le coeur des sentiments de vive
gratitude.

Mais poursuivons 1’examen de ces deux chapitres. — Au chapitre 28, il est question des vétements, et au
chap. 29 des sacrifices. Les premiers sont plus immédiatement en rapport avec les besoins du peuple ; les
derniers avec les droits de Dieu. Les vétements sont et représentent les diverses fonctions et les divers
attributs de la sacrificature. « L’éphod » était le vétement sacerdotal par excellence ; il était inséparablement
uni aux deux épaulettes et au pectoral, nous enseignant ainsi que la force de 1’épaule du sacrificateur
et 'affection de son cceur étaient enticrement consacrées aux intéréts de ceux qu’il représentait, et en faveur
desquels il portait I’éphod. Ces choses, typifiées dans Aaron, sont réalisées en Christ : sa force toute
puissante et son amour infini sont a nous, éternellement, incontestablement. L’épaule, qui soutient 1’univers,
soutient le membre le plus faible et le plus obscur de ’assemblée rachetée a prix de sang. Le cceur de Jésus
est plein d’une affection invariable, d’un amour éternel et infatigable pour le membre de 1’assemblée le
moins considéré.

Les noms des douze tribus, gravés sur des pierres précieuses, étaient portés a la fois sur les épaules et sur
le coeur du souverain sacrificateur (vers. 9-12, 15-29). L’excellence particuliére d’une pierre précieuse se
montre en ce que, plus la lumiére qui I’éclaire est intense, plus elle brille avec éclat. La lumiére ne peut
jamais amoindrir 1’éclat d’une pierre précieuse ; au contraire, elle en augmente et en développe le lustre. Les
douze tribus, 1’'une aussi bien que l’autre, la plus petite aussi bien que la plus grande, étaient portées
continuellement devant 1’Eternel sur le cceur et les épaules d’Aaron. Elles étaient, toutes et chacune en
particulier, maintenues en la présence de Dieu dans cet éclat parfait et cette beauté inaltérable, qui étaient le
propre de la position dans laquelle la parfaite grace du Dieu d’Israél les avait placées. Le peuple était
représenté devant Dieu par le souverain sacrificateur. Quelles que pussent étre ses infirmités, ses erreurs ou
ses fatigues, son nom brillait sur « le pectoral » d’un inaltérable éclat. L’Eternel lui avait donné cette place ;
qui aurait pu I’en arracher ? Quel autre aurait pu le placer 1a ? Qui aurait pu pénétrer dans le lieu saint, pour



enlever de dessus le cceur d’Aaron le nom d’une seule des tribus d’Israél ? Qui aurait pu ternir 1’éclat qui
entourait ces noms, la ou Dieu les avait placés ? Ils étaient hors de ’atteinte de tout ennemi, au-dela de toute
influence du mal.

Combien il est encourageant pour les enfants de Dieu qui sont éprouvés, tentés, assaillis, humiliés, de
penser que Dieu ne les voit que sur le ceeur de Jésus ! Aux yeux de Dieu, ils brillent continuellement de
I’éclat supréme de Christ ; ils sont revétus d’une beauté divine. Le monde ne peut pas les voir ainsi, mais
Dieu les voit ainsi et en cela git toute la différence. En considérant les enfants de Dieu, les hommes ne voient
que leurs taches et leurs défauts ; ils sont incapables de voir autre chose, en sorte que leur jugement est
toujours faux, toujours partial. IIs ne peuvent pas voir les joyaux étincelants ou sont graveés, par ’amour
éternel, les noms des rachetés de Dieu. Les chrétiens, il est vrai, devraient &tre soigneux de ne donner au
monde aucune occasion de mal parler d’eux ; ils devraient chercher, « en faisant le bien », & « fermer la
bouche a I’ignorance des hommes dépourvus de sens » (1 Pierre 2:15). Si, par la puissance du Saint Esprit,
ils saisissaient la beauté dont ils brillent sans cesse aux yeux de Dieu, ils en réaliseraient certainement les
caracteres dans toute leur conduite ; leur marche serait sainte, pure, digne de Dieu, et leur lumiére serait
visible aux yeux des hommes. Plus nous entrerons, par la foi, dans ce qui est vrai de nous en Christ, plus
aussi I’ceuvre intérieure en nous sera profonde, réelle et pratique, et plus la manifestation de 1’effet moral de
cette ceuvre en nous sera compléte.

Mais, Dieu en soit béni ! nous n’avons pas affaire aux hommes pour étre jugés, mais avec Dieu lui-
méme ; et dans sa miséricorde, il nous montre notre grand sacrificateur « portant notre jugement sur son
ceeur, devant 1’Eternel, continuellement » (vers. 30). Cette assurance donne une paix profonde et solide, une
paix que rien ne peut ¢branler. Nous pouvons avoir a confesser nos fautes et nos manquements, et a en mener
deuil ; I’ceil peut étre parfois tellement obscurci par les larmes d’une repentance véritable, que nous ne
sommes guere en ¢tat de voir I’éclat des pierres précieuses ou nos noms sont gravés ; toutefois nos noms sont
toujours la. Dieu les voit et cela suffit. Il est glorifié par leur éclat — éclat qui ne vient pas de nous, mais
dont Dieu lui-méme nous a revétus. Nous n’étions rien que ténebres, impureté et difformité ; Dieu nous a
donné la lumiére, la pureté, la beauté ; — a Lui soit la louange, pendant toute I’éternité !

La « ceinture » est le symbole bien connu du service ; et Christ est le parfait Serviteur, le Serviteur des
conseils et des affections de Dieu, et des besoins profonds et variés de son peuple. Christ se ceignit lui-méme
pour son ceuvre, dans un dévouement a toute épreuve et que rien ne pouvait décourager ; et quand la foi voit
le Fils de Dieu ainsi ceint, elle juge que nulle difficulté n’est trop grande pour lui. Nous voyons, dans le type
qui nous occupe, que toutes les vertus et toutes les gloires de Christ, dans sa nature divine, comme dans sa
nature humaine, entrent pleinement dans son caractére de serviteur. « Et la ceinture de son éphod, qui sera
par-dessus, sera du méme travail, de la méme maticre, d’or, de bleu et de pourpre, et d’écarlate, et de fin
coton retors » (vers. 8). Ceci doit satisfaire a tous les besoins de I’ame et aux plus ardents désirs du cceur.
Christ est non seulement la victime égorgée a 1’autel d’airain, mais aussi le Souverain Sacrificateur ceint sur
la maison de Dieu. L’apétre peut donc dire en toute vérité : « Approchons ; — retenons ; — prenons garde
l’un a I'autre » (Héb. 10:19-24).

« Et tu mettras sur le pectoral de jugement les urim et les thummim (lumiéres et perfections), et ils seront
sur le coeur d’Aaron, quand il entrera devant I’Eternel ; et Aaron portera le jugement des fils d’Israél sur son
cceur, devant I’Eternel, continuellement » (vers. 30). Nous apprenons par différents passages de la Parole que
les « urim » étaient en rapport avec la communication des pensées de Dieu a I’égard des diverses questions
qui s’¢élevaient dans les détails de I’histoire d’Israél. Ainsi, par exemple, lors de la nomination de Josué, il est
dit : « Et il se tiendra devant Eléazar, le sacrificateur, qui interrogera pour lui les jugements d’urim devant
I’Eternel » (Nomb. 27:21). « Et de Lévi il dit : Tes thummim et tes urim (tes perfections et tes lumiéres) sont
a ’homme de ta bonté, ... ils enseigneront tes ordonnances a Jacob, et ta loi a Isra€l » (Deut. 33:8-10). « Et
Saiil interrogea I’Eternel, et I’Eternel ne lui répondit pas, ni par des songes, ni par ['urim, ni par les
prophétes » (1 Sam. 28:6). « Et le Thirshatha leur dit qu’ils ne devaient point manger des choses trés saintes,
jusqu’a ce que fiit suscité un sacrificateur avec les urim et les thummim » (Esdras 2:63). Nous apprenons
ainsi que le souverain sacrificateur ne portait pas seulement le jugement de I’assemblée devant 1’Eternel,
mais qu’il communiquait aussi le jugement de I’Eternel a I’assemblée : précieuses et solennelles fonctions !
Il en est de méme, et avec une perfection divine, de notre « grand Souverain Sacrificateur, qui a traversé les
cieux » (Héb. 4:14). Il porte le jugement de son peuple sur son coeur continuellement et, par le Saint Esprit, il
nous communique le conseil de Dieu, a I’égard des moindres circonstances de notre vie journaliére. Nous



n’avons besoin ni de songes, ni de visions : pourvu que nous marchions selon 1’Esprit, nous jouirons de toute
I’assurance que peut donner le parfait « urim », sur le cceur de notre grand Souverain Sacrificateur.

« Et tu feras la robe de I’éphod entiérement de bleu ; ... sur ses bords des grenades de bleu, et de pourpre,
et d’écarlate, sur ses bords, tout autour, et des clochettes d’or entre elles, tout autour : une clochette d’or et
une grenade, une clochette d’or et une grenade, sur les bords de la robe, tout autour. Et Aaron en sera revétu
quand il fera le service ; et on en entendra le son quand il entrera dans le lieu saint, devant I’Eternel, et quand
il en sortira, afin qu’il ne meure pas » (vers. 31-35). La robe bleue de 1’éphod est I’embléme du caractére
entierement céleste de notre grand Souverain Sacrificateur. Il est allé dans les cieux, au-dela de la portée de
toute vision humaine ; mais par la puissance du Saint Esprit il y a un témoignage rendu a la vérité qu’il est
vivant, dans la présence de Dieu ; et non seulement un témoignage, mais aussi du fruit. « Une clochette d’or,
et une grenade, une clochette d’or, et une grenade ». — Tel est I’ordre plein de beauté. Un témoignage fidele
a la grande vérité, que Jésus est toujours vivant pour intercéder pour nous, sera inséparablement lié¢ a un
service fructueux. Puissions-nous avoir une intelligence plus profonde de ces précieux et saints mysteres !

« Et tu feras une lame d’or pur, et tu graveras sur elle, en gravure de cachet : Sainteté a I’Eternel ; et tu la
poseras sur un cordon de bleu, et elle sera sur la tiare ; et elle sera sur le devant de la tiare ; elle sera sur le
front d’Aaron ; et Aaron portera I’iniquité des choses saintes que les fils d’Israél auront sanctifiées, dans tous
les dons de leurs choses saintes ; et elle sera sur son front continuellement, pour étre agréée pour eux devant
I’Eternel » (vers. 36-38). C’est ici une vérité importante pour I’ame. La lame d’or, sur le front d’Aaron, était
le type de la sainteté essentielle du Seigneur Jésus. « Elle sera sur son front continuellement, pour étre agréée
pour eux devant I’Eternel ». Quel repos pour le cceur au milieu de toutes les fluctuations de notre propre
expérience ! Notre grand Souverain Sacrificateur est « continuellement » devant Dieu pour nous. Nous
sommes représentés par lui, et rendus agréables en lui. La sainteté nous appartient. Plus nous connaitrons
profondément notre indignité personnelle et notre faiblesse, plus nous ferons 1’expérience de cette humiliante
vérité : qu’en nous n’habite aucun bien, et plus nous bénirons avec ferveur le Dieu de toute grace pour cette
vérité consolante : « Elle sera sur son front continuellement, pour étre agréée pour eux devant I’Eternel ».

S’il arrivait que mon lecteur fit fréquemment tenté et harassé par des doutes et des craintes, des hauts et
des bas dans son état spirituel, avec un penchant continuel a regarder au-dedans de lui-méme, a son pauvre
cceur froid, inconstant et revéche, il n’a qu’a s’appuyer de tout son coeur sur cette précieuse vérité, que ce
grand Souverain Sacrificateur le représente devant le trone de Dieu ; il n’a qu’a fixer ses yeux sur la lame
d’or, et a lire sur elle la mesure de son acceptation éternelle auprés de Dieu. Que le Saint Esprit lui donne de
gotter la douceur et la puissance de cette divine et céleste doctrine !

« Et pour les fils d’Aaron tu feras des tuniques, et tu leur feras des ceintures, et tu leur feras des bonnets,
pour gloire et pour ornement. ... Et tu leur feras des calecons de lin pour couvrir la nudité de leur chair. ... Et
ils seront sur Aaron et sur ses fils lorsqu’ils entreront dans la tente d’assignation ou lorsqu’ils s’approcheront
de l’autel pour faire le service dans le lieu saint ; afin qu’ils ne portent pas d’iniquité et ne meurent pas »
(vers. 40-43). Ici Aaron et ses fils représentent en figure Christ et I’Eglise, dans la puissance d’une seule
justice divine et éternelle. Les vétements sacerdotaux d’Aaron sont I’expression des qualités intrinséques,
essentielles, personnelles et éternelles de Christ ; tandis que les « tuniques » et les « bonnets » des fils
d’Aaron représentent les grices dont I’Eglise est revétue, en vertu de son association avec le Chef souverain
de la famille des sacrificateurs.

Ainsi, tout ce qui vient de passer devant nos yeux nous montre avec quel soin miséricordieux 1’Eternel
pourvoyait aux besoins de son peuple, en permettant que les siens vissent celui qui se préparait a intervenir
en leur faveur, et a les représenter devant Lui, revétu de tous les vétements qui répondaient directement a la
condition du peuple, telle que Dieu la connaissait. Rien de ce que le cceur pouvait désirer, ou dont il pouvait
avoir besoin, n’était oubli¢. Le peuple d’Israél, en considérant Aaron de la téte aux pieds, pouvait voir que
tout était complet en lui. Depuis la sainte tiare qui couvrait son front, jusqu’aux clochettes et aux grenades
qui bordaient sa robe, toutes choses étaient comme elles devaient étre, parce que tout était conforme au
modéle montré sur la montagne, tout était selon ’estimation que 1’Eternel faisait des besoins de son peuple et
de ses propres exigences.

Mais il y a encore un point relatif aux vétements d’Aaron, qui réclame 1’attention spéciale du lecteur :
c’est la maniere dont I’or est introduit dans la confection de ces habits. Ce sujet est développé au chapitre 39,
mais D’interprétation peut trouver sa place ici : « Et ils étendirent des lames d’or, et on les coupa par filets



pour les brocher parmi le bleu, et parmi la pourpre, et parmi I’écarlate, et parmi le fin coton, en ouvrage
d’art » (39:3). Nous avons déja fait remarquer que « le bleu, la pourpre, ’écarlate et le fin coton »
représentent les différents caractéres de I’humanité de Christ, et que 1’or représente sa nature divine. Les
filets d’or étaient brochés d’une maniére exquise parmi les autres matériaux, de fagon a étre inséparablement
unis a ces derniers, et a en étre néanmoins parfaitement distincts. L’application de cette image frappante au
caractére du Seigneur Jésus, est pleine d’intérét. Dans différentes scénes présentées dans les récits de
l’Evangile, il est facile de discerner, a la fois, le caractére distinct et la mystérieuse union de I’humanité et de
la divinité.

Considérez, par exemple, Christ sur la mer de Galilée. Il était au milieu de la tempéte, « dormant sur un
oreiller » (Marc 4:38), précieuse manifestation de son humanité ! Mais un moment apres, il apparait dans
toute la grandeur et la majesté de la divinité ; et comme gouverneur supréme de 1’univers, il tance le vent et
impose silence a la mer. Il n’y a ici ni effort, ni précipitation, ni préparation préalable. Le repos dans
I’humanité n’est pas plus naturel que 1’activité dans la nature divine. Christ est aussi complétement dans son
¢lément dans I'une que dans 1’autre. — Voyez-le encore, quand les receveurs des drachmes s’adressent a
Pierre. Comme le Dieu fort, souverain, « possesseur des cieux et de la terre », il pose sa main sur les trésors
de I’océan, et il dit : « Ils sont a moi » (Ps. 50:12 ; 24:1 ; Job 41:2) ; et aprés avoir déclaré que c’est a lui
qu’appartient la mer, car lui-méme I’a faite (Ps. 95:5), il change de langage, et manifestant sa parfaite
humanité, il s’associe a son pauvre serviteur par ces paroles touchantes : « Prends-le et donne-le leur pour
moi et pour toi » (Matt. 17:27). Paroles pleines de grace, ici surtout, devant le miracle qui manifestait, d’une
maniere si compléte, la divinité de celui qui s’associait ainsi, dans une condescendance infinie, avec un
pauvre faible ver de terre. — Puis encore, au tombeau de Lazare (Jean 11), il frémit et pleure ; et ces
frémissements, ces larmes proviennent des profondeurs d’une humanité parfaite, de ce cceur humain parfait
qui sentait, comme nul autre coeur ne pouvait sentir, ce que c’est que de se trouver au milieu d’une scéne ou
le péché a produit d’aussi terribles fruits. Mais alors, comme la Résurrection et la Vie, comme Celui qui
tenait dans sa main toute-puissante « les clefs de la mort et du hadeés » (Apoc. 1:18), il s’écrie : « Lazare, sors
dehors ! » et la mort et le sépulcre, a la voix de Jésus, ouvrent leurs portes et laissent sortir leur captif.

D’autres scénes de I’Evangile se présenteront a I’esprit du lecteur, comme illustrations de cette union des
filets d’or avec « le bleu, la pourpre, ’écarlate et le fin coton retors », c’est-a-dire de cette union de la
divinité avec I’humanité dans la Personne mystérieuse du Fils de Dieu. Il n’y a rien de nouveau dans cette
pensée, souvent signalée par ceux qui ont étudié avec quelque soin les écrits de 1’ Ancien Testament. Elle est
toujours profitable, toutefois, pour nos ames, quand elles sont tournées vers le Seigneur Jésus comme vers
Celui qui est véritablement Dieu et véritablement homme. Le Saint Esprit a uni ensemble la divinité et
I’humanité par un « ouvrage d’art », et les présente a ’esprit renouvelé du croyant pour qu’il en jouisse et
qu’il les admire.

Avant de quitter cette partie du livre, examinons un peu le chapitre 29. Nous avons déja fait remarquer
qu’Aaron et ses fils représentent Christ et I’Eglise ; mais ici Dieu donne a Aaron la préséance : « Et tu feras
approcher Aaron et ses fils a I’entrée de la tente d’assignation, et tu les laveras avec de 1’eau » (vers. 4). Le
lavage d’eau faisait qu’Aaron devenait, typiquement, ce que Christ est par lui-méme, c’est-a-dire saint.
L’Eglise est sainte en vertu de son union avec Christ dans une vie de résurrection ; Christ est la définition
parfaite de ce qu’elle est devant Dieu. L’acte cérémoniel de laver avec de I’eau figure ’action de la parole de
Dieu (voyez Eph. 5:26). « Je me sanctifie moi-méme pour eux, dit Christ, afin qu’eux aussi soient sanctifiés
par la vérité » (Jean 17:19). Il se sanctifie lui-méme pour Dieu dans la puissance d’une obéissance parfaite,
étant, comme homme, conduit et dirigé en toutes choses, par la parole de Dieu, par I’Esprit éternel ; afin que
ceux qui lui appartiennent fussent entierement sanctifiés par la puissance morale de la vérité.

« Et tu prendras I’huile de 1’onction, et tu la répandras sur sa téte, et tu /’oindras » (vers. 7). Ici il s’agit
du Saint Esprit ; mais il faut remarquer qu’Aaron fut oint avant que le sang fiit répandu, parce qu’il nous est
présenté comme le type de Christ qui, en vertu de ce qu’il était dans sa propre personne, fut oint du Saint
Esprit longtemps avant que 1’ceuvre de la croix fiit accomplie. D’un autre c6té, les fils d’Aaron ne furent
oints qu’aprés que le sang eut été répandu. « Et tu égorgeras le bélier, et tu prendras de son sang, et tu le
mettras sur le lobe de I’oreille droite d’Aaron, et sur le lobe de I’oreille droite de ses fils, et sur le pouce de
leur main droite, et sur le gros orteil de leur pied droit ; et tu feras aspersion du sang sur 1’autel tout
autour (*). Et tu prendras du sang qui sera sur 1’autel, et de ’huile de 1’onction, et tu en feras aspersion sur
Aaron et sur ses vétements, et sur ses fils et sur les vétements de ses fils avec lui : et il sera saint, lui et ses



vétements, et ses fils et les vétements de ses fils avec lui » (vers. 20, 21). Pour ce qui concerne I’Eglise, le
sang de la croix est le fondement de toute bénédiction. L’Eglise ne pouvait pas recevoir 1’onction du Saint
Esprit, avant que son Chef ressuscité ne fit monté au ciel, et n’elit déposé sur le trone de la Majesté le
témoignage du sacrifice qu’il avait accompli. « Ce Jésus, Dieu I’a ressuscité, ce dont nous, nous sommes tous
témoins. Ayant donc été exalté par la droite de Dieu, et ayant recu de la part du Pére I’Esprit Saint promis, il
a répandu ce que vous voyez et entendez » (Actes 2:32, 33 ; comp. Jean 7:39 ; Actes 19:1-6). Depuis les
jours d’Abel jusqu’a maintenant, il y a eu des ames régénérées par le Saint Esprit, des ames qui ont subi son
influence, sur lesquelles il a agi, et qu’il a qualifiées pour le service ; mais 1’Eglise ne pouvait pas étre ointe
du Saint Esprit, avant que son Seigneur victorieux ne fit entré au ciel et qu’il n’elit recu pour elle la
promesse du Pére. Cette doctrine est enseignée de la maniére la plus directe et la plus absolue dans tout le
Nouveau Testament ; et elle était préfigurée déja, dans toute son intégrité, dans le type que nous méditons,
par le fait que, bien qu’Aaron fit oint avant que le sang ne fiit répandu, ses fils néanmoins ne le furent et ne
pouvaient I’étre qu’apres (vers. 7, 21).

(*) Loreille, la main et le pied sont tous consacrés a Dieu, dans la puissance de I’expiation accomplie, et
par 1’énergie du Saint Esprit.

Mais I’ordre suivi ici pour 1’onction nous apprend autre chose encore que ce qui concerne 1’ceuvre de
I’Esprit et la position de I’Eglise. La prééminence personnelle du Fils nous y est aussi présentée. « Tu as
aimé la justice, et tu as hai la méchanceté ; c’est pourquoi Dieu, ton Dieu, t’a oint d’une huile de joie au-
dessus de tes compagnons » (Ps. 45:7 ; Héb. 1:9). Il faut que les enfants de Dieu maintiennent toujours cette
vérité dans leurs convictions et leur expérience. La grace de Dieu, il est vrai, est manifestée par le fait
merveilleux, que des pécheurs coupables et dignes de I’enfer se sont trouvés étre appelés les « compagnons »
du Fils de Dieu ; mais n’oublions jamais I’expression « au-dessus ». Quelque étroite que soit I’union, et elle
est aussi étroite que les conseils éternels de la grace pouvaient la rendre, il faut néanmoins qu’en toutes
choses, Christ tienne la premiere place (Col. 1:18). Il ne pourrait en étre autrement. Il est Chef sur toutes
choses, Chef de I’Eglise, Chef de la création, Chef des anges, Seigneur de 1’univers. Il n’est pas un seul des
astres qui se meuvent dans [’espace, qui ne lui appartienne, et dont il ne dirige les mouvements ; pas un seul
des vermisseaux qui rampent sur la terre, qui ne soit sous son ceil toujours ouvert. Il est « Dieu sur toutes
choses » (Rom. 9:5) ; « le premier-né d’entre les morts » et « de toute la création » (Col. 1:15, 18 ; Apoc.
1:5); « le commencement de la création de Dieu » (Apoc. 3:14). « Toute famille dans les cieux et sur la
terre » (Eph. 3:15) doit se ranger sous lui. Toute Ame spirituelle reconnait cette vérité avec gratitude ; bien
plus, I’énonciation seule de ces choses fait tressaillir le ceceur du chrétien. Tous ceux qui sont conduits par
I’Esprit se réjouiront a chaque nouveau développement des gloires personnelles du Fils ; de méme qu’ils ne
pourront supporter quoi que ce soit qui porte atteinte & ces gloires. Quand 1’Eglise sera élevée dans les plus
hautes régions de la gloire, sa joie sera de se prosterner aux pieds de Celui qui s’abaissa pour I’élever jusqu’a
I’unir avec lui-méme, en vertu du sacrifice qu’il a accompli et qui, ayant pleinement répondu a toutes les
exigences de la justice de Dieu, peut satisfaire toutes les affections divines, en unissant son Eglise avec lui-
méme d’une maniére inséparable, comme juste objet de I’amour du Pére, et dans sa gloire éternelle d’homme
ressuscité. « Il n’a pas honte de les appeler fréres » (Héb. 2:11).

1.23 - Chapitre 30

La sacrificature étant instituée, comme nous 1’avons vu dans les deux chapitres précédents, nous passons
a ce qui est relatif au culte et a la communion sacerdotale. L’ordre de 1’enseignement est remarquable et
instructif, et de plus, il correspond exactement avec ’ordre qui existe dans I’expérience du croyant. A I’autel
d’airain, le croyant voit ses péchés réduits en cendres ; ensuite il se voit uni a Celui qui, personnellement pur
et sans tache, tellement qu’il a pu étre oint sans du sang, nous a néanmoins associés avec lui-mé€me, dans sa
vie, sa justice et sa faveur aupres de Dieu ; et finalement, il voit, dans I’autel d’or, la valeur de Christ, comme
étant la substance dont les affections divines se nourrissent.

I1 en est toujours ainsi : il faut qu’il y ait un autel d’airain et un sacrificateur, avant qu’il puisse y avoir un
autel d’or et de I’encens. Beaucoup d’enfants de Dieu n’ont jamais dépassé 1’autel d’airain ; jamais ils ne
sont encore entrés, en esprit, dans la puissance et la réalité du vrai culte des sacrificateurs. Ils ne se
réjouissent pas dans le parfait sentiment et la divine intelligence du pardon et de la justice : ils ne sont jamais
parvenus a l’autel d’or. Ils espérenty arriver quand ils mourront, tandis que c’est leur privilege d’y
étre maintenant. L’ceuvre de la croix a 6té tout ce qui pouvait leur fermer le chemin, pour rendre a Dieu un
culte libre et intelligent. La position actuelle de tous les vrais croyants est a 1’autel d’or du parfum.



La présence devant cet autel offre, en figure, une position de grande bénédiction. C’est 1a qu’on jouit de
la réalité et de I’efficacité de I’intercession de Christ. Nous en avons fini avec le moi et avec tout ce qui y
tient, pour autant qu’on en attendait quelque bien ; nous sommes appelés a nous occuper de ce que Christ est
devant Dieu. Nous ne trouverons dans le moi que de la souillure ; toute manifestation du moi souille ; le moi
a été condamné et mis de coté dans le jugement de Dieu, et il n’en reste et ne pouvait en rester aucun atome
dans I’encens pur et le feu pur, sur ['autel d’or pur. « Le sang de Jésus » nous a donné acces dans le
sanctuaire, sanctuaire du service et du culte des sacrificateurs, dans lequel il n’y a pas trace de péché. Nous y
voyons la table pure, le chandelier pur et [’autel pur ; mais il n’y a rien qui rappelle le moi et sa misére. S’il
était possible que le moi, en quelque maniére que ce soit, s’y présentat a notre vue, ce ne pourrait étre que
pour entraver notre culte, gater notre nourriture de sacrificateurs, et obscurcir notre lumiére. La nature n’a
point de place dans le sanctuaire de Dieu ; elle a été, avec tout ce qui se rattache a elle, consumée et réduite
en cendres ; et maintenant nos ames sont appelées a jouir de la bonne odeur de Christ, montant comme un
parfum agréable devant Dieu; c’est en cela que Dieu prend plaisir. Tout ce qui présente Christ dans
I’excellence de sa personne, est bon et agréable a Dieu. La plus faible manifestation de Christ dans la vie ou
le culte d’un saint, est un parfum de bonne odeur, auquel Dieu prend plaisir.

Trop souvent, hélas ! nous avons a nous occuper de nos manquements et de nos infirmités. Si jamais nous
permettons au péché qui demeure en nous, d’avoir son cours, nous avons affaire avec Dieu a ce sujet, car
Dieu ne peut tolérer le mal. Il peut le pardonner et nous en purifier ; il peut restaurer nos ames par le
ministére de notre grand et miséricordieux Souverain Sacrificateur, mais il ne peut s’associer a aucune
pensée coupable. Une pensée 1égere, une pensée folle, non moins qu’une convoitise ou une pensée impure,
suffit complétement pour troubler notre communion et interrompre notre culte. Dés qu’une semblable pensée
s’¢leve en nous, il faut qu’elle soit confessée et jugée avant que nous puissions jouir de nouveau des joies
saintes du sanctuaire. Un cceur dans lequel la convoitise agit, ne jouit pas de ce qui occupe dans le sanctuaire.
Quand nous sommes dans notre vraie condition de sacrificateurs, la nature est comme si elle n’existait pas, et
nous pouvons nous nourrir de Christ ; nous pouvons goiter le bonheur divin d’étre délivrés de nous-mémes
et entierement absorbés par Christ.

Tout cela ne peut étre produit que par la puissance de 1’Esprit. Il est superflu de chercher a exciter les
sentiments naturels de dévotion par les différents moyens qui sont au service des systemes et des religions
des hommes ; il faut du feu pur aussi bien que de 1’encens pur. Les efforts que 1’on fait pour rendre culte a
Dieu, au moyen des facultés non sanctifiées de la nature, rentrent dans la catégorie du « feu étranger »
(comp. Lév. 10:1 avec 16:12). Dieu est I’objet du culte, Christ en est le fondement et la substance, et le Saint
Esprit en est la puissance.

Ainsi comme, a proprement parler, 1’autel d’airain nous présente Christ dans la valeur de son sacrifice,
I’autel d’or nous présente Christ dans la valeur de son intercession. Ce double fait fera mieux comprendre au
lecteur pourquoi la sacrificature est introduite (dans les chapitres 28 et 29) entre les deux autels. Il y a,
naturellement, une relation intime entre ces deux autels, puisque I’intercession de Christ est fondée sur son
sacrifice. « Et Aaron fera propitiation pour les cornes de ’autel une fois 1’an ; il fera propitiation pour 1’autel
une fois 1’an, en vos générations, avec le sang du sacrifice de péché des propitiations. C’est une chose tres
sainte 4 1’Eternel » (vers. 10). Tout repose sur le fondement immuable du sang répandu. « Presque toutes
choses sont purifiées par du sang, selon la loi ; et, sans effusion de sang, il n’y a pas de rémission. Il était
donc nécessaire que les images des choses qui sont dans les cieux fussent purifiées par de telles choses, mais
que les choses célestes elles-mémes le fussent par de meilleurs sacrifices que ceux-la. Car le Christ n’est pas
entré dans les lieux saints faits de main, copies des vrais, mais dans le ciel méme, afin de paraitre maintenant
pour nous devant la face de Dieu » (Héb. 9:22-24).

Dans les versets 11 a 16, il est question de 1’argent des propitiations pour I’assemblée. Tout Israélite
devait payer un « demi-sicle ». « Le riche n’augmentera pas et le pauvre ne diminuera pas le demi-sicle
lorsque vous donnerez I’offrande de I’Eternel pour faire propitiation pour vos dmes ». Tous sont placés sur le
méme niveau pour ce qui regarde la propitiation. Il peut y avoir une immense différence dans la mesure de
connaissance, d’expérience, de capacité, de progreés, de zele, de dévouement, mais le fondement de
propitiation est le méme pour tous. Le grand apotre des gentils et le plus faible des agneaux du troupeau de
Christ sont sur le méme niveau, pour ce qui concerne la propitiation. C’est une vérité bien simple et bien
réjouissante que celle-1a. Tous peuvent n’étre pas également dévoués et ne pas abonder également en fruits ;
mais c¢’est « le sang précieux de Christ » (1 Pierre 1:19) et non le dévouement ou 1’abondance des fruits, qui



est le fondement solide et éternel du repos du croyant. Plus nous serons pénétrés de la vérité et de la
puissance de ces choses, plus aussi nous porterons de fruits.

Dans le dernier chapitre du Lévitique, nous trouvons une autre espéce d’évaluation. Quand quelqu’un
mettait a part quoi que ce fit par un veeu, Moise faisait I’estimation de I’individu d’aprés son age. En
d’autres termes, quand quelqu’un osait mettre en avant sa capacité, Moise, comme représentant des droits de
Dieu, I’estimait « selon le sicle du sanctuaire ». S’il était « plus pauvre » que ne 1’estimait Mofse, il fallait
qu’il se tint « devant le sacrificateur » (vers. 8), représentant de la grdce de Dieu, qui devait I’estimer « a
raison de ce que peut atteindre la main de celui qui a fait le veeu ».

Béni soit Dieu, nous savons qu’il a été fait droit a toutes ses justes exigences, et que tous nos veeux ont
été accomplis par Christ, qui était a la fois le représentant des droits de Dieu et celui qui révélait sa grace, qui
accomplit ’ceuvre de I’expiation sur la croix, et qui est maintenant a la droite de Dieu. Il y a dans la
connaissance de ces choses un doux repos pour le cceur et pour la conscience. L’expiation est la premiére
chose que nous saisissons, et jamais nous ne la perdrons de vue. Quelque étendue que soit la portée de notre
intelligence, quelque riche que soit notre fonds d’expérience, quelque élevé que soit le ton de notre piété,
nous devrons toujours en revenir a la simple, divine, inaltérable doctrine du sang, dans tous les temps. Les
serviteurs de Christ les mieux doués et les plus expérimentés sont toujours revenus avec joie a « cette source
unique de délices », a laquelle leurs esprits altérés ont bu, lorsqu’ils ont commencé a connaitre le Seigneur ;
et le cantique éternel de I’Eglise dans la gloire sera : « A Celui qui nous aime, et qui nous a lavés de nos
péchés dans son sang » (Apoc. 1:5). Les parvis du ciel retentiront a jamais de la glorieuse doctrine du sang
de propitiation.

Dans les versets 17 a 21, nous avons « la cuve d’airain et son soubassement », le bassin de la purification
et son soubassement (chap. 30:28 ; 38:8 ; 40:11). Les sacrificateurs se lavaient les mains et les pieds dans
cette cuve, maintenant ainsi cette pureté essentielle a 1’exercice des fonctions sacerdotales. Ce n’était
nullement Ia une nouvelle application du sang, mais simplement un acte par lequel ils étaient maintenus dans
un état propre au service sacerdotal et au culte. « Quand ils entreront dans la tente d’assignation, ils se
laveront avec de I’eau, afin qu’ils ne meurent pas, ou quand ils s’approcheront de I’autel pour faire le service,
pour faire fumer le sacrifice fait par feu a I’Eternel. Ils laveront leurs mains et leurs pieds, afin qu’ils ne
meurent pas » (v. 20).

Il ne peut y avoir de véritable communion avec Dieu, qu’autant que la sainteté personnelle est maintenue
avec soin. « Si nous disons que nous avons communion avec lui, et que nous marchions dans les ténebres,
nous mentons et nous ne pratiquons pas la vérité » (1 Jean 1:6). Cette sainteté personnelle dans la marche ne
peut découler que de I’action de la parole de Dieu sur nos ceuvres et sur nos voies. « Par la parole de tes
lévres, je me suis gardé des voies de ’homme violent » (Ps. 17:4). Nos manquements continuels, dans notre
service de sacrificateurs, tiennent beaucoup a ce que nous négligeons de faire un usage convenable de la
« cuve d’airain ». Si nos voies ne sont pas soumises a I’action purifiante de la parole de Dieu ; si nous
persévérons dans la poursuite, ou dans la pratique de ce qui, d’aprés le témoignage de notre propre
conscience, n’est pas en accord avec cette Parole, notre caractére de sacrificateurs manquera certainement de
puissance. La persévérance délibérée dans le mal et le vrai culte sacerdotal sont tout a fait incompatibles.
« Sanctifie-les par la vérité, ta parole est la vérité » (Jean 17:17). Si nous avons sur nous quelque souillure,
nous ne pouvons pas jouir de la présence de Dieu : « Toutes choses, étant reprises par la lumiére, sont
manifestées ; car ce qui manifeste tout, c’est la lumiére ». Mais quand, par la grace, nous savons purifier nos
voies, en y prenant garde selon la parole de Dieu, nous sommes alors moralement en état de jouir de la
présence divine.

Le lecteur verra quel vaste champ de vérité pratique s’ouvre ici devant lui, et dans quelle large mesure la
doctrine de la « cuve d’airain » est présentée dans le Nouveau Testament. Ah ! que ceux qui ont le privilege
d’entrer dans les parvis du sanctuaire, en vétements sacerdotaux, et de s’approcher de 1’autel de Dieu pour
exercer la sacrificature, maintiennent leurs mains et leurs pieds nets par 1’usage de la vraie « cuve d’airain ».

Il peut étre intéressant de remarquer que la cuve, avec son soubassement, était faite « des miroirs des
femmes qui s’attroupaient a 1’entrée de la tente d’assignation » (chap. 38:8). Ce fait est trés significatif. Nous
sommes toujours enclins a faire comme « un homme qui consideére sa face naturelle dans un miroir ; car il
s’est considéré lui-méme et s’en est allé, et aussitot il a oublié quel il était ». Le miroir de la nature ne peut
jamais nous donner une idée claire et permanente de notre condition véritable. « Mais celui qui aura regardé



de prés dans la loi parfaite, celle de la liberté, et qui aura persévéré, n’étant pas un auditeur oublieux, mais un
faiseur d’ceuvre, celui-la sera bienheureux dans son faire » (Jac. 1:23, 25). L’homme qui a constamment
recours a la parole de Dieu, et qui la laisse parler a son coeur et a sa conscience, sera maintenu dans la sainte
activité de la vie divine.

Lefficacité du service sacerdotal de Christ se lie intimement a ’action pénétrante et purifiante de la
parole de Dieu. « Car la parole de Dieu est vivante et opérante, et plus pénétrante qu’aucune épée a deux
tranchants, et atteignant jusqu’a la division de I’ame et de ’esprit, des jointures et des moelles ; et elle
discerne les pensées et les intentions du cceur. Et il n’y a aucune créature qui soit cachée devant lui, mais
toutes choses sont nues et découvertes aux yeux de celui a qui nous avons affaire ». Puis 1’apdtre inspiré
ajoute immédiatement : « Ayant donc un grand Souverain Sacrificateur qui a traversé les cieux, Jésus, le Fils
de Dieu, tenons ferme notre confession : car nous n’avons pas un souverain sacrificateur qui ne puisse
sympathiser a nos infirmités, mais nous en avons un qui a été tenté en toutes choses comme nous, a part le
péché. Approchons-nous donc avec confiance du trone de la grace, afin que nous recevions miséricorde et
que nous trouvions grace pour avoir du secours au moment opportun » (Héb. 4:12-16).

Plus nous sentirons vivement 1’épée de la parole de Dieu, plus nous apprécierons le ministére de
miséricorde et de grace de notre Souverain Sacrificateur. Ces deux choses vont ensemble. Ce sont les
compagnons inséparables du sentier du chrétien. Le grand Souverain Sacrificateur sympathise avec les
infirmités que la Parole découvre et expose : il est « un Souverain Sacrificateur fidele », aussi bien que
« miséricordieux ». Ainsi ce n’est qu’autant que je fais usage de la cuve, que je puis m’approcher de 1’autel.
Le culte doit toujours étre offert dans la puissance de la sainteté. Il faut que nous perdions de vue la nature,
telle qu’elle est reflétée dans un miroir, et que nous soyons entierement occupés de Christ, tel qu’il est
présenté dans la Parole : ainsi seulement « les mains et les pieds », — les ceuvres et les voies, — seront nets,
selon la purification du sanctuaire.

Dans les versets 22 a 33, il est question de « I’onction sainte », avec laquelle les sacrificateurs, le
tabernacle et tous ses ustensiles, étaient oints. Cette onction est un type des graces variées du Saint Esprit,
qui toutes se trouvaient en Christ dans leur divine plénitude. « Tous tes vétements sont myrrhe, aloés, et
casse, quand tu sors des palais d’ivoire d’ou ils t’ont réjoui » (Ps. 45:8). Dieu a oint d’esprit et de puissance
Jésus de Nazareth (Act. 10:38). Toutes les graces du Saint Esprit, dans leur parfum de bonne odeur parfaite,
se concentraient en Christ, et ¢’est de lui seul qu’elles peuvent découler. Quant a son humanitg, il fut congu
du Saint Esprit, et avant que d’entrer dans son ministére public, il fut oint du Saint Esprit ; puis finalement,
quand il eut pris place dans les hauts cieux, il répandit sur son assemblée, qui est son corps, les dons précieux
du Saint Esprit, en témoignage d’une rédemption accomplie (voyez Matt. 1:20 ; 3:16, 17 ; Luc 4:18, 19 ;
Actes 2:33 ; 10:44, 45 ; Eph. 4:8-13).

C’est comme associés avec ce Christ a jamais béni et glorifié, que les croyants sont participants des dons
et des graces du Saint Esprit ; et de plus, ce n’est que dans une vie de communion habituelle avec Christ,
qu’ils peuvent jouir de ces graces et de ces dons, et qu’ils peuvent en répandre la bonne odeur autour d’eux.
L’homme irrégénéré ne connait pas ces choses. « On n’en versera pas sur la chair de I’homme » (vers. 32).
Les graces du Saint Esprit ne peuvent jamais s’allier avec la chair de I’homme, car le Saint Esprit ne peut
reconnaitre la nature déchue. Aucun des fruits de I’Esprit n’a jamais été produit sur le sol stérile de cette
nature. « Il vous faut étre nés de nouveau ! » (Jean 3:7). Il n’y a que le nouvel homme, cet homme qui fait
partie de la « nouvelle création », qui puisse connaitre quelque chose des fruits de I’Esprit. Il est inutile de
chercher a imiter ces fruits et ces graces. Les plus beaux fruits que le sol de la nature ait jamais produits, les
traits les plus aimables qu’elle puisse montrer ne peuvent en aucune manicre étre reconnus dans le sanctuaire
de Dieu : « On n’en versera pas sur la chair de ’homme, et vous n’en ferez point de semblable dans ses
proportions : elle est sainte, elle vous sera sainte. Quiconque en composera de semblable, et en mettra sur un
étranger, sera retranché de ses peuples ». Dieu ne veut pas de contrefagon de 1’ccuvre de I’Esprit ; tout doit
étre de I’Esprit, entierement, réellement de I’Esprit. En outre ce qui est de I’Esprit ne doit pas étre attribué a
I’homme. « Or I’homme animal ne re¢oit pas les choses qui sont de I’Esprit de Dieu, car elles lui sont folie ;
et il ne peut les connaitre, parce qu’elles se discernent spirituellement » (1 Cor. 2:14).

Il y a une bien belle allusion a cette « onction sainte » dans I’un des cantiques des degrés : « Voici, qu’il
est bon et qu’il est agréable que des fréres habitent unis ensemble ! C’est comme 1’huile précieuse répandue
sur la téte, qui descendait sur la barbe, la barbe d’Aaron, qui descendait sur le bord de ses vétements » (Ps.



133:1, 2). Puisse mon lecteur éprouver la puissance de cette onction, et connaitre ce que c¢’est que d’avoir
« ’onction de la part du Saint » (1 Jean 2:20), et d’étre « scellé du Saint Esprit de la promesse » (Eph. 1:13).

Enfin, le dernier paragraphe de ce chapitre, si riche en enseignements, nous présente « 1’encens compose€,
salé, pur et saint ». Cet encens précieux et sans égal représente les perfections illimitées et illimitables de
Christ. Dieu n’avait pas prescrit de quantité spéciale pour chacun des ingrédients qui entraient dans la
composition du parfum, parce que les graces qui sont en Christ, les beautés et les perfections qui sont
concentrées dans son adorable personne, n’ont pas de limites. La pensée de Dieu seule peut mesurer les
perfections infinies de Celui en qui habite toute la plénitude de la D¢ité ; et pendant tout le cours de
I’éternité, ces glorieuses perfections continueront a se manifester, a la vue des saints et des anges prosternés.
De temps en temps, a mesure que des rayons nouveaux de lumiere s’échapperont de ce soleil central de la
gloire divine, les parvis célestes en haut, et les vastes champs de la création en bas, retentiront de puissants
alléluias, a la gloire de Celui qui était, qui est, et qui sera I’objet de la louange de toute intelligence créée.

Non seulement Dieu n’avait pas fixé de quantité déterminée pour les ingrédients de I’encens, mais il avait
dit encore : « de tout a poids égal ». Chaque caracteére d’excellence morale trouvait en Christ sa vraie place,
et sa juste proportion. Aucune qualité n’en déplacait une autre, ou ne lui portait atteinte ; tout était « salé, pur
et saint », et répandait un parfum de si bonne odeur que Dieu seul pouvait I’apprécier.

« Et tu en pileras trés fin, et tu en mettras sur le devant du témoignage dans la tente d’assignation, ou je
me rencontrerai avec toi : ce vous sera une chose trés sainte » (vers. 36). Il y a une profondeur et une
puissance extraordinaire dans cette expression : « trés fin ». Elle nous apprend que chaque petit mouvement
dans la vie de Christ, chacune des moindres circonstances, chaque acte, chaque mot, chaque regard, chaque
trait répand un parfum produit par une proportion égale, « un poids égal » de toutes les graces divines qui
constituent son caractére. Plus le parfum était pilé menu, plus sa composition exquise et précieuse était
manifestée.

« Et quant a I’encens que tu feras, vous n’en ferez point pour vous selon les mémes proportions ; il sera,
pour toi, saint, consacré & 1’Eternel. Quiconque en fera de semblable pour le flairer, sera retranché de ses
peuples » (vers. 37, 38). Ce parfum odoriférant était exclusivement destiné a I’Eternel ; sa place était
« devant le témoignage ». Il y a en Jésus quelque chose que Dieu seul peut apprécier. Tout cceur croyant peut,
il est vrai, s’approcher de sa personne incomparable, et plus que satisfaire ses désirs les plus profonds et les
plus ardents ; toutefois, au-dela de tout ce que les rachetés de Dieu sont et seront capables de saisir, de tout
ce que les anges auront pu contempler des gloires insondables de I’homme Christ Jésus, il y aura quelque
chose en lui que Dieu seul peut sonder, et dont lui seul peut jouir (comp. Matt. 11:27). Aucun regard
d’homme ou d’ange ne pourra jamais discerner tout ce que renfermait ce saint parfum « pilé trés fin », qui ne
trouve que dans le ciel un lieu convenable pour y exhaler toute sa divine excellence.

Nous voici parvenus, dans notre rapide esquisse, a la fin d’une division bien marquée du livre de
I’Exode. Nous avons commencé par « I’arche du témoignage », pour venir jusqu’a « I’autel d’airain », puis
nous sommes revenus, de « [’autel d’airain » a « ’onction sainte » : — quel chemin que celui-1a, pourvu
qu’il soit parcouru, non a la lueur fausse et incertaine de I’imagination humaine, mais a la lumiére infaillible
de la lampe du Saint Esprit. On ne marche pas seulement au milieu des ombres d’une dispensation qui n’est
plus, mais au milieu des gloires personnelles et des perfections du Fils, qui sont représentées dans ces choses.
Si le lecteur a ainsi parcouru ce livre, ses affections auront été puissamment attirées vers Christ ; il aura une
intelligence plus élevée de sa gloire, de sa beauté, de son excellence et de sa capacité pour guérir une
conscience blessée et pour satisfaire les désirs d’un cceur altéré ; ses yeux et ses oreilles seront plus
complétement fermés a tous les attraits, a toutes les prétentions et les promesses de la terre ; en un mot, il
sera prét a prononcer un amen plus fervent aux paroles de 1’apotre, quand il dit : « Si quelqu’'un n’aime pas
le Seigneur Jésus Christ, qu’il soit anathéeme | Maranatha » (1 Cor. 16:22) (Note C).


https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#_Note_C._Page_343.

1.24 - Chapitre 31

Ce court chapitre s’ouvre par le récit de 1’appel divin de Betsaleél et d’Oholiab, divinement qualifiés
pour exécuter I’ouvrage du tabernacle d’assignation. « L’Eternel parla & Moise, disant : Regarde, j ‘ai appelé
par nom Betsaleél, fils d’Uri, fils de Hur, de la tribu de Juda ; et je ['ai rempli de I’esprit de Dieu, en sagesse,
et en intelligence, et en connaissance, et pour toutes sortes d’ouvrages... Et voici, j'ai donné avec lui
Oholiab, fils d’Akhisamac, de la tribu de Dan ; et;j’ai mis de la sagesse dans le cceur de tout homme
intelligent, afin qu’ils fassent tout ce que je t’ai commandé » (vers. 1-6). Que ce soit pour « I’ouvrage du
tabernacle » fait de main, ou pour « I’ceuvre du service » maintenant (Eph. 4:12), il faut que ceux qui sont
employés soient divinement choisis, divinement appelés, divinement qualifiés, divinement établis, et tout
doit étre fait selon le commandement de Dieu. Il n’était pas au pouvoir de I’homme de choisir, d’appeler, de
qualifier ou d’établir des ouvriers pour faire 1I’ouvrage du tabernacle, et il en est de méme pour I’ceuvre du
service ou ministere. Tout cela doit venir entierement de Dieu. On peut courir de son propre chef ou étre
envoy¢ par des collegues ; mais souvenons-nous que tous ceux qui courent, sans étre envoyés par Dieu,
seront, un jour ou ’autre, couverts de honte et de confusion. Telle est la simple et salutaire doctrine qui nous
est suggérée par ces paroles : « J’ai appelé, j’ai rempli, j’ai donné, j’ai mis, j’ai commandé ». Les paroles de
Jean-Baptiste : « Un homme ne peut rien recevoir a moins qu’il ne lui soit donné du ciel » (Jean 3:27), seront
toujours vraies. L’homme n’a donc pas de quoi se vanter, et doit tout aussi peu étre jaloux de ses
compagnons.

On peut tirer une lecon utile de la comparaison de ce chapitre avec Genése 4. « Tubal-Cain fut forgeur de
tous les outils d’airain et de fer » (vers. 22). Les descendants de Cain étaient doués d’intelligence profane,
pour faire, d’une terre maudite et pleine de souffrances, un lieu agréable loin de la présence de Dieu.
Betsaleél et Oholiab, au contraire, étaient doués d’intelligence divine, pour embellir un sanctuaire qui devait
étre sanctifi¢ et béni par la présence et la gloire du Dieu d’Israél.

Lecteur, je voudrais vous demander d’adresser a votre conscience cette question solennelle : « Est-ce que
je consacre ce que je puis posséder d’intelligence ou d’énergie aux intéréts de 1’Eglise, qui est la demeure de
Dieu, ou a ’embellissement d’un monde impie sans Christ ? » Ne dites pas dans votre cceur : « Je ne suis ni
divinement appelé, ni divinement qualifié pour I’ceuvre du ministére ». Souvenez-vous que, bien que tout
Israél ne fit pas composé de Betsaleéls et de Oholiabs, tous pouvaient servir néanmoins les intéréts du
sanctuaire. Il y avait pour tous une place, et maintenant aussi chacun a une place a occuper, un ministere a
remplir, une responsabilité dont il doit s’acquitter ; et vous et moi, nous travaillons dans ce moment, ou pour
les intéréts de la maison de Dieu, du corps de Christ, de 1’Eglise ; ou pour favoriser les plans impies d’un
monde encore entaché¢ du sang de Christ et du sang de tous les saints martyrs. Méditons profondément ces
choses devant le grand scrutateur des cceurs, dans la présence duquel nous nous trouvons, que nul ne peut
tromper et duquel tous sont connus.

Ce chapitre se termine par une allusion a I’institution du sabbat. Il est fait mention du sabbat au chapitre
16 en rapport avec la manne ; puis il est clairement et expressément ordonné dans le chapitre 20, alors que le
peuple fut formellement placé sous la loi ; et ici nous le retrouvons en rapport avec 1’établissement du
tabernacle. Toutes les fois que le peuple d’Israél est présenté dans une position spéciale quelconque, ou qu’il
est reconnu comme peuple placé sous une responsabilité spéciale, nous retrouvons le sabbat. Considérons
attentivement et le jour, et la maniére dont le sabbat devait étre observé, ainsi que le but dans lequel il fut
institué en Isra€l. « Et vous garderez le sabbat, car il vous sera saint: celui qui le profanera sera
certainement mis a mort, car quiconque fera une ceuvre en ce jour-l1a, ... cette ame sera retranchée du milieu
de ses peuples. Pendant six jours le travail se fera, et le septieme jour est le sabbat de repos consacré a
I’Eternel : quiconque fera une auvre le jour du sabbat, sera certainement mis a mort » (vers. 14, 15). Voila
qui est aussi explicite et aussi absolu que possible, établissant le « septiéme jour », et aucun autre, et
défendant positivement, sous peine de mort, toute espece d’ceuvre en ce jour-la. Il n’est pas possible d’éluder
le sens clair et simple de ces paroles. Et souvenons-nous qu’il n’y a pas une seule ligne de I’Ecriture qui
appuie 1’opinion trop répandue, que le sabbat a été changé, ou que Dieu a relaché, méme dans la plus petite
mesure, les principes rigoureux de ’observation de ce jour. Or ceux qui professent étre chrétiens ne
prétendent-ils pas garder le sabbat de Dieu au jour et de la maniére qu’il I’a commandé ? 11 est superflu de le
prouver. Mais ils oublient que la moindre infraction du sabbat était punie de : « retranché », « mis a mort » !

Mais, dira-t-on, « nous ne sommes pas sous la loi, mais sous la grace » (Rom. 6:14). Béni soit Dieu qui
nous donne cette douce assurance ! Si nous étions sous la loi, il n’est pas une ame dans toute la chrétienté,
qui ne fat, depuis longtemps, tombée sous le coup du jugement, quant au seul et unique point du sabbat. Mais



si nous sommes sous la grace, quel est le jour qui nous appartient ? C’est assurément « le premier jour de la
semaine, le jour du Seigneur ». C’est le jour de I’Eglise, le jour de la résurrection de Jésus, qui, ayant passé
le sabbat dans la tombe, ressuscita triomphant de toutes les puissances des ténébres, conduisant ainsi son
peuple, hors de la vieille création et de tout ce qui s’y rattache, dans la nouvelle création dont il est le Chef,
et de laquelle le premier jour de la semaine est la juste expression.

La différence qu’il y a entre ces deux jours mérite que nous 1’examinions avec priére, a la lumiére de
I’Ecriture. Un simple nom peut avoir une grande portée, et il en est ainsi dans le cas qui nous occupe. Il est
bien évident que le jour du Seigneur tient, dans la parole de Dieu, une place toute particuliére. Aucun autre
jour n’est appelé du nom glorieux de « jour du Seigneur ». Il y a des personnes, je le sais, qui nient que le
verset 10 du chapitre 1 de I’ Apocalypse fasse allusion au premier jour de la semaine ; mais je suis pleinement
convaincu que, et la saine critique, et la saine exégese garantissent, bien plus, exigent I’application de ce
passage, non au jour de la venue de Christ en gloire, mais au jour de sa résurrection d’entre les morts.

Le jour du Seigneur n’est jamais appelé « Sabbat », tant s’en faut. Le lecteur a donc a se garder de deux
extrémes. En premier lieu, il devra éviter le 1égalisme qui se trouve si souvent associé¢ au mot de « sabbat » ;
et en second lieu, il devra témoigner contre toute tentative qui aurait pour but et pour résultat de déshonorer
le jour du Seigneur, ou de le rabaisser au niveau d’un jour ordinaire. Le croyant est délivré, de la maniére la
plus compléte, de 1’observation « des jours et des mois, des temps et des années » (Gal. 4:10) ; son union
avec un Christ ressuscité I’a complétement affranchi de toutes ces observances superstitieuses (Col. 2:16-20).
Mais tout vrai que cela soit, fort heureusement, nous voyons que « le premier jour de la semaine » occupe
une place a lui dans le Nouveau Testament. Que le chrétien lui donne cette place ! C’est un doux et heureux
privilege, non un pénible joug.

L’espace ne me permet pas d’entrer dans plus de détails sur cet intéressant sujet. Je signalerai seulement,
a I’égard d’un ou deux points particuliers, le contraste qui existe entre « le sabbat » et « le jour du Seigneur »

1° Le sabbat était le septieme jour ; le jour du Seigneur est le premier.

2° Le sabbat était une pierre de touche de la condition d’Isra€l ; le jour du Seigneur est la preuve de
I’acceptation de I’Eglise sans condition aucune.

3° Le sabbat appartenait a la vieille création ; le jour du Seigneur appartient a la nouvelle.

4° Le sabbat était un jour de repos corporel pour le Juif'; le jour du Seigneur est un jour de repos
spirituel pour le chrétien.

5° Si le Juif travaillait le jour du Sabbat, il devait étre mis a mort ; si le chrétien ne travaille pas le jour du
Seigneur, il prouve par 1a qu’il n’a guere de vie ; c’est-a-dire, s’il ne travaille pas au profit des ames, a
I’extension de la gloire de Christ et de la vérité. De fait, le chrétien dévoué, qui possede quelque don, est
généralement plus fatigu¢ a la fin du jour du Seigneur qu’a la fin d’aucun autre jour de la semaine ; car
comment pourrait-il se reposer, tandis que les ames périssent autour de lui ?

6° 11 était ordonné, au Juif, par laloi, de demeurer dans sa tente le jour du sabbat; le chrétien
est conduit au dehors par 1’esprit de /’évangile, soit pour assister a 1’assemblée publique, soit pour annoncer
I’évangile aux pécheurs qui périssent.

Que le Seigneur nous donne de pouvoir nous confier avec plus de simplicité dans le nom du Seigneur
Jésus, et de travailler avec plus d’activité pour ce nom! Nous devrions nous confier avec 1 esprit
d’un enfant, et travailler avec 1’énergie d’un homme.

1.25 - Chapitre 32

Une scéne bien différente de ce qui nous a occupés jusqu’ici, s’ouvre maintenant devant nous. « Les
images des choses qui sont aux cieux » ont passé sous nos yeux, — Christ dans sa Personne glorieuse, dans
ses offices de miséricorde et dans son ceuvre parfaite, tel qu’il est représenté dans le tabernacle et dans ses
ustensiles mystiques. Nous avons été en esprit sur la montagne, entendre les propres paroles de Dieu, les
douces déclarations des pensées, des affections et des conseils divins, dont Jésus est « 1’alpha et I’oméga », le
commencement et la fin, le premier et le dernier.

Maintenant, nous sommes appelés a redescendre sur la terre, pour y contempler 1’état de ruine a laquelle
I’homme réduit tout ce qui lui est confi¢. « Et quand le peuple vit que Moise tardait a descendre de la



montagne, le peuple s’assembla auprés d’Aaron, et ils lui dirent : Léve-toi, fais-nous un dieu qui aille devant
nous ; car ce Moise, cet homme qui nous a fait monter du pays d’Egypte, nous ne savons ce qui lui est
arrivé » (vers. 1). Quelle dégradation se manifeste ici ! « Fais-nous un dieu ! » Ils abandonnaient I’Eternel et
se placaient sous la conduite de dieux faits de mains d’hommes. De sombres nuages et d’épais brouillards
s’étaient assemblés autour de la montagne ; et les Israélites étaient fatigués d’attendre celui qui était absent,
et de s’appuyer sur un bras invisible, mais réel. Ils s’imaginaient qu’un dieu formé avec un « ciseau » valait
mieux que I’Eternel ; qu’un veau qu’ils pouvaient voir valait mieux qu’un Dieu invisible mais présent
partout ; une contrefagon visible mieux qu’une invisible réalité.

Hélas ! il en a toujours ét¢ de méme dans I’histoire de I’homme. Le cceur humain aime quelque chose
qu’il puisse voir ; il aime ce qui répond a ses sens et les satisfait. Il n’y a que la foi qui puisse « tenir ferme
comme voyant celui qui est invisible » (Héb. 11:27). Ainsi, de tout temps, les hommes ont eu la tendance
d’élever des imitations des réalités divines et de s’appuyer sur elles. Les contrefagons de la religion ne sont
que trop multipliées devant nos yeux. Les choses que, sur I’autorité de la parole de Dieu, nous savons étre de
divines et célestes réalités, I’Eglise professante les a transformées en des imitations humaines et terrestres.
Etant devenue lasse de s’appuyer sur un bras invisible, de se confier en un sacrifice invisible, d’avoir recours
a un sacrificateur invisible, de s’attendre a la direction d’un chef invisible, elle s’est mise a « faire » ces
choses ; et ainsi, de si¢cle en siecle, elle a été activement occupée, un « ciseau » a la main, a former et a
graver une chose apres ’autre, de telle sorte que maintenant nous ne retrouvons pas plus d’analogie entre une
grande partie de ce que nous voyons autour de nous et ce que nous /isons dans la parole de Dieu, qu’entre
«un veau d’or » et « le Dieu d’Israél ».

« Fais-nous un dieu ! » Quelle pensée ! L’homme appelé a faire des dieux, et le peuple disposé a mettre
en eux sa confiance. Lecteur, regardons au-dedans de nous et autour de nous, et voyons si nous n’y
découvrons pas quelque chose de semblable. Nous lisons au sujet de ’histoire d’Israél, que toutes ces choses
leur arrivaient en types, et qu’elles ont été écrites pour nous servir d’avertissement, a nous que les fins des
siécles ont atteints (1 Cor. 10:11). Tachons donc de profiter de I’avertissement. Souvenons-nous que, bien
que nous ne fassions pas précisément « un veau d’or » pour nous prosterner devant lui, le péché d’Israél est
néanmoins un « type » de quelque chose, en quoi nous sommes en danger de tomber. Toutes les fois que dans
notre cceur nous cessons de nous appuyer exclusivement sur Dieu lui-méme, soit pour ce qui concerne le
salut, soit pour ce qui concerne les besoins de la route, nous disons, en principe : « Leéve-toi, fais-nous un
dieu ». Il est superflu de dire que nous ne sommes aucunement meilleurs, en nous-mémes, qu’Aaron ou les
enfants d’Israél ; et s’ils honorent un veau a la place de 1’Eternel, nous sommes en danger d’agir d’aprés le
méme principe, et de manifester le méme esprit. Notre unique sauvegarde est d’étre beaucoup dans la
présence de Dieu. Moise savait que « le veau d’or » n’était pas I’Eternel ; c’est pourquoi il ne le reconnut
pas. Mais quand nous sortons de la présence divine, il est impossible de prévoir les erreurs grossiéres et tout
le mal dans lequel nous pouvons étre entrainés.

Nous sommes appelés a vivre par la foi ; nous ne pouvons rien voir par la vue des sens. Jésus est monté
en haut, et Dieu nous dit d’attendre patiemment son apparition. La parole de Dieu, appliquée au cceur par
I’énergie de I’Esprit, est le fondement de la confiance dans toutes les choses temporelles et spirituelles,
présentes et futures. Dieu nous parle du sacrifice accompli de Christ ; nous le croyons, par la grace, et
placons nos ames sous [’efficacité de ce sacrifice ; et nous savons que nous ne serons jamais confus. Il nous
parle d’un grand Souverain Sacrificateur, entré dans les cieux, Jésus, le Fils de Dieu, dont I’intercession est
toute-puissante ; par la grace, nous croyons, et nous nous reposons avec confiance sur sa puissance : et nous
savons que nous serons entierement sauvés. Il nous parle du Chef vivant auquel nous sommes unis, dans la
puissance d’une vie de résurrection, et duquel aucune influence d’anges, d’hommes ou de démons ne pourra
jamais nous séparer ; et, par la grace, nous croyons, et nous nous attachons a ce Chef béni, dans une foi
simple ; et nous savons que nous ne périrons jamais. Il nous parle de ’apparition glorieuse du Fils, venant
des cieux ; et, par la grace, nous croyons et nous cherchons a faire I’expérience de la puissance de cette
« bienheureuse espérance » (Tite 2:13) : et nous savons que nous ne serons pas désappointés. Il nous parle
« d’un héritage incorruptible, sans souillure, immarcessible, conservé dans les cieux pour nous, qui sommes
gardés par la puissance de Dieu » (1 Pierre 1:4), héritage dans lequel nous entrerons au temps convenable ;
et, par la grace, nous croyons et nous savons que nous ne serons pas confus. Il nous dit que les cheveux de
notre téte sont tous comptés, et que nous ne manquerons d’aucun bien ; et, par la grace, nous croyons et nous
jouissons d’une douce tranquillité de coeur. Il en est ainsi, ou du moins, notre Dieu voudrait qu’il en ft ainsi.
Mais I’Ennemi est toujours actif, cherchant a nous faire rejeter ces réalités divines, et a prendre le « ciseau »
de I’incrédulité pour nous « faire des dieux » a nous-mémes. Veillons contre lui ; prions pour étre gardés de
lui ; témoignons contre lui ; protestons contre lui ; agissons contre lui : c’est ainsi qu’il sera confondu, que
Dieu sera glorifi¢ et que nous serons nous-mémes abondamment bénis.



Quant a Isra€l, dans ce chapitre que nous méditons, il rejeta Dieu de la maniére la plus compléte. « Et
Aaron leur dit : Brisez les pendants d’or qui sont aux oreilles de vos femmes, de vos fils et de vos filles, et
apportez-les moi, ... et il les prit de leurs mains, et il forma I’or avec un ciseau, et il en fit un veau de fonte.
Et ils dirent : C’est ici ton dieu, 6 Israél ! qui t’a fait monter du pays d’Egypte. Et Aaron vit le veau, et batit
un autel devant lui et Aaron cria, et dit : Demain, une féte a I'Eternel | » (vers. 2-5). C’était 1a mettre Dieu
entiérement de coté et ui substituer un veau. Lorsqu’ils purent dire qu’un veau les avait fait monter du pays
d’Egypte, ils avaient évidemment perdu toute conscience de la présence et du caractére du vrai Dieu.
Combien « vite » ils avaient dii « se détourner du chemin » pour tomber dans une erreur aussi grossiere et
aussi épouvantable ! Et Aaron, le frére et le compagnon de Moise dans sa charge, les y conduisit, et put dire,
devant un veau : « demain, une féte a I’Eternel ! » Que cela est triste | que cela est humiliant ! Dieu déplacé
par une idole ! Une chose « sculptée de I’art et de I’imagination de ’homme », fut mise a la place du
« Seigneur de toute la terre ».

Tout cela impliquait, de la part d’Israél, un renoncement délibéré & sa relation avec 1’Eternel. I avait
abandonné Dieu et, en conséquence, Dieu agit a son égard en se plagant sur le propre terrain du peuple. « Et
I’Eternel dit & Moise : Va, descends ; car ton peuple, que tu as fait monter du pays d’Egypte, s’est corrompu.
Ils se sont vite détournés du chemin que je leur avais commandé... J’ai vu ce peuple, et voici, ¢’est un peuple
de cou roide. Et maintenant laisse-moi faire, afin que ma colére s’embrase contre eux, et que je les consume ;
et je ferai de toi une grande nation » (vers. 7-10). Il y avait 1a une porte ouverte pour Moise, et il manifeste,
dans cette circonstance, une grace peu ordinaire, et une rare analogie d’esprit avec ce « prophéete semblable a
lui », que I’Eternel devait susciter. Il refuse d’étre, ou de recevoir quoi que ce soit a 1’exclusion du peuple. Il
plaide avec Dieu sur le fondement de Sa propre gloire, et replace Israél sur Lui dans ces touchantes paroles :
« Pourquoi, 6 Eternel, ta colére s’embraserait-elle contre ton peuple, que tu as fait sortir du pays d’Egypte,
avec grande puissance et 4 main forte ? Pourquoi les Egyptiens parleraient-ils, disant : C’est pour leur mal
qu’il les a fait sortir, pour les tuer dans les montagnes, et pour les consumer de dessus la face de la terre ?
Reviens de I’ardeur de ta colére, et repens-toi du mal que tu veux faire a fon peuple. Souviens-toi
d’Abraham, d’Isaac, et d’Israél, tes serviteurs, auxquels tu as juré par toi-mé€me, et auxquels tu as dit : je
multiplierai votre semence comme les étoiles des cieux, et je donnerai a votre semence tout ce pays dont j’ai
parlé, et ils I’hériteront pour toujours » (vers. 11-13). C’¢tait 1a un puissant plaidoyer. La gloire de Dieu, la
justification de son saint nom, I’accomplissement de son serment, telles sont les raisons sur lesquelles Moise
s’appuie pour supplier I’Eternel de revenir de 1’ardeur de sa colére. Il ne pouvait rien trouver en Israél sur
quoi il pat fonder son intercession. Il trouvait tout en Dieu lui-méme.

L’Eternel avait dit & Moise : « Ton peuple que fu as fait monter » ; mais Moise répond a 1’Eternel :
« Ton peuple que zu as fait sortir ». Les Israélites étaient le peuple de 1’Eternel, malgré tout ; et son nom, sa
gloire, son serment, étaient tous impliqués dans leur destinée. Du moment que I’Eternel s’unit & un peuple, sa
gloire est en cause ; et ¢’est sur ce fondement solide que la foi regardera toujours a Lui. Moise s oublie lui-
méme entiérement. Toute son dme est occupée de la gloire et du peuple de I’Eternel. Heureux serviteur !
Qu’il y en a peu comme lui ! Et néanmoins, au milieu de toute cette scéne, combien il est loin d’étre a la
hauteur du bienheureux Maitre : la différence entre eux est infinie ! Moise descendit de la montagne ; et
quand il vit le veau et les danses, sa colére s’embrasa et il jeta de ses mains les tables (vers. 19). L’alliance
était rompue, et les témoignages de cette alliance mis en pieces ; puis ayant, dans une juste indignation,
exécuté le jugement, « Moise dit au peuple : Vous avez commis un grand péché, et maintenant je monterai
vers I’Eternel : peut-étre ferai-je propitiation pour votre péché » (vers. 30).

Combien ceci est différent de ce que nous voyons en Christ ! Il descendit du sein du Pére, non avec les
tables de la loi dans sa main, mais avec la loi dans son cceur. Il descendit, non pour prendre connaissance de
la condition du peuple, mais avec une connaissance parfaite de sa condition. En outre, au lieu de détruire les
témoignages de ’alliance et d’exécuter le jugement, il magnifia la loi et la rendit honorable, et il porta dans
sa propre personne bénie, sur la croix, le jugement de son peuple ; puis, ayant tout accompli, il remonta au
ciel, non avec un « peut-étre ferai-je propitiation pour votre péché », mais pour déposer sur le trone de la
majesté, dans les lieux trés hauts, les témoignages impérissables d’une expiation déja accomplie. Cela fait
une différence immense et vraiment glorieuse ! Béni soit Dieu ! nous n’avons pas besoin de suivre avec
anxiété notre Médiateur, pour savoir si peut-étre il accomplira la rédemption pour nous, et apaisera la justice
offensée. Non, il a tout accompli ; sa présence dans les cieux déclare que toute 1I’ceuvre est achevée. Sur les
limites de ce monde, prét a le quitter, il a pu dire avec tout le calme d’un vainqueur, conscient de la victoire,
— bien qu’il elit encore a passer par la scene de toutes la plus sombre — : « Je t’ai glorifié sur la terre, j’ai
achevé I’ceuvre que tu m’as donnée a faire » (Jean 17:4). Bienheureux Sauveur ! Oui, nous pouvons t’adorer,
et triompher de I’honneur et de la gloire dont t’a revétu la justice éternelle ! La place la plus élevée dans les
cieux t’appartient, et tes saints ne font qu’attendre le temps auquel tout genou se ploiera et toute langue



confessera que « Jésus Christ est Seigneur a la gloire de Dieu le Pére » (Phil. 2:10, 11). Puisse ce temps
arriver promptement !

A la fin de ce chapitre, I’Eternel proclame ses droits, en gouvernement moral, par les paroles suivantes :
« Celui qui aura péché contre moi, je I’effacerai de mon livre. Et maintenant, va, conduis le peuple ou je t’ai
dit. Voici, mon Ange ira devant toi : et le jour ou je visiterai, je visiterai sur eux leur péché » (vers. 33, 34).
C’est 1a Dieu en gouvernement, non Dieu dans [’évangile. Ici il parle d’effacer le pécheur ; dans 1’évangile,
on le voit effacant le péché. La différence est grande !

Le peuple doit étre conduit, sous la médiation de Moise, par la main d’un ange. Cet état de choses était
bien différent de celui qui avait existé entre 1I’Egypte et Sinai. Israél avait perdu tout droit fondé sur la loi ; et
ainsi il ne restait plus a Dieu que de rentrer dans sa propre souveraineté et de dire : « Je ferai grace a qui je
ferai grace, et je ferai miséricorde a qui je ferai miséricorde » (chap. 33:19).

1.26 - Chapitres 33-34

L’Eternel refuse d’accompagner Israél au pays de la promesse. « Je ne monterai pas au milieu de toi, car
tu es un peuple de cou roide ; de peur que je ne te consume en chemin » (vers. 3). Au commencement de ce
livre, ’Eternel avait pu dire : « J’ai vu I’affliction de mon peuple qui est en Egypte, et j’ai entendu le cri qu’il
a jeté a cause de ses exacteurs ; car je connais ses douleurs » (chap. 3:7). Mais maintenant il doit dire : « J’ai
vu ce peuple, et voici, ¢’est un peuple de cou roide ». Un peuple affligé est un objet de grace, mais il faut
qu’un peuple de cou roide soit humilié. Le cri d’Israél opprimé avait eu pour réponse la manifestation de la
grace ; mais il faut que le chant d’Isra€l idolatre rencontre une voix sévere de réprobation.

« Vous étes un peuple de cou roide ; je monterai en un instant au milieu de toi, et je te consumerai ; et
maintenant, Ote tes ornements de dessus toi, et je saurai ce que je ferai » (vers. 5). Ce n’est que lorsque nous
sommes réellement dépouillés de tous les ornements de la nature, que Dieu peut intervenir en notre faveur.
Un pécheur nu peut étre revétu ; mais un pécheur couvert d’ornements doit étre dépouillé. Il faut que nous
soyons dépouillés de tout ce qui appartient au moi, avant que nous puissions &tre revétus de ce qui appartient
a Dieu.

« Et les fils d’Israél se dépouillérent de leurs ornements, a la montagne de Horeb » (vers. 6). Ils étaient 1a,
au pied de cette mémorable montagne ; leurs fétes et leurs chants avaient fait place a d’ameéres lamentations ;
ils étaient dépouillés de leurs ornements, et les tables du témoignage étaient réduites en picces. Telle était
leur condition, et Moise se met immédiatement en devoir d’agir en conséquence. Il ne pouvait plus
reconnaitre le peuple comme un corps. L’assemblée s’était entierement souillée, en élevant a la place de Dieu
une idole de sa propre fabrication ; un veau, au lieu de I’Eternel. « Et Moise prit une tente, et la tendit pour
lui hors du camp, loin du camp, et il I"appela la tente d’assignation ». Le camp n’est donc plus reconnu
comme le lieu de la présence de Dieu. Dieu n’était plus la, et ne pouvait plus s’y trouver, car il avait été
déplacé par une invention humaine. En conséquence, un nouveau centre de rassemblement fut formé. « Et
tous ceux qui cherchaient I’Eternel sortirent vers la tente d’assignation qui était hors du camp » (vers. 7).

Ceci renferme une précieuse vérité, que saisira promptement I’homme spirituel. La place que Christ
occupe maintenant est « hors du camp » (Héb. 13:13). Il faut une grande soumission a la parole de Dieu pour
savoir exactement ce qu’est réellement « le camp », et beaucoup d’énergie spirituelle pour en sortir, et plus
encore, pour pouvoir, quand « on en est éloigné », agir envers ceux qui sont dans le camp, dans la puissance
combinée de la sainteté et de la grice : sainteté, qui sépare de la souillure du camp ; grace, qui nous rend
capables d’agir en faveur de ceux qui sont dedans.

« Et I’Eternel parlait 2 Moise face & face, comme un homme parle avec son ami ; et Moise retournait au
camp ; et son serviteur Josué, fils de Nun, jeune homme, ne sortait pas de I’intérieur de la tente » (vers. 11).
Moise fait preuve d’un plus haut degré d’énergie spirituelle que Josué. Il est bien plus facile de se séparer,
que d’agir comme il convient envers ceux qui sont dans le camp. « Et Moise dit a I’Eternel : Regarde, tu me
dis : fais monter ce peuple ; et tu ne m’as pas fait connaitre celui que tu enverras avec moi ; et tu as dis : je te
connais par nom, et tu as aussi trouvé grace a mes yeux » (vers. 12). Moise supplie que la face de Dieu
I’accompagne, comme preuve qu’il a trouvé grdce devant ses yeux. S’il était question de justice seulement,
I’Eternel ne pourrait que consumer le peuple, car c’est « un peuple de cou roide ». Mais dés qu’il s’agit de
grice, en rapport avec le médiateur, le fait méme que c’est un peuple de cou roide devient un motif



d’intercession pour demander la présence de I’Eternel. « Si j’ai trouvé grace a tes yeux, Seigneur, que le
Seigneur marche, je te prie, au milieu de nous ; car c’est un peuple de cou roide ; et pardonne nos iniquités et
nos péchés, et prends-nous pour héritage » (34:9). Ceci est d’une touchante beauté. « Un peuple de cou
roide » avait besoin de la grace illimitée et de I’inépuisable patience de Dieu. Lui seul pouvait le supporter.

« Et I’Eternel dit: Ma face ira, et je te donnerai du repos » (33:14). Quelle part précieuse ! Quelle
espérance bénie ! La présence de Dieu avec nous, pendant toute la traversée du désert, et le repos éternel a la
fin ! La grace qui répond a nos besoins présents, et la gloire pour notre part a venir ! Oui, nos cceurs peuvent
s’écrier : « Seigneur, c’est assez ! »

Au chapitre 34, Dieu donne les secondes tables, non pas pour étre brisées comme les premicres, mais
pour étre cachées dans I’arche, au-dessus de laquelle, nous 1’avons déja remarqué, I’Eternel devait prendre
place, comme Seigneur de toute la terre en gouvernement moral. « Et Moise tailla deux tables de pierre
comme les premiéres, et se leva de bon matin, et monta sur la montagne de Sinai, comme I’Eternel le lui
avait commandé, et prit en sa main les deux tables de pierre. Et I’Eternel descendit dans la nuée, et se tint 1a
avec lui, et cria le nom de I’Eternel. Et I’Eternel passa devant lui, et cria : L’Eternel, 1’Eternel ! Dieu,
miséricordieux et faisant gréce, lent a la colere, et grand en bonté et en vérité, gardant la bonté envers des
milliers de générations, pardonnant I’iniquité, la transgression et le péché, et qui ne tient nullement celui qui
en est coupable pour innocent, qui visite I’iniquité des péres sur les fils, et sur les fils des fils, sur la troisiéme
et sur la quatrieme génération ! » (vers. 4-7). Ici, il faut s’en souvenir, Dieu est vu dans son gouvernement du
monde, et non tel qu’il se manifeste a la croix, tel qu’il apparait en la face de Jésus Christ, et qu’il est
proclamé dans 1’évangile de sa grace. Dieu, dans I’évangile, est dépeint par les paroles suivantes : « Et toutes
choses sont du Dieu, qui nous a réconciliés avec lui-méme par Christ, et qui nous a donné le service de la
réconciliation, savoir, que Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-méme, ne leur imputant
pas leurs fautes, et mettant en nous la parole de la réconciliation » (2 Cor. 5:18, 19). Ne point « tenir pour
innocent », et «ne point imputer », présente deux idées de Dieu totalement différentes. « Visitant les
iniquités » et «les Otant» n’est pas la méme chose; la premicre, c’est Dieu, agissant dans son
gouvernement ; la seconde, c’est Dieu, agissant dans 1’évangile. Dans le chap. 3 de 2 Corinthiens, 1’apotre
met en opposition le ministére du chap. 34 de I’Exode, avec « le ministére » de I’évangile. Il vaut la peine
d’étudier avec soin ce chapitre ; on y voit que celui qui considére le caractere de Dieu, tel qu’il fut révélé a
Moise sur la montagne d’Horeb, comme |’expression du caractére que Dieu revét dans 1’évangile, ne peut
avoir de celui-ci qu’une idée bien défectueuse. Je ne découvre, ni ne puis découvrir les profonds secrets du
ceeur du Pére, ni dans la création, ni dans le gouvernement moral. L’enfant prodigue aurait-il trouvé sa place
dans les bras de Celui qui se révéla sur le mont Sinai ? Assurément non. Mais Dieu s’est révélé lui-méme
dans la face de Jésus Christ ; il a révélé tous ses attributs, en une divine harmonie, dans 1’ccuvre de la croix.
La, «la bonté et la vérité se sont rencontrées, la justice et la paix se sont entre-baisées » (Ps. 85:10). Le
péché est entiérement 0té, et le pécheur qui croit, parfaitement justifié « par le sang de sa croix » (Col. 1:20).

Quand nous pouvons voir Dieu ainsi révélé, nous ne pouvons, comme Moise, que « nous incliner jusqu’a
terre et nous prosterner » (vers. 8). C’est Iattitude qui convient a un pécheur pardonné et recu dans la
présence de Dieu.

1.27 - Chapitres 35-40

Ces chapitres contiennent une récapitulation des diverses parties du tabernacle et de ses ustensiles, et
comme j’ai déja développé ce que je crois étre la signification des parties les plus saillantes de tout
I’ensemble, il serait inutile d’en dire davantage. Il y a cependant deux choses dans cette portion du livre dont
nous pouvons retirer une instruction des plus utiles ; ce sont premiérement, le dévouement volontaire ;
secondement, [‘obéissance implicite du peuple, relativement a 1’ceuvre du tabernacle d’assignation.

Quant a son dévouement volontaire, il est écrit : « Et toute 1’assemblée des fils d’Israél sortit de devant
Moise. Et tout homme que son cceeur y porta, et tous ceux qui avaient un esprit libéral, vinrent et apportérent
’offrande de I’Eternel pour I’ceuvre de la tente d’assignation, et pour tout son service, et pour les saints
vétements. Et les hommes vinrent avec les femmes : tout homme qui offrit une offrande tournoyée d’or a
I’Eternel, tous ceux qui avaient un esprit libéral apportérent des anneaux de nez, et des pendants d’oreille, et
des anneaux, et des colliers, toutes sortes d’objets d’or. Et tout homme chez qui se trouva du bleu, et de la
pourpre, et de 1’écarlate, et du coton blanc, et du poil de chevre, et des peaux de béliers teintes en rouge, et
des peaux de taissons, les apporta. Tout homme qui offrit une offrande élevée d’argent et d’airain, apporta
I’offrande de 1’Eternel ; et tout homme chez qui se trouva du bois de sittim pour toute ’ceuvre du service,



I’apporta. Et toute femme intelligente fila de sa main, et apporta ce qu’elle avait filé : le bleu, et la pourpre, et
I’écarlate, et le fin coton ; et toutes les femmes habiles que leur ceeur y porta filerent du poil de chevre. Et les
princes apporterent les pierres d’onyx et des pierres a enchasser pour 1’éphod et pour le pectoral ; et les
aromates, et I’huile pour le luminaire, et pour I’huile de I’onction, et pour 1’encens des drogues odoriférantes.
Les fils d’Israél, tout homme et toute femme qui eurent un esprit libéral pour apporter pour toute 1’ccuvre
que, par Moise, 1’Eternel avait commandé de faire, apportérent une offrande volontaire a 1’Eternel » (vers.
20-29). Et plus loin encore : « Et tous les hommes sages qui travaillaient a toute I’ceuvre du lieu saint vinrent
chacun de I’ouvrage qu’ils faisaient, et parlerent a Moise, disant : Le peuple apporte beaucoup plus qu il ne
faut pour le service de I’ceuvre que I’Eternel a commandé de faire... car le travail était suffisant pour tout
I’ouvrage a faire, et il y en avait de reste » (36:4-7).

Quel charmant tableau du dévouement a I’ceuvre du sanctuaire ! Aucun effort, aucun appel n’était
nécessaire pour amener le peuple a donner. Non : « Tout homme que son cceur y porta ». C’était le vrai
moyen. Les ruisseaux du dévouement volontaire découlaient du dedans. « Les princes », « les hommes » et
« les femmes », tous sentaient que ¢’était un doux privilége pour eux que de donner a I’Eternel, non avec un
ceeur étroit, ou d’une main avare, mais royalement, tellement qu’ils avaient suffisamment et méme de reste.

Ensuite, quant & [’obéissance implicite du peuple, il est écrit : « Selon tout ce que I’Eternel avait
commandeé a Moise, ainsi les fils d’Israél firent tout le travail. Et Moise vit tout il ouvrage, et voici, ils
l’avaient fait comme I'Eternel 1'avait commandé, ils I’avaient fait ainsi. Et Moise les bénit » (39:42, 43).
L’Eternel avait donné les instructions les plus minutieuses relativement & ’ceuvre tout entiére du tabernacle.
Chaque pieu, chaque soubassement, chaque lacet, chaque anneau, étaient exactement déterminés. Les
ressources de I’homme, sa raison ou son sens commun, n’avaient 13 rien & faire. L’Eternel ne donnait pas a
I’homme une esquisse a compléter. Il ne laissait aucune marge dans laquelle I’homme ptt faire entrer ses
propres combinaisons. Nullement. « Regarde, et fais selon le modeéle qui t’en est montré sur la montagne »
(Ex. 25:40 ; 26:30 ; Héb. 8:5). Cet ordre ne laissait aucune latitude aux inventions humaines. S’il et été
permis a I’homme de faire un seul pieu, ce pieu aurait été, bien certainement, hors de place au jugement de
Dieu. Nous voyons ce que produit le « ciseau » de ’homme au chap. 32 ; béni soit Dieu, il n’a rien a faire et
n’a point de place dans le tabernacle. Les Israélites firent, dans cette circonstance, tout juste ce qui leur avait
été dit, rien de plus, rien de moins ; et ¢’est 1a une salutaire lecon pour 1’Eglise professante ! Il y a plusieurs
choses dans I’histoire des Israélites que nous devrions sérieusement chercher a éviter ; leurs murmures
impatients, leurs voeux légaux et leur idolatrie ; mais dans leur dévouement et leur obéissance, nous devrions
les imiter. Puissent donc notre dévouement étre plus entier, et notre obéissance plus implicite ! Nous pouvons
en toute streté affirmer que, si tout n’avait pas été fait « selon le modele montré sur la montagne », nous ne
pourrions pas lire a la fin du livre que : « la nuée couvrit la tente d’assignation, et la gloire de I’Eternel
remplit le tabernacle ; et Moise ne pouvait entrer dans la tente d’assignation ; car la nuée demeura dessus, et
la gloire de I’Eternel remplissait le tabernacle » (chap. 40:34, 35). Le tabernacle était a tous égards selon
le divin modele, et par suite, il pouvait étre rempli de la gloire divine.

Il y a l1a de précieuses instructions. Nous sommes trop portés a regarder la parole de Dieu comme ne
suffisant pas aux plus petits détails qui se rapportent au culte et au service de Dieu. C’est une grande erreur,
une erreur qui a une source abondante de fautes et d’égarements dans I’Eglise professante. La parole de Dieu
suffit a tout, soit pour ce qui concerne le salut personnel et la conduite individuelle, soit pour ce qui concerne
I’ordre et le gouvernement de I’ Assemblée ; car nous lisons que « toute Ecriture est inspirée de Dieu, et utile
pour enseigner, pour convaincre, pour corriger, pour instruire dans la justice, afin que I’homme de Dieu
soit accompli et parfaitement accompli pour toute bonne ceuvre » (2 Tim. 3:16, 17). Si la parole de Dieu rend
un homme parfaitement accompli pour « foute bonne ceuvre », il en résulte nécessairement que tout ce qui ne
se trouve pas dans ses pages ne peut étre une bonne ceuvre (comp. Eph. 2:10). Et en outre, souvenons-nous
que la gloire divine ne peut s’allier a quoi que ce soit qui n’est pas selon le modéle divin.

Cher lecteur, nous avons maintenant parcouru ensemble ce livre précieux. J’ai I’espérance vivante que
nous avons recueilli quelque fruit de notre étude ; j’ai la confiance que nous avons réuni quelques pensées
fortifiantes au sujet de Jésus et de son sacrifice, & mesure que nous avancions. Nos pensées les plus fortes ne
peuvent, il est vrai, étre que faibles ; et ce que nous saisissons de plus élevé, n’est que bien superficiel en
comparaison de I’intention de Dieu et de sa révélation ! Il est bon de nous souvenir que, par la grace, nous
sommes sur le chemin qui nous conduit a cette gloire o nous connaitrons « comme nous avons €té connus »
nous-mémes, et ou nos ceeurs s’épanouiront a la clarté de la face de Celui qui est le commencement et la fin
de toutes les voies de Dieu, soit en création, soit en providence ou en rédemption. C’est a lui que je vous
recommande tres affectueusement, corps, ame et esprit. Puissiez-vous connaitre I’immense bonheur d’avoir
votre part en Christ, et étre gardés dans 1’attente patiente de sa venue. Amen.



1.28 - Notes

Dans le discours d’Etienne au Sanhédrin, on trouve une allusion a ’acte de Moise, sur laquelle il peut
étre bon de dire quelques mots : « Mais quand il fut parvenu a 1’dge de quarante ans, il lui vint au coeur de
visiter ses fréres, les fils d’Israél ; et voyant I’'un d’eux a qui ’on faisait tort, il le défendit, et vengea
’opprimé, en frappant I’Egyptien. Or il croyait que ses fréres comprendraient que Dieu leur donnerait la
délivrance par sa main, mais ils ne le comprirent point » (Act. 7:23-25). Il est évident que, dans tout ce
discours, le but d’Etienne était de rappeler divers faits de I’histoire de la nation, propres a agir sur les
consciences de ceux qui étaient devant lui ; or il elt été tout a fait contraire a ce but, et contraire aussi a la
régle de I’Esprit dans le Nouveau Testament, de soulever ici un débat sur la question de savoir si Moise
n’avait pas agi avant le temps ordonné de Dieu.

En outre, il se borne a dire : « II lui vint au cceur de visiter ses fréres ». Il ne dit pas que Dieu I’envoya a
cette époque. Cela ne touche, non plus, nullement a la question de 1’état moral de ceux qui le rejetérent. « Ils
ne comprirent point ». Tel est le fait quant a eux, quelles que fussent les lecons que Moise piit avoir
personnellement a apprendre sur ce sujet. Tout homme spirituel comprendra cela sans difficulté.

En considérant Moise comme type, nous pouvons voir, dans ces traits de sa vie, la mission du Christ a
Israél, son rejet par les Juifs qui disent : « Nous ne voulons pas que celui-ci régne sur nous ». D’un autre
coOté, si nous considérons Moise personnellement, nous voyons que, comme d’autres, il a commis des erreurs
et manifesté des infirmités ; parfois, il voulait aller trop vite ou trop fort, et parfois, trop lentement ou trop
lachement. Tout cela est facile a comprendre, et ne tend qu’a magnifier la grace infinie et la patience
inépuisable de Dieu.

Il y a entre ’Egypte et Babylone, une immense différence morale qu’il est important de comprendre.
L’Egypte était le lieu d’ou Israél était sorti ; Babylone, le lieu dans lequel il fut transporté plus tard (comp.
Amos 5:25-27 avec Act. 7:42, 43). L’Egypte est ’expression de ce que I’homme a fait du monde ; Babylone
est I’expression de ce que Satan a fait, fait et fera de I’Eglise professante. Ainsi, nous sommes non seulement
environnés des circonstances de I’Egypte, mais encore des principes moraux de Babylone.

Ceci fait de nos temps ce que le Saint Esprit a appelé des « temps facheux » (2 Timothée 3:1). Il faut une
énergie spéciale de I’Esprit de Dieu et une soumission entiére a I’autorité de I’Ecriture, pour faire face a la
puissance combinée des réalités de I’Egypte d’un coté, et de 1esprit et des principes de Babylone de I’autre.
Les premiers répondent aux désirs naturels du cceur, tandis que les derniers s’adressent a la religiosité
naturelle et s’allient avec elle, ce qui leur donne une grande prise sur le coeur. L’homme est un étre religicux
et particulierement accessible a 1’influence de la musique, de la sculpture, de la peinture et de la pompe des
rites et des cérémonies religieuses. Quand ces choses s’allient dans le monde a tout ce qui peut satisfaire les
besoins naturels de I’homme, bien plus, a tout le confort et a la somptuosité de la vie, il n’y a que la
puissance de la Parole et de I’Esprit de Dieu qui puisse garder quelqu’un dans la fidélité a Christ.

Il faut aussi remarquer qu’il y a une différence trés grande entre les destinées de I’ Egypte et celles de
Babylone. Le chapitre 19 d’Esaie place devant nos yeux les bénédictions réservées a I’Egypte ; il se termine
comme suit : « Et I’Eternel frappera 1’Egypte ; il frappera, et il guérira ; et ils se tourneront vers 1’Eternel, et
il leur sera propice et les guérira. En ce jour-la, il y aura un chemin battu de I’ Egypte a I’ Assyrie, et I’ Assyrie
viendra en Egypte et I’Egypte en Assyrie, et I'Egypte servira avec I’ Assyrie... En ce jour-l1a, Israél sera le
troisiéme, avec I’Egypte et avec 1’ Assyrie, I’ouvrage de mes mains, et Israél, mon héritage » (vers. 22-25).

La fin de I’histoire de Babylone est bien différente, soit qu’on la considere littéralement comme une ville,
soit qu’on la considére comme un systéme spirituel. « Et j’en ferai une possession du butor, et des mares
d’eau ; et je la balayerai avec le balai de la destruction, dit I’Eternel des armées » (Esaie 14:23). « Elle ne
sera jamais habitée, et on n’y demeurera pas, de génération en génération, et 1’Arabe n’y dressera pas sa
tente, et les bergers n’y feront pas reposer leurs troupeaux » (Esaie 13:20). Voila pour ce qui concerne la
Babylone littérale. Considérée a un point de vue mystique ou spirituel, nous en trouvons la description au
chap. 18 de I’Apocalypse. La fin de cette Babylone y est annoncée comme suit : « Et un ange puissant leva
une pierre, comme une grande meule, et la jeta dans la mer, disant : Ainsi sera jetée avec violence Babylone
la grande ville, et elle ne sera plus trouvée » (v. 21).


https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#Note_B
https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#Note_A

Avec quelle solennité ces paroles ne devraient-elles pas frapper les oreilles de tous ceux qui sont, d’une
maniére quelconque, unis a Babylone, ¢’est-a-dire a la fausse Eglise professante ! « Sortez du milieu d’elle,
mon peuple, afin que vous ne participiez pas a ses péchés, et que vous ne receviez pas de ses plaies ! »
(Apoc. 18:4). La « puissance » du Saint Esprit doit nécessairement produire une « forme » particuliere, et le
but de I’ennemi a toujours été de dépouiller I’Eglise professante de la puissance, tout en la poussant & retenir
et a perpétuer la forme, a stéréotyper la forme, alors que ’esprit et la vie ont disparu. C’est ainsi qu’il
construit la Babylone spirituelle. Les pierres dont elle est batie sont des professants privés de vie, et le
mortier qui les unit est une « forme de piété sans la puissance ».

Mon cher lecteur, étudions-nous a comprendre ces choses pleinement, clairement et efficacement !

1.28.3 - Note C

Il est intéressant de remarquer la place qu’occupe cet anathéme foudroyant ; il se trouve a la fin d’une
longue épitre, dans le courant de laquelle 1’apdtre eut a réprimer quelques-uns des péchés les plus grossiers,
et plusieurs erreurs de doctrine. Combien donc est solennel et significatif le fait que, quand il vient a
prononcer son anathéme, il le lance non contre ceux qui ont introduit ces erreurs et ces péchés, mais contre
celui qui « n’aime pas le Seigneur Jésus Christ ». Pourquoi cela ? Est-ce parce que I’Esprit de Dieu fait peu
de cas des erreurs ou du mal ? Non assurément ; I’épitre toute entiére révele quelles sont ses pensées a son
égard. Mais il est toujours vrai que quand le cceur est rempli d’amour pour le Seigneur Jésus Christ, il y a une
sauvegarde positive contre toute espece de fausse doctrine et de mauvaise pratique. Si quelqu’un n’aime pas
Christ, on ne peut répondre des idées qu’il pourra adopter, ou de la marche qu’il pourra suivre. De la la
forme de I’anathéme apostolique et la place qu’il occupe.


https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#Note_C

	Notes sur le Livre de l’Exode
	Deuxième livre de Moise
	1.1 - Chapitre 1
	1.2 - Chapitre 2:1-10.
	1.3 - Chapitre 2:11-25.
	1.4 - Chapitre 3
	1.5 - Chapitre 4
	1.6 - Chapitres 5-6
	1.7 - Chapitres 7-11
	1.8 - Chapitre 12
	1.9 - Chapitre 13
	1.10 - Chapitre 14
	1.11 - Chapitre 15
	1.12 - Chapitre 16
	1.13 - Chapitre 17
	1.14 - Chapitre 18
	1.15 - Chapitre 19
	1.16 - Chapitre 20
	1.17 - Chapitres 21-23
	1.18 - Chapitre 24
	1.19 - Chapitre 25
	1.20 - Chapitre 26
	1.21 - Chapitre 27
	1.22 - Chapitres 28-29
	1.23 - Chapitre 30
	1.24 - Chapitre 31
	1.25 - Chapitre 32
	1.26 - Chapitres 33-34
	1.27 - Chapitres 35-40
	1.28 - Notes
	1.28.1 - Note A
	1.28.2 - Note B
	1.28.3 - Note C




