


Notes sur le Livre de l’Exode

Deuxième livre de Moise
par Charles Henry Mackintosh « Des choses nouvelles et des choses vieilles ».

Les  textes  issus  du  site  Bibliquest.net  sont  publiés  sur  voirjesus.com  avec  leur  plein  accord.
Notre engagement :

• Publication gratuite : L'accès à ces écrits est entièrement libre et sans frais.

• Intégrité du contenu : Les textes sont reproduits dans leur intégralité, sans modification.

• Mention de la source : La provenance de chaque texte est systématiquement attribuée à 
Bibliquest.net.

Nous demandons à nos lecteurs de bien vouloir respecter ces mêmes principes en cas de partage ou de
redistribution de ce contenu.

Table des matières :

1.1 - Chapitre 1
1.2 - Chapitre 2:1-10
1.3 - Chapitre 2:11-25
1.4 - Chapitre 3
1.5 - Chapitre 4
1.6 - Chapitres 5-6
1.7 - Chapitres 7-11
1.8 - Chapitre 12
1.9 - Chapitre 13
1.10 - Chapitre 14
1.11 - Chapitre 15
1.12 - Chapitre 16
1.13 - Chapitre 17
1.14 - Chapitre 18
1.15 - Chapitre 19
1.16 - Chapitre 20
1.17 - Chapitres 21-23
1.18 - Chapitre 24
1.19 - Chapitre 25
1.20 - Chapitre 26
1.21 - Chapitre 27
1.22 - Chapitres 28-29
1.23 - Chapitre 30
1.24 - Chapitre 31
1.25 - Chapitre 32
1.26 - Chapitres 33-34
1.27 - Chapitres 35-40
1.28 - Notes
1.28.1 - Note A
1.28.2 - Note B
1.28.3 - Note C« Il les conduisit dans un chemin droit » (Ps. 107:7).

Note de l’éditeur : Toutes les citations de la Parole de Dieu contenues dans ce volume sont tirées de la
version connue sous le nom de Pau-Vevey ou JN Darby.



      1.1 - Chapitre 1
Par la grâce de Dieu, nous allons passer maintenant à l’étude du livre de l’Exode, dont le sujet principal

est la Rédemption. Les cinq premiers versets rappellent les dernières scènes du livre précédent. Les objets
élus  de la  faveur  de Dieu sont  d’abord placés  devant  nous,  après  quoi  l’auteur  inspiré  nous  transporte
immédiatement au milieu des faits qui forment le sujet de l’enseignement du livre.

Nous avons vu, en méditant la Genèse, que ce fut la conduite des frères de Joseph, à l’égard de ce
dernier, qui amena la famille de Jacob en Égypte. On peut envisager ce fait de deux manières  ; et trouver
d’abord dans la conduite d’Israël à l’égard de Dieu, un solennel enseignement ; puis, dans le déploiement des
voies de Dieu envers Israël, une leçon pleine d’encouragement.

En premier lieu donc, pour ce qui regarde la conduite des enfants d’Israël à l’égard de Dieu, est-il rien de
plus solennel que de suivre jusqu’au bout les résultats de la méchanceté dont ils usèrent envers celui en qui
l’œil spirituel discerne le type frappant du Seigneur Jésus ? Sans égard pour l’angoisse dont son âme est
remplie,  les  fils  de  Jacob  livrent  Joseph  entre  les  mains  des  incirconcis.  Et  quelle  est,  pour  eux,  la
conséquence de cet acte ? Ils sont conduits en Égypte pour y passer par ces profonds et douloureux exercices
de cœur, que dépeignent d’une manière si simple et si touchante les derniers chapitres de la Genèse. Ce n’est
pas tout : un long temps d’épreuve est réservé encore à leur postérité dans ce même pays où Joseph a trouvé
une prison.

Mais Dieu était dans tout cela, aussi bien que l’homme ; et c’est la prérogative de Dieu de tirer le bien du
mal. Les frères de Joseph peuvent bien le vendre aux Ismaélites ; ceux-ci peuvent le vendre à Potiphar, et
Potiphar peut le jeter en prison, mais l’Éternel est au-dessus de tout, et il accomplit ses grands et merveilleux
desseins. « La colère de l’homme te louera » (Ps 74:10). Le temps n’était pas encore venu, où les héritiers
seraient prêts pour l’héritage, et l’héritage pour les héritiers. La postérité d’Abraham devait passer par la dure
école du travail des briques, en Égypte, en attendant que l’iniquité des Amoréens fût venue à son comble au
milieu des « montagnes et des vallées » de la terre promise (voy. Gen. 15:16 et Deut. 11:11).

Tout ceci est intéressant et instructif à un haut degré. Dans le gouvernement de Dieu, «  une roue est au
milieu d’une roue » (Ézé. 1:16). Dieu se sert de moyens infiniment variés pour accomplir ses insondables
desseins. La femme de Potiphar, le grand échanson du Pharaon, le songe du Pharaon, Pharaon lui-même, la
prison, le trône, les fers, le cachet royal, la famine, tout cela est à sa souveraine disposition, et Il fait tout
concourir à l’accomplissement de ses plans merveilleux. L’homme spirituel trouve son plaisir à méditer ces
choses ; il aime à parcourir en esprit le vaste domaine de la création et de la providence, et à reconnaître
partout cet agencement dont le Dieu Tout-Sage et Tout-Puissant se sert pour développer les desseins de son
amour rédempteur. On découvre, il  est vrai,  mainte trace du serpent,  mainte empreinte profonde et bien
marquée du pied de l’ennemi de Dieu et de l’homme ; nombre de choses que nous ne pouvons expliquer, ni
même  comprendre :  l’innocence  qui  souffre  et  la  méchanceté  qui  prospère  peuvent  donner  aux
raisonnements incrédules des sceptiques une apparence de fondement de vérité ;  mais le vrai  croyant se
repose avec confiance sur la certitude que « le Juge de toute la terre fera ce qui est juste » (Gen. 18:25). Il
sait que l’incrédulité aveugle ne peut qu’errer, et qu’elle scrute en vain les voies de Celui qui est lui-même
son propre interprète.

Bénissons Dieu pour la consolation et l’encouragement que notre âme puise dans des réflexions de cette
nature.  Nous  en  avons  sans  cesse  besoin  pendant  que  nous  traversons  ce  monde  mauvais  dans  lequel
l’Ennemi a introduit un mal et un désordre si  effrayants,  dans lequel les convoitises et les passions des
hommes produisent des fruits si amers, et dans lequel le sentier du fidèle disciple est si raboteux que la
nature,  réduite  à  elle-même,  ne  pourrait  jamais  s’y  maintenir.  La  foi  sait,  d’une  manière  parfaitement
certaine, qu’il y a, derrière la scène, quelqu’un que le monde ne voit pas et duquel il ne se soucie pas  ; et
dans cette assurance, elle peut dire avec calme : « tout va bien », et « tout ira bien ».

Les premières lignes du livre de l’Exode nous ont suggéré les pensées qui précèdent.  « Mon conseil
s’accomplira, et je ferai tout mon bon plaisir » (Ésaïe 46:10). L’Ennemi peut résister ; mais Dieu se montrera
toujours plus fort que lui, et quant à nous, tout ce dont nous avons besoin, c’est de la simplicité et de l’esprit
d’un petit enfant, qui se repose avec confiance sur Dieu et ses desseins. L’incrédule regarde plutôt aux efforts
que fait l’Ennemi pour contrecarrer les plans de Dieu, qu’à la puissance de Dieu pour les accomplir. La foi



porte ses regards sur la puissance de Dieu ; elle remporte ainsi la victoire, et jouit d’une paix constante ; elle
a affaire à Dieu et à sa fidélité qui ne fait jamais défaut ; elle ne s’appuie pas sur le sable mouvant des choses
humaines et des influences terrestres, mais sur le roc immuable de la Parole éternelle de Dieu. Cette Parole
est le saint et sûr asile de la foi ; quoi qu’il arrive, le croyant demeure dans ce sanctuaire de la force. « Joseph
mourut, et tous ses frères et toute cette génération-là ». Mais qu’importe ? La mort porterait-elle atteinte aux
conseils du Dieu vivant ? Non, assurément. Dieu n’attendait que le moment fixé, le temps convenable, pour
faire servir au développement de ses desseins les influences les plus hostiles.

« Et un nouveau roi se leva sur l’Égypte, qui n’avait point connu Joseph. Et il dit à son peuple : Voici, le
peuple des fils d’Israël est plus nombreux et plus fort que nous. Allons, soyons prudents à son égard, de peur
qu’il ne se multiplie, et que, s’il arrivait une guerre, il ne se joigne, lui aussi, à nos ennemis, et ne fasse la
guerre contre nous, et ne monte hors du pays » (vers. 8-10). Tel est le raisonnement d’un cœur qui n’a pas
appris à faire entrer Dieu dans ses calculs. Un cœur irrégénéré ne peut pas tenir compte de Dieu  ; aussi, du
moment  qu’il  s’agit  de  Lui,  tous  ses  raisonnements  tombent  dans  le  néant :  en  dehors  de  Dieu  ou
indépendamment de Lui, ses plans et ses calculs peuvent paraître fort sages : mais dès que Dieu est introduit
sur la scène, leur complète folie est manifestée.

Pourquoi  donc  nous  laisserions-nous,  en  aucune  manière,  influencer  par  des  raisonnements  dont
l’apparence de vérité repose sur l’exclusion complète de Dieu ? Faire ainsi, c’est, en principe, de l’athéisme
pratique. Pharaon pouvait juger exactement les diverses éventualités des affaires humaines : l’accroissement
du peuple, la chance d’une guerre, la possibilité que les Israélites se joignissent à l’ennemi, leur fuite du
pays ; il pouvait, avec une pénétration peu commune, mettre toutes ces circonstances dans la balance, mais il
ne lui est jamais venu un instant la pensée que Dieu pouvait avoir quelque chose à faire dans tout cela. Cette
seule pensée, si elle fût montée dans son cœur, aurait renversé tous les raisonnements et mis à nu la folie de
tous ses plans.

Or il est bon d’être persuadé qu’il en est toujours de même : les raisonnements de l’esprit incrédule de
l’homme excluent Dieu absolument ; bien plus, leur vérité et leur force reposent sur cette exclusion même.
L’introduction de Dieu sur la scène porte le coup mortel à tout scepticisme et à toute incrédulité. Si, jusqu’à
ce que Dieu paraisse, ils peuvent se glorifier en faisant étalage de leur habileté, du moment que l’œil aperçoit
le  plus  petit  reflet  du Dieu béni,  ils  se  voient  dépouillés  de  leur  manteau  et  mis  à  nu  dans  toute  leur
difformité.

Pour  ce  qui  regarde  le  roi  d’Égypte,  on  peut  bien  dire  qu’il  « était  dans  une  grande  erreur »,  ne
connaissant pas Dieu, ni ses conseils immuables (comp. Marc 12:24-27). Il ignorait que depuis des siècles,
dès avant même qu’il eût respiré le souffle de la vie, la parole et le serment de Dieu, «  ces deux choses
immuables », avaient assuré la délivrance complète et glorieuse de ce même peuple, que lui, Pharaon, se
proposait d’écraser. Pharaon ne connaissait rien de tout cela, toutes ses pensées et tous ses plans reposaient
sur l’ignorance de cette grande vérité, fondement de toutes les vérités, savoir que Dieu est. Il s’imaginait
follement que, par sa sagesse et son pouvoir, il pourrait empêcher l’accroissement de ce peuple, au sujet
duquel Dieu avait dit : « Je multiplierai abondamment ta semence comme les étoiles des cieux et comme le
sable qui est sur le bord de la mer » (Gen. 22:17) : c’est pourquoi tous ses plans et toute sa sagesse n’étaient
que folie.

L’erreur la plus grande dans laquelle un homme puisse tomber, c’est d’agir sans tenir compte de Dieu.
Tôt ou tard, la pensée de Dieu s’imposera à son esprit, et alors tous ses plans et tous ses calculs seront
anéantis.  Tout ce que l’homme entreprend, indépendamment de Dieu, peut durer tout au plus pendant le
temps présent. Tout ce qui n’est qu’humain, quelque solide, quelque brillant et attrayant que cela puisse être,
est destiné à devenir la proie de la mort et à tomber en poussière dans les ténèbres et le silence de la tombe.
Toute gloire et toute l’excellence de l’homme seront ensevelies sous les « mottes de la vallée » (Job 21:33).
L’homme porte sur son front le cachet de la mort, et tous ses projets s’évanouissent, car ils ne sont que
passagers. En revanche, tout ce qui se rapporte à Dieu et repose sur Lui, demeure à jamais. «  Son nom sera
pour toujours ; son nom se perpétuera devant le soleil » (Ps 72:17).

Quelle n’est donc pas la folie du faible mortel qui s’élève contre le Dieu éternel, « qui court contre lui, le
cou tendu, sous les bosses épaisses de ses boucliers » (Job 15:26). Le monarque de l’Égypte aurait pu, tout
aussi bien, tenter d’arrêter, de sa faible main, le mouvement des eaux de la mer, que de vouloir empêcher



l’accroissement de ce peuple, objet des desseins éternels de Dieu. Aussi, lors même qu’il « établit sur le
peuple des chefs de corvée pour l’opprimer par leurs fardeaux » (vers. 11), « selon qu’ils l’opprimaient, il
multipliait et croissait » (vers. 12). Il en sera toujours ainsi. « Celui qui habite dans les cieux se rira d’eux, le
Seigneur s’en moquera » (Ps. 2:4). Une confusion éternelle reposera sur toute l’opposition des hommes et
des démons. Cette assurance met le cœur en repos, dans un monde où tout apparaît si contraire à Dieu et à la
foi. Si nous n’avions la ferme confiance que « la colère de l’homme louera Dieu » (Ps. 76:10), nous serions
souvent abattus en présence des circonstances et des influences au milieu desquelles nous nous trouvons dans
ce monde. Mais, que Dieu en soit béni, nos regards ne sont pas fixés sur les choses qui se voient, mais sur
celles qui ne se voient pas : car « celles qui ne se voient pas sont éternelles » (2 Cor. 4:18). Avec cette
certitude, nous pouvons bien dire : « Demeure tranquille, appuyé sur l’Éternel, et attends-toi à lui. Ne t’irrite
pas à cause de celui qui prospère dans son chemin, à cause de l’homme qui vient à bout de ses desseins  » (Ps.
37:7). Comme la vérité de ces paroles se manifeste clairement dans le récit qui nous occupe, tant pour ce qui
concerne les opprimés, que pour ce qui regarde l’oppresseur ! Si Israël regardait aux choses « qui se voient »,
que voyait-il ? La colère du Pharaon, des commissaires d’impôts, un service rigoureux, une rude servitude,
du mortier et des briques. Mais « les choses qui ne se voient pas », qu’étaient-elles ? Le dessein éternel de
Dieu, sa promesse infaillible, l’aurore prochaine d’un jour de salut, le « brandon de feu » de la délivrance de
l’Éternel. Merveilleux contraste ! La foi seule pouvait le saisir, comme aussi ce n’est que par la foi qu’un
pauvre Israélite opprimé pouvait détourner ses regards du four fumant de l’Égypte, pour les fixer sur les
vertes campagnes et les riches vignobles de la terre de Canaan. La foi seule était capable de reconnaître, dans
ces esclaves opprimés et asservis au rude travail des fours à briques de l’Égypte, les objets de l’intérêt et de
la faveur spéciale du Ciel.

Comme il en était alors, ainsi en est-il maintenant : « Nous marchons par la foi, non par la vue » (2 Cor.
5:7). « Ce que nous serons n’a pas encore été manifesté » (1 Jean 3:2). Nous sommes ici « présents dans le
corps… absents du Seigneur » (2 Cor. 5:6). Si, de fait, nous sommes en Égypte, toutefois, en esprit, nous
sommes dans la Canaan céleste. La foi place le cœur dans la puissance des choses célestes et invisibles, le
rendant ainsi capable de s’élever au-dessus de tout ce qui est d’ici-bas, où règnent les ténèbres de la mort.
Que n’avons-nous cette foi enfantine, qui s’assied près de la source pure et éternelle de la vérité, s’abreuvant
à longs traits à ces eaux rafraîchissantes qui relèvent l’âme abattue et qui communiquent à l’homme nouveau
la force qu’il lui faut pour avancer dans sa course vers le ciel !

Les derniers versets de ce chapitre nous fournissent,  dans la conduite de Shiphra et de Pua, femmes
craignant Dieu, une édifiante leçon. Bravant la colère du roi, ces deux femmes ne voulurent point faire ce
que Pharaon avait ordonné, « et Dieu leur fit des maisons ». « Ceux qui m’honorent, je les honorerai ; et ceux
qui me méprisent seront en petite estime » (1 Sam. 2:30). Puissions-nous nous en souvenir toujours et agir
pour Dieu en toutes circonstances !

1.2 - Chapitre 2:1-10.
Cette portion du livre de l’Exode abonde en principes de vérité divine de la plus haute importance, et que

nous pouvons classer sous trois chefs principaux, savoir : la puissance de Satan ; la puissance de Dieu ; et la
puissance de la foi. Au dernier verset du chapitre précédent, nous lisons : « Le Pharaon commanda à tout son
peuple, disant : Tout fils qui naîtra, jetez-le dans le fleuve ; mais toute fille, laissez-la vivre ». C’est là, la
puissance de Satan ! Le fleuve était le lieu de la mort, et, par la mort, l’Ennemi cherchait à rendre vain le
dessein de Dieu. De tout temps, le Serpent a veillé d’un œil malin sur les instruments dont Dieu voulait se
servir pour accomplir ses conseils de miséricorde. Que voyons-nous au chapitre 4 de la Genèse, si ce n’est le
Serpent veillant sur Abel, le vase choisi par Dieu, et s’efforçant de le faire disparaître par la mort  ? Dans
l’histoire de Joseph, Gen. 37, on voit encore l’Ennemi à l’œuvre, cherchant à faire mourir l’homme choisi de
Dieu pour l’accomplissement de ses desseins. Il en est de même lors de l’extermination de la « semence
royale » (2 Chr. 22) ; des petits enfants de Bethléem (Matt. 2) ; dans la mort de Christ (Matt. 27) : dans
chacun de ces cas, l’ennemi a cherché à interrompre, par le moyen de la mort, le courant de l’action divine.
Mais, que Dieu en soit béni, il existe quelque chose au-delà de la mort. Toute la sphère de cette action de
Dieu, en tant qu’elle est liée à la rédemption, se trouve au-delà des limites du domaine de la mort. C’est
quand Satan a épuisé toute sa puissance que Dieu commence à se montrer.  Le tombeau est le terme de
l’activité de Satan ; mais là commence l’activité de Dieu. Glorieuse vérité ! Satan a la puissance de la mort ;



mais Dieu est le Dieu des vivants, et il communique une vie qui est au-delà des atteintes et de la puissance de
la mort, une vie à laquelle Satan ne peut toucher. Le cœur croyant trouve ainsi un doux soulagement au
milieu d’une scène où règne la mort ; il peut sans effroi contempler Satan déployant la plénitude de son
pouvoir ; il peut s’appuyer avec confiance sur la puissante intervention de Dieu dans la résurrection. Il peut
s’arrêter devant la tombe qui vient de se fermer sur un objet bien-aimé et recueillir, de la bouche de Celui qui
est « la résurrection et la vie », la bienheureuse assurance d’une glorieuse immortalité. Sachant que Dieu est
plus fort que Satan, il peut attendre en paix la pleine manifestation de la force supérieure de Dieu et, en
attendant ainsi,  trouver la victoire de cette force et la paix assurée qu’elle porte avec elle.  Les premiers
versets de ce chapitre nous offrent un bel exemple de cette puissance de la foi.

« Et un homme de la maison de Lévi alla, et prit une fille de Lévi ; et la femme conçut, et enfanta un fils ;
et elle vit qu’il était beau ; et elle le cacha trois mois. Et comme elle ne pouvait plus le cacher, elle prit pour
lui un coffret de joncs, et l’enduisit de bitume et de poix, et mit dedans l’enfant, et le posa parmi les roseaux
sur le bord du fleuve. Et sa sœur se tint à distance pour savoir ce qu’on lui ferait  » (vers. 1-4). De quelque
manière  que nous  l’envisagions,  cette  scène  est  d’un  vif  intérêt.  Nous  y  voyons  la  foi,  triomphant  des
influences de la nature et de la mort, et permettant au Dieu de résurrection d’agir dans la sphère et selon le
caractère qui lui sont propres. Sans doute, la puissance de l’Ennemi se montre, elle aussi, d’une manière
évidente, en ce qu’il a fallu que l’enfant se trouvât placé dans une semblable position, une position de mort,
en principe. De plus, une épée transperce le cœur de la mère, quand elle voit son enfant bien-aimé couché
ainsi dans la tombe. Mais, si Satan pouvait agir, si la nature pleurait, Celui qui vivifie les morts était derrière
le sombre nuage, et la foi le contemplait là, dorant de ses brillants et vivifiants rayons le côté céleste du
nuage. « Par la foi, Moïse étant né fut caché trois mois par ses parents, parce qu’ils virent que l’enfant était
beau ; et ils ne craignirent pas l’ordonnance du roi » (Héb. 11:23).

Par  cet  acte,  cette  noble  fille  de  Lévi  nous  donne  une  sainte  leçon.  Son « coffret de  joncs,  enduit
de bitume », proclame  la  confiance  qu’elle  avait  en  la  vérité,  qu’il  y  avait  quelque  chose  qui,  comme
autrefois pour Noé, « le prédicateur de justice », pouvait abriter ce « bel enfant » contre les eaux de la mort.
En effet, le coffret de joncs était-il seulement une invention humaine, la création de la prévoyance et de
l’adresse  naturelle  de  l’homme,  l’inspiration d’un  cœur  de  mère,  nourrissant  la  chère,  mais  chimérique
espérance d’arracher son trésor aux mains impitoyables de la mort par l’eau ? Ou n’est-ce pas plutôt la foi
qui l’a formé pour être un vaisseau de miséricorde, pour porter en toute sûreté « un bel enfant », par-dessus
les sombres eaux de la mort, à la place qui lui était destinée par le décret immuable du Dieu vivant ? Lorsque
nous contemplons la fille de Lévi, penchée sur « ce coffret de joncs » que sa foi a construit, et y déposant son
enfant, la mère de Moïse nous apparaît comme une image de la foi qui, s’élevant hardiment bien au-dessus
de cette terre de mort et de désolation, perce, de son regard d’aigle, les sombres nuages qui s’amoncellent
autour d’une tombe, et voit le Dieu de résurrection déployer les résultats de ses éternels conseils, dans une
sphère où nulle flèche de la mort ne peut atteindre. Appuyée sur le « Rocher des siècles », elle écoute dans un
saint triomphe, pendant que les vagues de la mort bruissent à ses pieds.

Or quelle pouvait être la valeur du « commandement du roi », pour une âme qui possédait ce principe
céleste ? Quelle importance pouvait-elle avoir pour celle qui pouvait se tenir calmement à côté de son coffret
de joncs, et regarder la mort en face ? Le Saint Esprit nous l’apprend : Par la foi, les parents de Moïse ne
craignirent pas l’ordonnance du roi (Héb. 11:23). L’âme, qui sait un peu ce que c’est que la communion avec
le Dieu qui ressuscite les morts, n’a peur de rien ; elle peut emprunter le langage triomphant de l’apôtre (1
Cor. 15:55-57), et dire : « Où est, ô mort, ton aiguillon ? où est, ô mort, ta victoire ? Or l’aiguillon de la mort,
c’est le péché et la puissance du péché c’est la loi. Mais grâces à Dieu, qui nous donne la victoire par notre
Seigneur Jésus Christ ! » Elle peut prononcer ces paroles de triomphe sur le martyr d’Abel, sur Joseph dans
la fosse, sur Moïse dans son coffret de joncs, sur la race royale exterminée par la main d’Athalie  ; sur les
petits  enfants  de  Bethléem,  mis  à  mort  par  l’ordre  du  cruel  Hérode ;  et,  par-dessus  tout,  elle  peut  les
prononcer sur la tombe du Chef de notre salut.

Mais quelques-uns peut-être ne savent pas discerner, dans la construction du coffret de joncs, l’œuvre de
la foi. Plusieurs sont peut-être incapables d’aller plus près que la sœur de Moïse, laquelle «  se tint à distance
pour savoir ce qu’on lui ferait ». Il est bien évident que « la sœur » n’était pas à la hauteur de « la mère »,
quant à « la mesure de la foi ». Il y avait en elle, sans aucun doute, cet intérêt profond, cette affection réelle
que nous voyons en « Marie de Magdala et l’autre Marie,… assises vis-à-vis du sépulcre » (Matthieu 26:61).
Mais il y avait, dans l’auteur du « coffret », quelque chose de bien supérieur à l’intérêt ou à l’affection. Il est



vrai, la mère ne se tenait pas « à distance pour savoir ce qu’on ferait à son enfant », et comme il arrive
fréquemment, la grandeur morale de la foi chez elle pouvait paraître comme de l’indifférence, toutefois, ce
n’était pas de l’indifférence, mais de la vraie grandeur, la grandeur de la foi. Si son affection naturelle ne la
retient pas près du théâtre de la mort, la puissance de la foi avait donné à la mère de Moïse une œuvre plus
noble à accomplir, en la présence du Dieu de résurrection ; sa foi avait fait place pour Lui, sur la scène : et Il
s’y manifesta d’une manière infiniment glorieuse.

« Et la fille du Pharaon descendit au fleuve pour se laver, et ses jeunes filles se promenaient sur le bord
du fleuve ; et elle vit le coffret au milieu des roseaux, et elle envoya sa servante, qui le prit  ; et elle l’ouvrit,
et vit l’enfant ; et voici, c’était un petit garçon qui pleurait. Et elle eut compassion de lui, et dit : C’est un des
enfants des Hébreux » (vers. 5-6). La réponse divine commence ici à se faire entendre à l’oreille de la foi par
les plus doux accents. Dieu était dans tout cela. Que le rationaliste, l’incrédule, l’athée, rient à cette idée  : la
foi aussi en rit, mais d’un rire bien différent. Le rire des premiers est le rire froid du dédain à l’idée d’une
intervention divine dans une affaire aussi triviale que celle de la promenade d’une fille de roi  ; le rire de la
foi est un rire de bonheur, à la pensée que Dieu est dans tout ce qui arrive ; et si jamais l’intervention de Dieu
s’est montrée en quelque chose, c’est assurément dans cette promenade de la fille du Pharaon, bien que celle-
ci n’en sût rien.

L’une des plus douces occupations de l’âme régénérée est de suivre les traces de l’intervention divine
dans des circonstances et des événements, dans lesquels un esprit léger ne sait voir qu’un hasard aveugle ou
un destin cruel. Il arrive parfois que la chose la plus insignifiante devient un anneau important dans une
chaîne d’événements que le  Dieu Tout-puissant  fait  concourir  aux déploiements  de ses  grands desseins.
Ainsi, par exemple, au chapitre 6 du livre d’Esther, verset 1, vous voyez un monarque païen, passant une nuit
sans sommeil ; circonstance sans doute assez ordinaire pour lui et pour beaucoup d’autres  ; et, cependant,
cette circonstance même devint un anneau dans cette longue chaîne d’événements providentiels que nous
voyons se terminer par la délivrance de la postérité opprimée d’Israël.  Il  en est de même de la fille du
Pharaon  dans  sa  promenade  au  bord  de  la  rivière.  Elle  ne  songeait  guère  qu’elle  allait  concourir  à
l’avancement du dessein de « l’Éternel, le Dieu des Hébreux ! » Combien elle pensait peu que cet enfant, qui
pleurait dans ce coffret de joncs, était l’instrument destiné par l’Éternel pour ébranler l’Égypte jusque dans
ses fondements ! Cependant il en était ainsi. L’Éternel peut faire que « la colère de l’homme le loue » et il
peut « se ceindre du reste de la colère » (Ps. 76:10).

« Et sa sœur dit  à  la fille du Pharaon :  Irai-je et  appellerai-je auprès de toi  une nourrice d’entre les
Hébreues, et elle t’allaitera l’enfant ? Et la fille du Pharaon lui dit : Va ! Et la jeune fille alla, et appela la
mère de l’enfant. Et la fille du Pharaon lui dit : Emporte cet enfant, et allaite-le pour moi, et je te donnerai
ton salaire. Et la femme prit l’enfant, et l’allaita. Et l’enfant grandit, et elle l’amena à la fille du Pharaon, et il
fut son fils ; et elle appela son nom Moïse, et dit : Car je l’ai tiré des eaux » (chap. 2:7-10). La foi de la mère
de Moïse trouve ici  sa  pleine récompense ;  Satan est  confondu,  et  la  merveilleuse sagesse  de Dieu est
manifestée. Qui aurait imaginé que celui qui avait dit : « Si c’est un fils, vous le ferez mourir » et encore :
« Tout fils qui naîtra, jetez-le dans le fleuve », aurait à sa cour un de ces mêmes fils, et un pareil « fils » ! Le
diable fut vaincu par ses propres armes, et Pharaon, dont il voulait se servir pour anéantir le dessein de Dieu,
fut employé par Dieu pour nourrir et élever ce Moïse qui devait être l’instrument de Dieu pour confondre la
puissance de Satan. Vraiment, « l’Éternel se montre merveilleux en conseil  et grand en sagesse » (Ésaïe
28:29).  Confions-nous  en  lui  avec  plus  de  simplicité ;  alors  notre  sentier  sera  plus  heureux,  et  notre
témoignage plus efficace.

1.3 - Chapitre 2:11-25.
En méditant l’histoire de Moïse, il faut considérer ce grand serviteur de Dieu sous le double point de vue

de son caractère personnel et de son caractère typique.
Il y a, dans le caractère personnel de Moïse, beaucoup de choses à apprendre pour nous. Dieu dut, non

seulement le susciter, mais encore le former, d’une manière ou d’une autre, durant une longue période de
quatre-vingts années : d’abord dans la maison de la fille du Pharaon, ensuite « derrière le désert » (chap. 3:1).
À nos esprits bornés, quatre-vingts années paraissent un temps bien long pour l’éducation d’un serviteur de
Dieu ; mais les pensées de Dieu ne sont pas nos pensées. Dieu savait que ces deux fois «  quarante ans »
étaient nécessaires à la préparation de ce vaisseau choisi par Lui. Quand Dieu fait l’éducation de quelqu’un,
il la fait d’une manière qui est digne de Lui-même et de son saint service. Il ne veut pas d’un novice pour
faire son œuvre. Le serviteur de Christ doit apprendre plus d’une leçon : il doit passer par plus d’un exercice,



et soutenir plus d’une lutte en secret avant que d’être véritablement propre pour agir en public. La nature
n’aime pas cela ; elle aimerait mieux jouer un rôle en public que d’apprendre en secret ; elle aimerait mieux
être l’objet de l’admiration des hommes que d’être disciplinée par la main de Dieu. Mais il faut que nous
suivions le chemin de Dieu. La nature peut bien se précipiter dans le champ de l’action  ; mais Dieu n’en a
que faire là : il faut qu’elle soit brisée, consumée, mise de côté. Le lieu de la mort est la place qui convient.
Si elle veut agir, Dieu, dans sa fidélité et sa sagesse parfaites, conduira les choses de telle manière que le
résultat de cette activité de la nature tournera à sa complète confusion. Dieu sait ce qu’il faut faire de la
nature ;  il  sait  là  où elle doit  être placée et  là où elle doit  être retenue.  Puissions-nous tous entrer  plus
profondément dans les pensées de Dieu à l’égard du « moi » et  de tout  ce qui  s’y rapporte ;  ainsi nous
tomberons moins souvent dans l’erreur ; notre marche sera ferme et moralement élevée, notre esprit paisible,
et notre service efficace.

« Et  il  arriva,  en ces  jours-là,  que Moïse,  étant  devenu grand,  sortit  vers  ses  frères  ;  et  il  vit  leurs
fardeaux. Et il vit un homme égyptien qui frappait un Hébreu d’entre ses frères  ; et il regarda çà et là, et vit
qu’il n’y avait personne, et il frappa l’Égyptien, et le cacha dans le sable » (vers. 11, 12). Moïse montre ici du
zèle pour ses frères, mais non pas « selon la connaissance » (Rom. 10:2). Le temps fixé par Dieu, pour le
jugement de l’Égypte et la délivrance d’Israël,  n’était  pas encore venu ;  or le serviteur intelligent attend
toujours le temps de Dieu. Moïse devenu grand, « fut instruit dans toute la sagesse des Égyptiens », de plus,
« il croyait que ses frères comprendraient que Dieu leur donnerait la délivrance par sa main » (Act. 7:22-28).
Tout cela était vrai. Néanmoins, il est évident que Moïse courut avant le temps ; et quand il en est ainsi, la
chute est proche (note A) ; et non seulement la chute, à la fin, mais encore l’incertitude, et le défaut de calme
et de sainte dépendance dans la marche même d’une œuvre commencée avant le temps de Dieu. Moïse
« regarda çà et là ». Quand on agit avec Dieu et pour Dieu, dans la pleine intelligence de ses pensées quant
aux détails de l’œuvre, on n’a pas besoin de regarder çà et là. Si le temps de Dieu eût été réellement là, si
Moïse eût eu en lui-même la conscience qu’il  avait  reçu de Dieu la mission d’exécuter le jugement sur
l’Égyptien, et s’il eût été sûr que la présence de Dieu était avec lui, il n’eût pas « regardé çà et là ».

L’acte de Moïse, à l’égard de l’Égyptien, renferme une leçon profondément pratique pour tout serviteur
de Dieu. Deux circonstances s’y rattachent : savoir, la crainte de la colère de l’homme et l’espoir d’obtenir la
faveur de l’homme. Or le serviteur de Dieu ne devrait s’inquiéter ni de l’une, ni de l’autre. Qu’importe la
colère ou la faveur d’un pauvre mortel, à quiconque est investi d’une mission divine et jouit de la présence
de Dieu ? Elles ont, pour un tel homme, moins d’importance que la menue poussière qui s’attache à une
balance. « Ne t’ai-je pas commandé : Fortifie-toi et sois ferme ? Ne te laisse point terrifier, et ne sois point
effrayé ; car l’Éternel, ton Dieu, est avec toi partout où tu iras » (Josué 1:9). « Et toi, ceins tes reins, et lève-
toi, et dis-leur tout ce que je te commanderai ; ne sois point effrayé d’eux, de peur que moi je ne t’épouvante
devant eux. Et moi, voici, je t’établis aujourd’hui comme une ville forte, et comme une colonne de fer, et
comme des murailles d’airain, contre tout le pays, contre les rois de Juda, ses princes, ses sacrificateurs, et le
peuple du pays. Et ils combattront contre toi, mais ils ne prévaudront pas sur toi, car moi, je suis avec toi, dit
l’Éternel, pour te délivrer » (Jér. 1:17-19).

Placé sur ce terrain élevé, le serviteur de Christ ne regarde pas « çà et là » ; il agit selon ce conseil de la
sagesse divine : « que tes yeux regardent droit en avant, et que tes paupières se dirigent droit devant toi  »
(Prov. 4:25). La sagesse divine nous conduit toujours à regarder en haut et en avant. Il y a du mal en nous, et
nous ne sommes pas sur le vrai terrain du service pour Dieu, soyons-en sûrs, quand nous regardons autour de
nous, soit pour éviter le regard courroucé d’un mortel, soit pour rencontrer le sourire de son approbation :
nous n’avons pas l’assurance que notre mission est d’autorité divine, et que nous jouissons de la présence de
Dieu, choses qui, toutes deux, sont absolument nécessaires à tout serviteur de Dieu. Un grand nombre de
personnes, il est vrai, soit par une profonde ignorance, soit par une confiance excessive en elles-mêmes,
entrent dans une sphère d’activité à laquelle Dieu ne les destinait point, et pour laquelle, par conséquent, il ne
les avait point qualifiées : et, de plus, ces personnes montrent un sang-froid, une possession d’elles-mêmes,
étonnants pour ceux qui sont en état de juger avec impartialité de leurs dons et de leurs mérites. Mais toute
cette belle apparence fait place bien vite à la réalité, et ne peut porter la moindre atteinte au principe, que rien
ne peut réellement délivrer un homme de la tendance à regarder « çà et là », si ce n’est la conscience d’une
mission de Dieu et de la présence de Dieu. Celui qui possède ces deux choses est entièrement délivré des
influences humaines ; il est indépendant des hommes. Et nul n’est en état de servir les autres, qui n’est pas
entièrement indépendant d’eux ; mais celui qui connaît sa vraie place peut s’abaisser pour laver les pieds de
ses frères.

Si nous détournons nos regards de l’homme, et que nous les portions sur le seul fidèle et parfait Serviteur,
nous ne le voyons pas « regarder çà et là », par la raison bien simple que ses yeux n’étaient jamais arrêtés sur

https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#_Note_A._Page_20.


les hommes, mais toujours sur Dieu. Jésus ne craignait pas la colère de l’homme, ni ne recherchait sa faveur.
Il n’ouvrit jamais la bouche pour obtenir les applaudissements des hommes ; il ne se tut jamais pour éviter
leur blâme : c’est pourquoi toutes ses paroles et toutes ses actions étaient empreintes d’élévation et de sainte
fermeté. Il est le seul dont on ait pu dire avec vérité : « Sa feuille ne se flétrit point ; et tout ce qu’il fait
prospère » (Ps. 1:3). Tout ce qu’il faisait tournait à profit, parce qu’il faisait toutes choses pour Dieu. Tous
ses actes, toutes ses paroles, tous ses mouvements, ses regards, ses pensées ressemblaient à un beau bouquet
de fruits, fait pour réjouir le cœur de Dieu et dont le parfum montait vers Lui. Il n’avait jamais aucune crainte
quant au résultat de son œuvre, parce qu’il  agissait toujours avec Dieu et pour Dieu, et dans une pleine
intelligence de ses pensées. Jamais sa propre volonté, quelque divinement parfaite qu’elle fût, ne se mêla à
quoi que ce soit de ce qu’il fit comme homme, sur la terre. Il a pu dire : « Je suis descendu du ciel, non pour
faire ma volonté, mais la volonté de Celui qui m’a envoyé » (Jean 6:38). C’est pourquoi il rendait son fruit
« en sa saison ». Il faisait toujours les choses qui plaisaient au Père (Jean 8:29), et, par conséquent, n’avait
jamais rien à « craindre », jamais besoin de « se repentir » ou de « regarder çà et là ».

Or, à cet égard, comme à tout autre, le bienheureux Maître forme un contraste frappant avec les plus
distingués et les plus éminents de ses serviteurs. Moïse même « eut peur », et Paul « eut du regret » (vers. 14,
et 2 Cor. 7:8) ; le Seigneur Jésus ne fit jamais ni l’un ni l’autre il n’eut jamais à revenir sur ses pas, ni à
retirer une parole, ni à rectifier sa pensée. Tout en lui était parfait d’une manière absolue ; tout était « du fruit
en sa saison ». Le courant de sa vie sainte et céleste coulait en avant sans trouble, ni déviations. Sa volonté
était parfaitement soumise. Les hommes les meilleurs et les plus dévoués commettent des erreurs, mais il est
certain que plus nous pourrons, par la grâce, mortifier notre propre volonté, moins nous en commettrons.
C’est un bonheur, quand, en somme, notre sentier est réellement un sentier de foi et de sincère dévouement à
Christ.

Ainsi marchait Moïse. Il était un homme de foi, un homme qui s’abreuvait et se pénétrait de l’esprit de
son Maître, et marchait sur ses traces avec une fermeté et une constance merveilleuses. Il anticipa, il est vrai,
de quarante années, le temps fixé par Dieu pour le jugement de l’Égypte et la délivrance d’Israël ; cependant,
nous ne voyons pas qu’il  soit  fait mention de ce fait dans le commentaire inspiré que nous trouvons au
chapitre 11 aux Hébreux, où il n’est question que du principe divin sur lequel, en somme, sa marche était
fondée. « Par la foi, Moïse, étant devenu grand, refusa d’être appelé fils de la fille du Pharaon, choisissant
plutôt d’être dans l’affliction avec le peuple de Dieu, que de jouir pour un temps des délices du péché,
estimant  l’opprobre du Christ  un plus  grand trésor  que les  richesses  de  l’Égypte ;  car  il  regardait  à  la
rémunération. Par la foi, il quitta l’Égypte, ne craignant pas la colère du roi, car il tint ferme, comme voyant
celui qui est invisible » (Héb. 11:24-27).

Ce passage nous présente la conduite de Moïse d’une manière pleine de grâce. C’est toujours ainsi que le
Saint Esprit traite l’histoire des saints de l’Ancien Testament. Quand il écrit l’histoire d’un homme, il nous
montre cet  homme tel  qu’il  est  avec toutes ses fautes et  toutes ses imperfections  ;  mais quand,  dans le
Nouveau Testament,  il commente cette même histoire,  il  se borne à faire connaître le vrai  principe et  le
résultat général de la vie de cet homme. Ainsi, bien qu’il soit rapporté dans l’Exode que « Moïse regarda çà
et là », qu’« il eut peur et dit : Certainement le fait  est connu »,  et enfin que « Moïse s’enfuit  de devant
Pharaon », nous lisons dans l’épître aux Hébreux que ce que Moïse fit, il le fit «  par la foi », « qu’il ne
craignit pas la colère du roi », qu’« il tint ferme comme voyant celui qui est invisible ».

Il en sera bientôt de même, quand le Seigneur viendra, « qui mettra en lumière les choses cachées des
ténèbres, et manifestera les conseils des cœurs ; alors chacun recevra sa louange de la part de Dieu » (1 Cor.
4:5). C’est là une vérité bien consolante et bien précieuse pour toute âme droite et pour tout cœur fidèle.
Le cœur peut former plus d’un dessein, que, pour diverses raisons, la main est incapable d’exécuter ; tous ces
desseins  seront  « manifestés »  quand « le  Seigneur  viendra ».  Bénie  soit  la  grâce  qui  nous  en  a  donné
l’assurance ! Les conseils d’amour d’un cœur qui lui est attaché sont bien plus précieux à Christ que les
œuvres extérieures les plus parfaites. Celles-ci pourront briller aux yeux des hommes, et faire l’objet de leurs
discours ; les premiers ne sont destinés que pour le cœur de Jésus, et ils seront manifestés devant Dieu et les
saints anges. Puissent les cœurs de tous les serviteurs de Christ être exclusivement occupés de sa personne ;
puissent leurs yeux être fermement arrêtés sur son retour !

En étudiant  la  vie  de Moïse,  nous voyons que la foi  lui  fit  suivre une route tout  opposée au cours
ordinaire de la nature, portant Moïse non seulement à mépriser tous les plaisirs, toutes les séductions et tous
les honneurs de la cour du Pharaon, mais encore à abandonner un champ d’activité utile, en apparence très
étendu. Les raisonnements des hommes l’auraient conduit dans une voie toute contraire ; ils l’auraient porté à



user  de  son  influence  en  faveur  du  peuple  de  Dieu  et  à  agir  en  faveur  de  ce  peuple,  plutôt  qu’à
souffrir avec lui. Selon le jugement de l’homme, la Providence semblait avoir ouvert à Moïse un champ de
travail étendu et très important ; et, en effet, si jamais la main de Dieu a manifestement placé quelqu’un dans
une position toute particulière, c’est bien le cas pour Moïse. Ce fut par une intervention merveilleuse et par
un enchaînement incompréhensible de circonstances, dont chacune révélait la main du Tout-Puissant et que
nulle prévoyance humaine n’eût pu combiner, que la fille du Pharaon devint l’instrument par lequel Moïse
fut retiré des eaux, nourri et élevé jusqu’à ce que « il fût parvenu à l’âge de quarante ans » (Actes 7:23). En
de pareilles circonstances, l’abandon de sa haute position et de l’influence qu’elle lui permettait d’exercer ne
pouvait être envisagé chez Moïse que comme le résultat d’un zèle malentendu.

Ainsi raisonne notre pauvre nature aveugle ; mais la foi pensait autrement : car la nature et la foi sont
toujours en opposition l’une avec l’autre. Elles ne peuvent s’accorder sur un seul point ; et peut-être n’est-il
rien  sur  quoi  elles  diffèrent  davantage  que  sur  ce  qu’on  appelle  généralement  « des  directions
providentielles ». La nature envisagera toujours ces directions comme des autorisations pour se laisser aller à
ses propres penchants, tandis que la foi les considérera comme autant d’occasions de renoncement à soi-
même. Jonas aurait pu voir, dans la rencontre d’un vaisseau allant à Tarsis, une direction bien remarquable de
la Providence ; tandis que, de fait, ce fut une porte par laquelle il se détourna du chemin de l’obéissance.

Sans doute, c’est le privilège du chrétien de voir la main et d’entendre la voix de son Père en toutes
circonstances. Le chrétien, qui se laisse conduire par elles, ressemble à un vaisseau en mer, sans boussole et
sans gouvernail ; il est exposé à la merci des vagues et des vents. La promesse de Dieu à son enfant est  : « Je
te conseillerai, ayant mon œil sur toi » (Ps. 32:8) ; et sa parole d’avertissement : « Ne soyez pas comme le
cheval, comme le mulet qui n’ont pas d’intelligence, dont l’ornement est la bride et le mors pour les refréner
quand ils ne veulent pas s’approcher de toi » (Ps. 32:9). Or il vaut mieux être guidé par l’œil de notre Père
que par le mors et le frein des circonstances ; et nous savons que, dans l’acception ordinaire de l’expression,
« la Providence » n’est qu’un autre terme pour exprimer l’action des circonstances.

Or la puissance de la foi se montre constamment dans le refus et l’abandon de ces prétendues directions
providentielles. Il en fut ainsi dans le cas de Moïse. « Par la foi, il refusa d’être appelé fils de la fille du
Pharaon », et « par la foi, il quitta l’Égypte ». S’il eût jugé sur la vue de ses yeux, il eût saisi la dignité qui lui
était offerte comme un don manifeste de la Providence et il fût resté à la cour du Pharaon, où en apparence la
main de Dieu lui avait préparé un vaste champ de travail. Mais comme il marchait par la foi, et non sur la
vue de ses yeux, il abandonna tout ! Quel noble exemple à suivre !

Et remarquez que ce que Moïse estima « un plus grand trésor que les richesses de l’Égypte », c’était non
pas seulement l’opprobre pour Christ, mais « l’opprobre du Christ ». « Les outrages de ceux qui t’outragent
sont tombés sur moi » (Ps. 69:9). Le Seigneur Jésus s’identifia en parfaite grâce avec son peuple. Quittant le
sein du Père et déposant toute la gloire dont il était revêtu, il descendit du ciel ; il se mit à la place de son
peuple ; il confessa les péchés des siens et porta leur jugement sur le bois maudit. Tel fut son dévouement
volontaire ; il ne se borna pas à agir pour nous, mais il se fit un avec nous, nous délivrant ainsi de tout ce qui
pouvait être contre nous.

Nous voyons de cette manière à quel degré Moïse, dans ses sympathies, entrait dans les pensées et les
sentiments de Christ à l’égard du peuple de Dieu. Placé, comme il l’était, au milieu de tout le bien-être, de la
pompe et de la gloire de la maison du Pharaon, là où les « délices du péché » et « les richesses de l’Égypte »
abondaient, il eût pu vivre et mourir dans l’opulence, et traverser un chemin éclairé, du commencement à la
fin, par le soleil de la faveur royale ; mais ce n’eût pas été « la foi », ce n’eût pas été conforme à Christ. De la
position élevée qu’il occupait, Moïse vit ses frères courbés sous le poids des pesants fardeaux qu’on avait
mis sur eux ; et, par la foi, il comprit que sa place était avec eux. Oui, avec eux, dans leur opprobre, dans leur
servitude, dans leur affliction et leur avilissement. S’il n’eût été mû que par un sentiment de bienveillance, de
philanthropie ou de patriotisme, il eût pu faire valoir son influence personnelle en faveur de ses frères  ; il fût
parvenu, peut-être, à engager le Pharaon à diminuer le fardeau sous lequel il les accablait et à leur rendre la
vie plus douce par des concessions royales qu’il leur eût fait accorder ; mais une voie pareille ne sera jamais
celle d’un cœur quelque peu en communion avec le cœur de Christ, et ne le satisfera jamais. Or tel était, par
la grâce, le cœur de Moïse. C’est pourquoi, avec toute l’énergie et toutes les affections de ce cœur, il se jeta,
corps, âme et esprit, au milieu même de ses frères opprimés, « choisissant plutôt d’être dans l’affliction avec
le peuple de Dieu ». Et, de plus, c’est « par la foi » qu’il agit ainsi.



Pesez bien ceci, cher lecteur : nous ne devons pas nous contenter de désirer le bien du peuple de Dieu, de
nous  employer  pour  lui,  ou  de  parler  avec  bienveillance  en  sa  faveur ;  nous  devons  nous  identifier
pleinement avec lui, quelque méprisé et persécuté qu’il puisse être. Un esprit généreux et bienveillant peut
trouver une certaine jouissance à patronner le christianisme ; mais c’est quelque chose de tout à fait différent
de s’identifier avec les chrétiens et de souffrir avec Christ. C’est une chose que d’être un protecteur, c’est
tout une autre chose d’être un martyr ; ces deux choses sont distinguées l’une de l’autre d’un bout à l’autre
de l’Écriture. Abdias prit soin des témoins de Dieu (1 Rois 18:3, 4), mais Élie fut un témoin pour Dieu.
Darius était si fort attaché à Daniel que, à cause de lui, il passa une nuit sans sommeil  ; mais Daniel passa
cette même nuit dans la fosse aux lions, comme témoin de la vérité (Dan. 6:18). Nicodème hasarda une
parole pour Christ, mais une plus mûre connaissance du Maître l’aurait porté à s’identifier avec Lui.

Ces considérations sont éminemment pratiques. Le Seigneur Jésus n’a pas besoin de protecteurs ; il veut
des compagnons. La vérité qui le concerne nous est révélée, non pas pour que nous prenions la défense de sa
cause sur la terre, mais pour que nous ayons communion avec sa personne dans les cieux. Il s’est identifié
avec nous au prix immense de tout ce que l’amour pouvait donner. Il n’y était point obligé ; il eût pu garder
sa place éternelle « dans le sein du Père » ; mais alors comment le puissant fleuve d’amour qui était retenu
dans son cœur eût-il pu descendre jusqu’à nous, pécheurs coupables et dignes de l’enfer ? Entre Lui et nous
il ne pouvait y avoir d’unité qu’à des conditions qui exigeaient de sa part l’abandon de toutes choses. Mais
béni soit, à jamais, son Nom adorable ! il s’y est volontairement soumis : « Il s’est donné lui-même pour
nous, afin qu’il nous rachetât de toute iniquité et qu’il purifiât pour lui-même un peuple acquis, zélé pour les
bonnes œuvres » (Tite 2:14). Il n’a pas voulu jouir tout seul de sa gloire, il a voulu satisfaire son cœur aimant
en s’associant « plusieurs fils » dans cette gloire. « Père », dit-il, « je veux, quant à ceux que tu m’as donnés,
que là où moi je suis, ils y soient aussi avec moi, afin qu’ils voient ma gloire, que tu m’as donnée ; car tu
m’as aimé avant la fondation du monde » (Jean 17:24). Telles étaient les pensées de Christ à l’égard de son
peuple ;  et  nous  pouvons juger  combien le  cœur  de  Moïse  sympathisait  avec ces  pensées  bénies.  Sans
contredit, il participait à un haut degré de l’esprit de son Maître, et montra cet esprit en sacrifiant, de son
plein gré, toute considération personnelle et en s’associant, sans réserve, au peuple de Dieu.

Dans le chapitre suivant, nous aurons à considérer de nouveau le caractère personnel et les actes de ce
grand serviteur de Dieu ; nous nous bornons à le considérer ici comme type du Seigneur Jésus. D’après ce
que nous lisons, Deut. 18:15: « L’Éternel, ton Dieu, te suscitera un prophète comme moi, du milieu de toi,
d’entre tes frères ; vous l’écouterez » (comp. Actes 6:37), il est évident que Moïse était un type de Christ.
Nous ne nous livrons donc pas à des pensées d’homme en considérant Moïse comme un type, mais nous
suivons l’enseignement clair et exprès de l’Écriture, qui, dans les derniers versets du chap. 2 de l’Exode nous
présente ce même type sous un double aspect : d’abord (vers. 14 et Actes 7:27, 28), dans sa réjection par
Israël ; ensuite dans son union avec une étrangère du pays de Madian (v. 21, 22). Nous avons déjà développé
ces deux points, en quelque mesure, dans l’histoire de Joseph, qui, rejeté par ses frères selon la chair, s’unit à
une femme égyptienne. La réjection de Christ par Israël, et son union avec l’Église sont représentées en
figure dans l’histoire de Joseph comme dans celle de Moïse ; mais sous des aspects différents. Dans l’histoire
de Joseph, on voit la manifestation de l’inimitié positive contre sa personne ; dans celle de Moïse, il s’agit
plutôt de la réjection de sa mission.  De Joseph il est écrit :  « Ils le haïssaient,  et  ne pouvaient lui parler
paisiblement ». À Moïse, ils dirent : « Qui t’a établi chef et juge sur nous ? » En un mot, le premier fut
personnellement haï ; le dernier, publiquement rejeté.

Il en est de même quant à la manière dont le grand mystère de l’Église est présenté dans l’histoire de ces
deux saints de l’Ancien Testament. Asnath représente une phase de l’Église toute différente de celle qui est
représentée  par  Séphora.  Asnath  fut  unie  à  Joseph pendant  le  temps  de son  exaltation  ;  Séphora  fut  la
compagne de Moïse pendant le temps de sa vie obscure au désert (comp. Gen. 41:41-45 avec Ex. 2:15 ; 3:1).
Joseph et Moïse étaient, tous deux, rejetés par leurs frères à l’époque de leur union avec une étrangère ; mais
le premier était gouverneur sur tout le pays d’Égypte, tandis que le dernier paissait un troupeau « derrière le
désert ».

Soit donc que nous contemplions Christ manifesté en gloire, ou caché à la vue du monde, l’Église Lui est
intimement associée. Et, de même que le monde ne le voit pas maintenant, il ne peut pas non plus prendre
connaissance de ce corps qui est un avec Lui. « Le monde ne nous connaît pas, parce qu’il ne l’a pas connu »
(1 Jean 3:1). Bientôt, Christ apparaîtra dans sa gloire, et l’Église apparaîtra avec Lui. « Quand le Christ, qui
est notre vie, sera manifesté, alors vous aussi,  vous serez manifestés avec lui  en gloire  » (Col.  3:4) ;  et
encore : « La gloire que tu m’as donnée, moi, je la leur ai donnée, afin qu’ils soient un, comme nous, nous
sommes un ; moi en eux, et toi en moi ; afin qu’ils soient consommés en un, et que le monde connaisse que
toi tu m’as envoyé, et que tu les as aimés comme tu m’as aimé » (Jean 17:22, 23) (*).



(*) Il est question de deux unités distinctes ou différentes dans Jean 17:21-23. La première était cette
unité,  dont  le maintien était  placé sous la responsabilité de l’Église,  qui  y a  complètement manqué ;  la
seconde est  cette unité que Dieu accomplira immanquablement et  qu’il  manifestera dans la gloire.  Si  le
lecteur relit avec soin ce passage, il se convaincra aisément de cette différence, soit quant au caractère, soit
quant au résultat de ces unités.

Telle est la haute et sainte position de l’Église. Elle est une avec Celui qui est rejeté du monde, mais qui
occupe le trône de la Majesté dans les cieux. Le Seigneur Jésus s’est rendu responsable pour elle sur la croix,
afin qu’elle partageât sa réjection présente et sa gloire à venir. Plût à Dieu, que tous ceux qui font partie d’un
corps  aussi  glorieusement  privilégié  fussent  plus  profondément  pénétrés  du  sentiment  intelligent  de  la
marche qui leur convient et du caractère qu’ils doivent revêtir ici-bas ! Alors, assurément, les enfants de Dieu
devraient répondre tous, plus pleinement et plus nettement, à cet amour dont il les a aimés, à ce salut qu’il
leur a donné, et à cette dignité dont il les a revêtus. La marche du chrétien devrait toujours être le résultat
naturel d’un privilège compris et réalisé, non le résultat forcé de promesses et de résolutions légales  ; le fruit
naturel d’une position connue et dont on jouit par la foi, non le fruit des propres efforts de l’homme pour
arriver à une position « par des œuvres  de loi ».  Tous les vrais  croyants sont une partie  de l’Épouse de
Christ ;  ils  doivent  donc à Christ  les affections qui conviennent  à cette relation.  On n’entre pas dans la
relation à cause des affections, mais les affections découlent de la relation. Qu’il en soit ainsi, Seigneur, de
tout ton peuple bien-aimé que tu as racheté au prix de ton sang !

1.4 - Chapitre 3
Reprenons maintenant l’histoire personnelle de Moïse, et considérons ce grand serviteur de Dieu pendant

la période si intéressante de sa vie qu’il passa dans la retraite, cette période qui ne comprend pas moins de
quarante de ses meilleures années, si l’on peut dire ainsi. Le Seigneur, dans sa bonté, sa sagesse et sa fidélité,
mena son cher serviteur à l’écart, loin du regard et des pensées des hommes, pour le former sous sa direction
immédiate. Moïse en avait besoin. Il est vrai qu’il avait passé quarante années dans la maison du Pharaon  ;
mais, bien que son séjour à la cour du roi n’eût pas été sans profit pour lui, ce qu’il y avait acquis n’était rien
cependant en comparaison de ce qu’il apprit dans le désert. Son séjour dans la maison du Pharaon a pu lui
être utile, le séjour au désert lui était indispensable. Rien ne peut remplacer la communion secrète avec Dieu,
ni l’éducation que l’on reçoit à son école et sous sa discipline. « Toute la science des Égyptiens » n’aurait pas
rendu Moïse propre pour le service auquel il devait être appelé. Il eût pu poursuivre une brillante carrière
dans les écoles de l’Égypte et en ressortir couvert d’honneurs littéraires, avec une intelligence enrichie de
connaissances et le cœur plein d’orgueil et de vanité. Il eût pu avoir reçu ses diplômes à l’école des hommes
et avoir encore à apprendre son a, b, c, à l’école de Dieu. Car la sagesse et la science humaines, quelque
valeur  qu’elles  puissent  avoir  d’ailleurs,  ne  peuvent  jamais  faire  de  personne  un  serviteur  de  Dieu,  ni
qualifier quelqu’un pour remplir une charge quelconque dans le service divin. Elles peuvent rendre l’homme
irrégénéré propre à jouer un rôle devant le monde ; mais il faut que celui que Dieu veut employer soit doué
de qualités bien différentes, et qui ne s’acquièrent que dans la sainte retraite de la présence de Dieu.

Tous les serviteurs de Dieu ont dû apprendre par expérience la vérité de ce que nous venons de dire  :
Moïse en Horeb, Élie au torrent de Kérith, Ézéchiel près du fleuve Kebar, Paul en Arabie et Jean à Patmos.
Et si nous considérons le divin Serviteur, nous voyons que le temps qu’il passa dans la retraite a été à peu
près dix fois aussi long que celui de son service public. Bien qu’il fût parfait en intelligence et en volonté, il
passa trente années dans la maison obscure d’un pauvre charpentier de Nazareth avant que de paraître en
public. Et encore quand il fut entré dans sa carrière active, combien de fois ne se retirait-il pas loin du regard
des hommes, pour jouir dans la retraite de la douce et sainte présence de Dieu !

Mais comment, demandera-t-on peut-être, pourra-t-on jamais répondre au besoin pressant d’ouvriers qui
s’est toujours fait sentir, s’il est nécessaire que tous passent par une éducation secrète aussi prolongée ? C’est
ici l’affaire du Maître, non la nôtre. C’est lui qui sait susciter les ouvriers, et c’est lui aussi qui sait les former.
Ce n’est pas là une œuvre d’homme. Dieu seul peut susciter et former un vrai ministre, et s’il met du temps à
l’éducation d’un tel homme, c’est qu’il le trouve bon, car nous savons que, si telle était sa volonté, un instant
lui suffirait pour accomplir cette œuvre. Une chose est évidente, c’est que Dieu a tenu tous ses serviteurs
beaucoup seuls avec Lui, soit avant, soit après leur entrée dans leur service public ; et sans cette discipline,
sans  cet  exercice  secret,  nous  ne  serons  jamais  que  des  théoriciens  stériles  et  superficiels.  Celui  qui



s’aventure dans une carrière publique sans s’être dûment pesé à la balance du sanctuaire, sans s’être mesuré
lui-même en la présence de Dieu, ressemble à un vaisseau mettant à la voile sans être convenablement lesté,
et qui ne peut que sombrer au premier coup de vent. En revanche, il y a dans celui qui a passé par les
différentes classes de l’école de Dieu, une profondeur, une solidité, une constance qui sont des éléments
essentiels dans la formation du caractère d’un vrai serviteur.

C’est pourquoi, quand nous voyons Moïse éloigné, à l’âge de quarante ans, de tous les honneurs et de
toute la magnificence d’une cour, pour passer quarante années dans la solitude d’un désert, nous pouvons
nous attendre à le voir fournir une carrière remarquable. La main de l’homme est inhabile à façonner «  un
vase à honneur, utile au Maître » (2 Tim. 2:21). Dieu seul en est capable.

« Et Moïse faisait paître le bétail de Jéthro, son beau-père, sacrificateur de Madian. Et il mena le troupeau
derrière le désert, et il vint à la montagne de Dieu, à Horeb » (chap. 3:1). Quel changement dans la vie de
Moïse ! Nous avons vu dans la Genèse, chap. 46:34, que « tous les bergers sont une abomination pour les
Égyptiens » ; néanmoins, Moïse, qui était « instruit dans toute la sagesse des Égyptiens », est transporté de la
cour d’Égypte derrière une montagne, pour y garder un troupeau de brebis et y être formé pour le service de
Dieu. Telle n’est pas, assurément, « la manière d’agir des hommes » (2 Sam. 7:19), et le cours naturel des
choses : c’est une voie incompréhensible pour la chair et le sang. Nous aurions pu croire que l’éducation de
Moïse était achevée, lorsqu’il se fut rendu maître de toute la sagesse des Égyptiens, lui qui jouissait en même
temps  des  rares  avantages  qu’offre  à  cet  égard  une  vie  de  cour.  Nous  aurions  pu  supposer  que  nous
trouverions dans un homme aussi privilégié, non seulement une instruction solide et étendue, mais encore
une distinction de manières si remarquable qu’il eût été propre à remplir toute espèce de service. Mais voir
un homme, ainsi doué et instruit, être appelé à quitter sa haute position pour garder des brebis derrière une
montagne, est quelque chose d’incompréhensible pour l’homme, quelque chose qui abaisse jusque dans la
poussière tout son orgueil et toute sa gloire, manifestant à tous les yeux que les avantages humains ont peu
de valeur devant Dieu, bien plus, qu’ils ne sont que comme « des ordures » aux yeux du Seigneur et aux
yeux de tous ceux qui ont été enseignés à son école (Phil. 3:8).

Il y a une immense différence entre l’enseignement humain et l’enseignement divin. Le premier a pour
but de cultiver et d’exalter la nature ; le dernier commence par la « sécher » et la mettre de côté (Ésaïe 40:6-
8 ; 1 Pierre 1:24). « L’homme animal ne reçoit pas les choses qui sont de l’Esprit de Dieu, car elles lui sont
folie ; et il ne peut les connaître, parce qu’elles se discernent spirituellement » (1 Cor. 2:14). Vous aurez beau
élever et instruire l’homme naturel, jamais vous n’en ferez un homme spirituel. « Ce qui est né de la chair est
chair, et ce qui est né de l’Esprit est esprit » (Jean 3:6). Si jamais un homme naturel cultivé a pu s’attendre à
avoir du succès dans le service de Dieu, ce fût Moïse : il était « grand », il était « savant », il était « puissant
dans ses paroles et dans ses actions » (Actes 7:22) ; et néanmoins il avait à apprendre, « derrière le désert »,
quelque chose que les écoles de l’Égypte ne lui auraient jamais enseigné. Paul apprit plus en Arabie qu’il
n’en avait jamais appris aux pieds de Gamaliel (*). Nul ne peut enseigner comme Dieu, et il faut que tous
ceux qui veulent apprendre de lui soient seuls avec lui. C’est au désert que Moïse reçut les leçons les plus
précieuses, les plus profondes, les plus puissantes et les plus durables ; c’est là aussi que doivent se rendre
tous ceux qui veulent être formés pour le ministère.

(*) Que mon lecteur se garde de supposer que, dans les remarques ci-dessus, nous avons en vue de
déprécier,  en  quoi  que  ce  soit,  la  valeur  d’une  instruction  réellement  utile,  ou  la  culture  des  facultés
intellectuelles. Ce n’est nullement notre intention. S’il est un père, qu’il ait soin de garnir l’esprit de son
enfant de toutes les connaissances utiles ; qu’il lui enseigne tout ce qui pourra plus tard être utilisé au service
du Maître ;  mais  qu’il  ne  le  charge point  de  ce  qu’il  aurait  à  mettre  de côté  en fournissant  la  carrière
chrétienne ; que, dans un but d’éducation, il ne le conduise pas à travers une région, dont il est presque
impossible de se retirer avec une intelligence non souillée. Il serait presque aussi raisonnable de l’enfermer
pendant dix ans dans une houillère, afin de le mettre en état de discuter sur les propriétés de la lumière et de
l’ombre  — que  de  le  faire  patauger  dans  le  bourbier  de  la  mythologie  païenne,  afin  de  le  préparer  à
l’interprétation des oracles de Dieu, ou de le rendre propre à paître le troupeau de Christ.

Puissiez-vous, cher lecteur, éprouver par votre propre expérience ce que signifie « derrière le désert », ce
lieu sacré où la nature est abaissée dans la poussière, et où Dieu seul est exalté. Là, les hommes et les choses,
le monde et le moi, les circonstances présentes et leur influence sont tous estimés à leur juste valeur. Là, et
nulle part ailleurs, vous trouverez une balance divinement juste et appropriée pour peser tout ce qui est au-



dedans de vous, comme tout ce qui vous entoure. Là, il n’y a point de fausses couleurs, point de plumes
empruntées, point de vaines prétentions ! L’ennemi des âmes n’a pas le pouvoir de dorer le sable de ce lieu.
Tout y est réalité ; le cœur y a de justes pensées sur toutes choses ; il est élevé bien au-dessus de l’influence
fiévreuse des  affaires  de ce  monde.  Le tumulte  étourdissant,  l’agitation  et  la  confusion de l’Égypte  ne
pénètrent pas dans ce lieu retiré ; on n’y entend pas le bruit du monde commercial et monétaire ; l’ambition
n’y respire pas ; on n’y est pas tenté par les lauriers périssables de ce monde, et la soif de l’or ne s’y fait pas
sentir. Les yeux n’y sont jamais obscurcis par la convoitise ; le cœur n’y est jamais gonflé par l’orgueil ; on
n’y est pas plus enflé par les louanges des hommes, que découragé par leur censure. En un mot, tout y est
mis de côté, excepté le calme et la lumière de la présence divine ; on n’y entend rien que la voix de Dieu ; on
y jouit de sa lumière ; on y reçoit ses pensées. Tel est le lieu où doivent aller tous ceux qui veulent être
enseignés pour le ministère ; et où ils doivent tous rester, s’ils désirent travailler avec succès dans l’œuvre.
Plût à Dieu que tous ceux qui se présentent sur la scène pour servir en public, connussent ce que c’est que de
respirer  l’atmosphère  de  ce  lieu.  Il  y  aurait  alors  moins  de  tentatives  infructueuses  dans  l’exercice  du
ministère, mais il y aurait un service bien plus efficace pour la gloire de Christ.

Examinons maintenant  ce que vit  et  entendit  Moïse,  « derrière  le désert ».  Nous l’avons déjà dit,  il
apprend là des choses qui surpassent de beaucoup l’intelligence des savants les plus doués de l’Égypte. Il
peut sembler à la raison humaine que c’est une étrange perte de temps pour un homme comme Moïse, que de
passer quarante années à garder des brebis dans le désert. Mais Moïse était avec Dieu au désert, et le temps
passé avec Dieu n’est  jamais perdu. Il  est  bien profitable pour nous de nous souvenir qu’il  y a pour le
serviteur de Christ quelque chose de plus que d’être actif seulement. Celui qui agit toujours est exposé à faire
trop. Un tel homme aurait  besoin de méditer avec soin ces paroles profondément pratiques du Serviteur
parfait :  « Il  me  réveille  chaque  matin,  il  réveille  mon  oreille  pour  que j’écoute comme  ceux  qu’on
enseigne » (Ésaïe 50:4). « Écouter » est une partie indispensable de l’œuvre du serviteur : il faut qu’il se
tienne fréquemment  dans la  présence du Maître,  afin  qu’il  sache ce  qu’il  a  à faire.  «  L’oreille »  et  « la
langue » sont, de plus d’une manière, intimement liées ; et si, au point de vue spirituel ou moral, l’oreille est
fermée et la langue déliée, on ne peut manquer de dire bien des choses folles. «  Ainsi, mes frères bien-aimés,
que tout homme soit prompt à écouter, lent à parler » (Jac. 1:19). Cette exhortation opportune repose sur
deux faits : savoir, que tout ce qui est bon vient d’en haut, et que le cœur est plein de méchanceté toujours
prête à déborder. C’est pourquoi il faut que l’oreille soit ouverte et que la langue soit tenue en bride : rare et
admirable science ! — science dans laquelle Moïse fit de grands progrès « derrière le désert », et que tous
peuvent acquérir, pourvu qu’ils soient disposés à apprendre à la même école.

« Et l’Ange de l’Éternel lui apparut dans une flamme de feu, du milieu d’un buisson à épines  ; et  il
regarda, et voici, le buisson était tout ardent de feu, et le buisson n’était pas consumé. Et Moïse dit  : Je me
détournerai, et je verrai cette grande vision, pourquoi le buisson ne se consume pas  » (vers. 2, 3). C’était
effectivement  « une grande vision » qu’un buisson en feu,  ne  se  consumant  point.  La cour  du Pharaon
n’aurait jamais pu offrir rien de pareil. Mais, outre qu’elle était grande, cette vision était l’expression de la
grâce qui, au milieu de la fournaise de l’Égypte, gardait les élus sans qu’ils fussent consumés. «  L’Éternel
des armées est avec nous, le Dieu de Jacob nous est une haute retraite » (Ps. 46:7). Il y a là force et sécurité,
victoire  et  paix !  Dieu avec nous,  Dieu en nous,  et  Dieu pour nous :  — nous n’avons  pas  besoin d’autre
chose.

Rien n’est plus intéressant ni plus instructif, que la manière dont il a plu à l’Éternel de se révéler à Moïse,
dans le passage qui nous occupe, Dieu allait lui donner la charge de retirer son peuple hors d’Égypte, afin
que ce peuple fût son assemblée, sa demeure dans le désert et au pays de Canaan, et c’est du milieu d’un
buisson qu’Il lui parle. Beau, juste et solennel symbole de l’Éternel habitant au milieu de son peuple élu et
racheté !  « Notre Dieu est  un feu consumant » (Héb.  12:29),  non pour nous consumer, nous ;  mais  pour
consumer tout ce qui, en nous et autour de nous, est contraire à sa sainteté, et partant, ennemi de notre vrai et
éternel bonheur. « Tes témoignages sont très sûrs. La sainteté sied à ta maison, ô Éternel ! pour de longs
jours » (Ps. 93:5).

L’Ancien et  le  Nouveau Testament  renferment  plusieurs  cas  où Dieu se  manifeste  comme « un feu
consumant » ; ainsi,  en Lévitique 10, le feu dévore Nadab et Abihu. L’Éternel habitait  au milieu de son
peuple, et il voulait maintenir celui-ci dans une condition qui fût digne de Lui. Il ne pouvait faire autrement.
Ce ne serait ni pour sa gloire, ni pour le profit des siens, s’il devait tolérer en ceux-ci quoi que ce soit
d’incompatible avec la pureté de sa présence. Il faut que la demeure de Dieu soit sainte.



De même, lorsqu’il s’agit du péché d’Acan (Josué 7), nous voyons que l’Éternel ne peut sanctionner le
mal par sa présence, quelle que soit la forme que ce mal puisse revêtir, et quelque caché qu’il puisse être.
L’Éternel était « un feu consumant » ; et comme tel, il devait agir à l’égard de tout ce qui pouvait venir
souiller l’assemblée au milieu de laquelle il habitait. Chercher à unir la présence de Dieu à un mal non jugé
est le dernier caractère de la méchanceté.

Ananias et Sapphira (Act. 5) nous apprennent la même leçon solennelle. Dieu habitait dans l’Église, par
l’Esprit,  non pas seulement  comme influence,  mais  comme Personne divine,  et  de telle  façon qu’on ne
pouvait « mentir à l’Esprit Saint ». L’Église était, et est encore la demeure de Dieu ; et il faut que ce soit lui
qui gouverne et qui juge au milieu d’elle. Les hommes peuvent marcher de compagnie avec l’imposture, la
convoitise et l’hypocrisie ; mais Dieu ne le peut pas. Si Dieu doit marcher avec nous, il faut que nous jugions
nos voies, sinon il les jugera pour nous (voyez aussi 1 Cor. 11:29-32). Dans chacun de ces cas, et dans
beaucoup d’autres que nous pourrions citer, nous voyons la force de cette solennelle parole : « La sainteté
sied à ta maison, ô Éternel » (Ps. 93:5). Pour celui qui l’a comprise, cette vérité produira toujours un effet
moral analogue à celui qu’elle eut sur Moïse : « N’approche pas d’ici ; ôte tes sandales de tes pieds, car
le lieu sur lequel tu te tiens est une terre sainte » (vers. 5). Le lieu de la présence de Dieu est saint ; on ne
peut  y  marcher  qu’avec  des  pieds  déchaussés.  Dieu  habitant  au  milieu  de  son  peuple,  communique  à
l’Assemblée de ce peuple un caractère de sainteté qui est le fondement de toute affection sainte et de toute
sainte activité.  Le caractère de l’habitation dérive du caractère de Celui qui l’habite.  L’application de ce
principe à l’Église, qui est maintenant l’habitation de Dieu, par l’Esprit, est de la plus haute importance
pratique. Comme il est heureusement vrai que Dieu, par le Saint Esprit, habite dans chacun des membres de
l’Église individuellement, et qu’il donne ainsi un caractère de sainteté à l’individu, il est également vrai qu’il
habite dans l’assemblée, et que, par conséquent, l’assemblée doit être sainte. Le centre, autour duquel les
membres sont rassemblés, n’est rien moins que la personne d’un Christ vivant, victorieux et glorifié. La
puissance qui les rassemble n’est rien moins que le Saint Esprit ; et le Seigneur Dieu Tout-Puissant demeure
en eux et marche au milieu d’eux (voyez Matt. 18:20 ; 1 Cor. 6:19 ; 3:16, 17 ; Éph. 2:21, 22). Si telles sont la
sainteté et la dignité qui appartiennent à la demeure de Dieu, il est évident que rien d’impur, soit en principe,
soit en pratique, ne doit y être toléré. Tous ceux qui sont en rapport avec cette habitation devraient sentir
l’importance et le sérieux de cette parole : « Le lieu sur lequel tu te tiens est une terre sainte ». « Si quelqu’un
corrompt le temple de Dieu, Dieu le détruira » (1 Cor. 3:17). Ces paroles sont dignes de la plus sérieuse
attention de la part de tout membre de l’assemblée de Dieu, de la part de toute « pierre vivante » faisant
partie de son saint temple ! Puissions-nous tous apprendre à fouler les parvis de l’Éternel avec des pieds
déchaussés !

Quoi qu’il en soit, les visions du mont Horeb rendent témoignage à la grâce du Dieu d’Israël, aussi bien
qu’à sa sainteté. Si la sainteté de Dieu est infinie, sa grâce l’est aussi ; et comme la manière dont il s’est
révélé à Moïse fait connaître la première, le fait même qu’il s’est révélé atteste la dernière. Il descendit
jusqu’à nous parce qu’il était miséricordieux ; mais, après qu’il fut descendu, il fallait qu’il se révélât comme
étant saint. « Et il dit : Je suis le Dieu de ton père, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob.
Et Moïse cacha son visage, car il craignait de regarder vers Dieu » (vers. 6). La nature se cache toujours dans
la présence de Dieu ; et quand nous sommes ainsi devant Dieu, ayant les pieds déchaussés et la face voilée,
c’est-à-dire dans la disposition d’âme que ces actes expriment si bien, nous sommes dans les conditions
voulues pour écouter les doux accents de la grâce. Quand l’homme prend la place qui lui convient, Dieu peut
lui parler le langage de la pure miséricorde.

« Et l’Éternel dit : J’ai vu, j’ai vu l’affliction de mon peuple qui est en Égypte, et j’ai entendu le cri qu’il
a jeté à cause de ses exacteurs ; car je connais ses douleurs. Et je suis descendu pour le délivrer de la main
des Égyptiens, et pour le faire monter de ce pays-là dans un pays bon et spacieux, dans un pays ruisselant de
lait  et  de  miel…  Et  maintenant,  voici,  le  cri  des  fils  d’Israël  est  venu  jusqu’à  moi ;  et  j’ai  aussi  vu
l’oppression dont les Égyptiens les oppriment » (vers. 7-9). La grâce du Dieu d’Abraham, et du Dieu de la
postérité d’Abraham, grâce absolue, gratuite, inconditionnelle, brille ici de tout son éclat, sans être entravée
par les « si » et les « mais », les vœux, les résolutions et les conditions de l’esprit légal de l’homme. Dieu
était descendu pour se manifester Lui-même, en grâce souveraine, pour opérer l’œuvre du salut tout entière,
pour mettre à exécution la promesse qu’il avait faite à Abraham et renouvelée à Isaac et à Jacob. Il n’était pas
descendu  pour  voir  si,  de  fait,  les  objets  de  cette  promesse  étaient  dans  une  condition  telle
qu’ils méritassent son  salut ;  ils  avaient besoin de  ce  salut,  et  cela  lui  suffisait !  Il  avait  considéré
l’oppression sous laquelle ils gémissaient ; il avait vu leurs douleurs, leurs larmes, leurs soupirs, leur dur



esclavage, car, béni soit son nom, « Il compte les allées et les venues de son peuple et met leurs larmes dans
ses vaisseaux » (Ps. 56:8) ; il n’était attiré ni par leurs mérites, ni par leurs vertus. Ce n’était pas pour quoi
que ce soit de bon qu’il eût vu ou prévu en eux, qu’il se préparait à les visiter, car il savait ce qui était en eux.
En un mot, le vrai fondement de l’intervention miséricordieuse de l’Éternel en faveur de son peuple nous est
révélé dans ces paroles : « Je suis le Dieu d’Abraham », et : « J’ai vu l’affliction de mon peuple ».

Ces paroles révèlent un grand principe fondamental dans les voies de Dieu. Dieu agit toujours en vertu de
ce qu’il est. « Je suis » assure toutes choses pour « Mon peuple ». Il est certain que l’Éternel n’allait pas
laisser son peuple au milieu des fours à briques de l’Égypte, et sous le fouet des commissaires d’impôts du
Pharaon. C’était son peuple ; et il voulait agir à l’égard de ce peuple d’une manière qui fût digne de lui-
même. Le fait qu’Israël était le peuple de l’Éternel, l’objet favorisé de son amour et de son élection, l’objet
de sa promesse inconditionnelle, réglait toutes choses. Rien ne pouvait empêcher la manifestation publique
de la relation de Dieu avec ceux auxquels, dans ses éternels conseils, il avait assuré la possession de la terre
de Canaan. Il était descendu pour les délivrer ; et les forces réunies de la terre et de l’enfer n’auraient pas pu
les retenir en captivité une heure au-delà du temps qu’il avait fixé. Il a pu se servir, et s’est servi en effet, de
l’Égypte comme d’une école et du Pharaon comme d’un maître ; mais une fois l’œuvre nécessaire accomplie,
le maître et l’école ont été mis de côté, et son peuple a été délivré à main forte et à bras étendu.

Tel est donc le double caractère de la révélation faite à Moïse sur le mont Horeb. La sainteté et la grâce
se trouvaient réunies dans ce qu’il vit et entendit. Ces deux éléments entrent, comme nous le savons, dans
toutes les voies et toutes les révélations de Dieu et les caractérisent d’une manière distincte  : ils devraient
caractériser également les voies de tous ceux qui, d’une manière ou d’une autre, agissent pour Dieu, ou en
communion avec Lui. Tout serviteur fidèle est envoyé de devant la présence immédiate de Dieu, avec toute
la grâce et toute la sainteté qui y habitent ; il est appelé à être saint et plein de grâce, pour refléter sur la terre
ce double trait du caractère de Dieu ; et, pour cela, il faut non seulement qu’il vienne d’auprès de Dieu, mais
encore qu’il demeure, en esprit, habituellement dans sa présence. C’est là le vrai secret d’un service efficace.
Pour pouvoir agir pour Dieu au dehors, il faut être avec Lui au dedans. Il faut que je sois dans le sanctuaire
secret de sa présence, autrement j’échouerai complètement dans mon service.

Plusieurs  manquent  à  cet  égard  et  succombent.  Nous  courons  le  plus  grand  danger  de  sortir  de  la
solennité  et  du calme de la  présence divine,  au milieu de l’excitation du service  actif  et  de  l’agitation
qu’amènent nos rapports avec les hommes. Nous avons à veiller soigneusement sur nous-mêmes à cet égard.
Si nous perdons cette sainte disposition d’esprit, que représentent ici « les pieds déchaussés », notre service
deviendra bien vite insipide et sans profit. Si nous souffrons que notre œuvre se place entre notre cœur et le
Maître, elle ne vaudra pas grand-chose. Nous ne pouvons servir Christ d’une manière efficace qu’autant que
nous jouissons de Lui. C’est pendant que le cœur est occupé des perfections qui attirent si puissamment vers
Lui, que les mains servent Christ de la manière la plus agréable à ses yeux et la plus digne de son nom.
Aussi, nul ne peut présenter Christ aux autres avec onction, avec fraîcheur et avec puissance, à moins qu’il
ne se nourrisse de Christ dans le secret de sa propre âme. Il peut, il est vrai, prêcher un sermon, faire un
discours, dire des prières, écrire des livres, et s’acquitter d’un bout à l’autre de tous les actes du service
extérieur ; mais, pour tout cela, il ne sert pas Christ. Celui qui veut présenter Christ aux autres doit être
occupé de Christ pour lui-même.

Heureux  est  l’homme  qui  sert  ainsi,  quel  que  soit  le  succès  de  son  travail  ou  l’accueil  fait  à  son
ministère ! Car, lors même que ce ministère n’attirerait pas l’attention, n’exercerait pas une influence visible,
ou ne produirait pas des résultats apparents, il a en Christ une douce et bienheureuse retraite, et une part
assurée, que rien ne peut lui ôter. Au contraire, celui qui ne se nourrit que des fruits de son ministère, qui
prend son plaisir dans les jouissances qu’il lui procure, ou dans l’attention qu’il commande et l’intérêt qu’il
inspire,  ressemble à un conduit  qui,  apportant  l’eau à d’autres,  ne retient  rien pour lui-même que de la
rouille. C’est quelque chose de déplorable que d’être dans une condition pareille ; et, néanmoins, c’est, de
fait, la condition dans laquelle se trouve tout serviteur qui s’occupe davantage de son œuvre et des résultats
de cette œuvre, que du Maître et de sa gloire.

Nous avons à nous juger nous-mêmes sévèrement sur ce sujet. Le cœur est rusé et l’Ennemi est habile ;
c’est pourquoi nous avons grand besoin de prêter une sérieuse attention à cette parole d’exhortation : « Soyez
sobres, veillez » (1 Pierre 5:8). Quand l’âme a été amenée au sentiment des dangers nombreux et variés dont
le sentier du serviteur de Christ est environné, alors elle est en état de comprendre le besoin qu’elle a d’être
beaucoup seule avec Dieu : là,  on est heureux et en sûreté. C’est quand nous commençons, quand nous
poursuivons et achevons notre œuvre aux pieds du Maître, que notre service est le vrai service.



D’après tout ce que nous venons de dire, il doit être évident pour mon lecteur que l’air que l’on respire
« derrière le désert », est un air fort salutaire pour tout serviteur de Christ. Horeb est le véritable point de
départ de tous ceux que Dieu envoie pour qu’ils travaillent pour lui. C’est en Horeb que Moïse apprit à
déchausser  ses  pieds  et  à  se  voiler  la  face.  Quarante  ans  auparavant,  il  s’était  mis  à  l’œuvre ;  mais  ce
mouvement avait  été prématuré. Ce fut au milieu des solitudes de la montagne de Dieu et du milieu du
buisson en feu que sortit le message divin qui vint frapper l’oreille du serviteur : « Et maintenant, viens, et je
t’enverrai vers le Pharaon, et tu feras sortir hors d’Égypte mon peuple, les fils d’Israël » (vers. 10). Il y avait
là vraie autorité dans Celui qui parlait. La différence est immense entre être envoyé de Dieu, et courir sans
être envoyé ; et il est évident que Moïse n’était pas mûr pour le service quand, d’abord, il voulut commencer
à agir, et qu’il tua l’Égyptien, et chercha à mettre la paix entre ses frères. Si quarante années de discipline
secrète étaient nécessaires pour lui, comment aurait-il pu accomplir son œuvre autrement ? Il a fallu qu’il fût
enseigné de Dieu et envoyé par Lui ; il en est de même de tous ceux qui entrent dans une carrière de service
et de témoignage pour Christ. Plût à Dieu que ces saintes leçons fussent profondément gravées dans nos
cœurs, et qu’ainsi toutes nos œuvres portassent l’empreinte de l’autorité et de l’approbation du Maître.

Mais nous avons quelque chose d’autre encore à apprendre au pied du mont Horeb. L’âme trouve qu’il
est bon de s’arrêter dans ce lieu. « Il est bon que nous soyons ici » (Matt. 17:4). Le lieu de la présence de
Dieu est toujours un lieu d’exercice, où le cœur est sûr d’être mis à découvert. La lumière, qui luit dans cette
sainte retraite, manifeste toutes choses ; et c’est ce dont nous avons si grand besoin au milieu des vaines
prétentions qui nous environnent, de l’orgueil et de la propre satisfaction qui sont au-dedans de nous.

Nous  pourrions  être  tentés  de  croire  qu’au  moment  même  où Moïse  reçut  le  message  divin,  il  dut
répondre : « Me voici », ou « Seigneur, que faut-il que je fasse ? » Mais non ; il fallait encore qu’il fût amené
là. Le souvenir de sa première faute l’ébranlait, sans aucun doute ; car quand on agit sans Dieu, en quoi que
ce soit, on est sûr d’être découragé, alors même que Dieu nous envoie. « Et Moïse dit à Dieu : Qui suis-je,
moi, pour que j’aille vers le Pharaon, et pour que je fasse sortir hors d’Égypte les fils d’Israël ? » (vers 11).
Moïse,  ici,  ne  ressemble  guère  à  l’homme  qui,  quarante  ans  auparavant,  « croyait  que  ses  frères
comprendraient que Dieu leur donnerait la délivrance par sa main » (Act. 7:25). Tel est l’homme ! — tantôt
trop prompt, tantôt trop lent à agir.  Moïse avait  appris bien des choses depuis le jour où il  avait  frappé
l’Égyptien ;  il  avait  fait  des  progrès dans la connaissance de lui-même,  et  cette connaissance le rendait
défiant et craintif. Mais Moïse manquait encore de confiance en Dieu, cela est manifeste. Si je ne regarde
qu’à moi-même, je ne ferai « rien » ;  mais si  je  regarde à Christ  « je puis toutes choses ».  Ainsi,  quand
Moïse, poussé par la défiance et la crainte, répondit : « Qui suis-je ? » Dieu lui répliqua : « Je serai avec toi »
(vers 12). Cela aurait dû lui suffire. Si Dieu est avec moi, qu’importe qui je suis ou ce que je suis  ! Quand
Dieu lui dit : « Je t’enverrai », et « Je serai avec toi », le serviteur est abondamment pourvu d’autorité et de
puissance divines, et il devrait par conséquent être parfaitement à l’aise et content d’aller là où Dieu l’envoie.

Mais Moïse pose une autre question, car le cœur humain est tout plein de questions. « Et Moïse dit à
Dieu : Voici, quand je viendrai vers les fils d’Israël, et que je leur dirai  : Le Dieu de vos pères m’a envoyé
vers vous, et  qu’ils me diront : Quel est son nom ? que leur dirai-je ? » (vers 13). Il  est étrange de voir
comment le cœur humain raisonne et questionne, alors qu’une obéissance implicite est ce qu’il doit à Dieu ;
mais ce qui est plus merveilleux encore, c’est la grâce qui supporte tous ces raisonnements, et répond à
toutes ces questions, chacune d’elles devenant une occasion pour faire ressortir quelque trait nouveau de
cette grâce.

« Et Dieu dit à Moïse : Je suis celui qui suis. Et il dit : Tu diras ainsi aux fils d’Israël : Je suis m’a envoyé
vers vous » (vers. 14). Le titre que Dieu prend ici est merveilleusement significatif. En recherchant, dans
l’Écriture, les divers noms que Dieu y prend, nous voyons que ces noms sont en rapport intime avec les
divers  besoins  de ceux avec lesquels  Dieu s’est  trouvé en relation.  Il  se  révèle  sous tous  ces  noms de
« Jéhovah-Jiré » (l’Éternel y pourvoira) Gen. 22:14 ; « Jéhovah-Nissi » (l’Éternel mon enseigne) Ex. 17:15 ;
« Jéhovah-Tsidkènou » (l’Éternel, notre justice) Jér.  33:16 ; « Jéhovah-Shalom » (l’Éternel de paix) Juges
6:24 ; pour satisfaire aux besoins de son peuple ; et quand il s’appelle « Je suis », ce titre renferme tous les
autres.

Quelle grâce que d’être appelé à marcher en compagnie de Celui qui porte un nom pareil ! Nous sommes
dans le désert et nous y rencontrons des épreuves, des afflictions et des difficultés  ; mais aussi longtemps que
nous jouissons du privilège de pouvoir recourir, en tout temps et en toutes circonstances, à Celui qui se



révèle à nous dans sa grâce infiniment variée, en vue de tous nos besoins et de toute notre faiblesse, nous
n’avons pas à craindre le désert. Dieu allait faire traverser le désert à son peuple, quand il révéla son nom à
Moïse ; et, bien que le croyant, qui, maintenant, possède l’Esprit d’adoption, puisse dire : « Abba, Père », il
n’est pas pour cela dépossédé du privilège de jouir de la communion avec Dieu dans toutes les diverses
manifestations qu’il lui a plu de faire de Lui-même. Le nom de « Dieu », par exemple, est un titre qui le
révèle comme agissant dans l’unité de sa propre essence, manifestant sa puissance éternelle et sa divinité
dans les œuvres de la création. Il prend le nom de « l’Éternel Dieu » en connexion avec l’homme. Puis,
comme « le Dieu Tout-Puissant », il apparaît à son serviteur Abraham pour l’affermir dans l’assurance qu’il
accomplirait  la  promesse  qu’il  lui  avait  faite  touchant  sa  « semence ».  Comme  « l’Éternel »,  il  se  fait
connaître à Israël, en le délivrant du pays d’Égypte, et en le conduisant dans le pays de Canaan.

C’est ainsi que, en diverses mesures et en des manières différentes, « Dieu a autrefois parlé aux pères par
les prophètes » (Héb. 1:1) ; et le croyant, sous l’économie actuelle, parce qu’il possède l’Esprit d’adoption,
peut dire : « c’est mon Père qui s’est révélé ainsi, qui a ainsi parlé, ainsi agi ».

Il n’y a rien de plus intéressant, ou qui soit pratiquement plus important dans son genre, que d’étudier ces
grands noms que Dieu prend dans les différentes dispensations. Ces noms sont toujours employés dans le
plus strict accord moral avec les circonstances dans lesquelles ils ont été révélés ; mais il y a dans le nom
« Je suis »  une hauteur  et  une profondeur,  une longueur  et  une largeur  qui  surpassent  toute  conception
humaine.

De plus, il importe de le remarquer, ce n’est qu’en relation avec son peuple que Dieu prend ce titre. Ce
n’est  pas  sous ce  nom qu’il  s’est  adressé  au  Pharaon.  Quand il  lui  parle,  il  prend le  titre  imposant  et
majestueux de « l’Éternel,  le  Dieu des Hébreux »,  savoir  Dieu en relation avec ce même peuple que le
Pharaon cherchait à écraser. Cela aurait dû suffire pour faire connaître au Pharaon l’épouvantable position
dans laquelle il se trouvait vis-à-vis de Dieu. « Je suis » n’aurait fait entendre à une oreille incirconcise qu’un
son inintelligible, et n’aurait communiqué aucune réalité divine à un cœur incrédule. Lorsque Dieu manifesté
en chair fit entendre aux Juifs infidèles de son temps ces paroles : « Avant qu’Abraham fût, je suis » (Jean
8:58), ils levèrent des pierres pour les jeter contre lui. Il n’y a que le vrai croyant qui puisse, en quelque
mesure, éprouver la puissance, et jouir de la valeur de ce nom ineffable «  Je suis ». Ce nom renferme pour
lui, quelque faible et chancelant qu’il puisse être, une bénédiction sans mélange. Mais, bien que ce fût à son
peuple élu que Dieu avait commandé à Moïse de dire : « Celui qui s’appelle Je suis m’a envoyé vers vous »,
ce nom, si nous le considérons en rapport avec l’infidèle, renferme quelque chose de profondément sérieux,
une profonde réalité. Si un homme, encore dans ses péchés, contemple un instant ce titre merveilleux, il est
impossible qu’il ne se demande pas : Quelle est ma position vis-à-vis de cet Être qui s’appelle « Je suis celui
qui suis ? » Si véritablement Il est, qu’est-Il pour moi ? Je ne dépouillerai point cette question de sa solennité
et de sa puissance en y répondant moi-même ; mais je désire que Dieu la fasse pénétrer dans la conscience de
tout lecteur qui aurait réellement besoin d’être scruté par elle.

Je  ne  puis  terminer  ce  chapitre  sans  appeler  l’attention  de  mon  lecteur  chrétien  sur  l’importante
déclaration contenue dans le verset  15:  « Et  Dieu dit  encore à  Moïse :  Tu diras  ainsi  aux fils  d’Israël :
L’Éternel, le Dieu de vos pères, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob, m’a envoyé vers
vous : c’est  là  mon  nom éternellement,  et  c’est  là  mon  mémorial  de  génération  en  génération  ».  Cette
déclaration renferme une vérité très importante, que semblent oublier grand nombre de chrétiens, savoir que
la relation de Dieu avec Israël est une relation éternelle. Il est tout autant le Dieu d’Israël maintenant que
lorsqu’il  visita  ce  peuple  au  pays  d’Égypte.  De  plus,  il  s’occupe  de  lui  aussi  positivement  maintenant
qu’alors,  seulement  d’une  autre  manière.  Sa  parole  est  claire  et  explicite :  « C’est  là  mon  nom
éternellement ! »  Dieu  ne  dit  pas :  « C’est  là  mon  nom  pour  un  temps,  pour  aussi  longtemps  qu’ils
continueront à être ce qu’ils doivent être » ; non, mais : « C’est là mon nom éternellement, et c’est là mon
mémorial de génération en génération ». Que le lecteur pèse bien ceci. « Dieu n’a point rejeté son peuple,
lequel il a préconnu » (Rom. 11:2). Obéissants ou désobéissants, réunis ou dispersés, manifestés aux nations
ou cachés à leur vue, les enfants d’Israël sont encore son peuple. Ils sont son peuple, et Dieu est leur Dieu.
La déclaration du vers. 15 du chapitre qui nous occupe est irrécusable. L’Église professante est injustifiable
d’ignorer une relation que Dieu déclare devoir durer « éternellement ». Prenons garde de ne pas transiger
avec cette solennelle déclaration : « c’est là mon nom éternellement ». Dieu veut dire ce qu’il dit ; et bientôt
il manifestera à la vue de toutes les nations de la terre que sa relation avec Israël est une relation éternelle.
« Les dons et l’appel de Dieu sont sans repentir » (Rom. 11:29). « Je suis » a déclaré qu’il était le Dieu
d’Israël éternellement ; et tous les gentils seront amenés à comprendre cette vérité et à s’incliner devant elle,
comme  aussi  à  reconnaître  que  les  voies  providentielles  de  Dieu  envers  eux,  gentils,  que  toutes  leurs
destinées sont liées, d’une manière ou d’une autre, avec ce peuple favorisé et honoré, bien que maintenant



jugé et dispersé. « Quand le Très-Haut partageait l’héritage aux nations, quand il séparait les fils d’Adam, il
établit les limites des peuples selon le nombre des fils d’Israël. Car la portion de l’Éternel, c’est son peuple  ;
Jacob est le lot de son héritage » (Deut. 32:8-9).

Ce que Dieu a dit a-t-il cessé d’être vrai ? L’Éternel a-t-il abandonné « le lot de son héritage ? » Le regard
de son amour ne repose-t-il plus sur les tribus dispersées d’Israël, depuis longtemps perdues de vue par les
hommes ? Les murailles de Jérusalem ne sont-elles plus devant Lui, ou sa poussière a-t-elle cessé d’être
précieuse devant ses yeux ? Pour répondre à ces questions, il faudrait citer une grande partie de l’Ancien
Testament et un grand nombre de passages du Nouveau ; mais ce n’est pas ici le lieu d’examiner ce sujet en
détail. Je rappellerai seulement, pour terminer ce chapitre, que la chrétienté ne doit pas ignorer ce mystère  ;
c’est « qu’un endurcissement partiel est arrivé en Israël, jusqu’à ce que la plénitude des nations soit entrée ;
et ainsi tout Israël sera sauvé » (Rom. 11:25-26).

1.5 - Chapitre 4
Nous sommes encore appelés à nous arrêter au pied du mont Horeb, « derrière le désert », pour y voir

l’incrédulité de l’homme et la grâce illimitée de Dieu se manifester d’une manière frappante.

« Et Moïse répondit, et  dit : Mais voici, ils ne me croiront pas, et  n’écouteront pas ma voix ; car ils
diront : L’Éternel ne t’est point apparu » (vers. 1). — Qu’il est difficile de vaincre l’incrédulité du cœur de
l’homme, et combien celui-ci a de peine à se confier en Dieu ! Que l’homme est lent à se hasarder en avant
sur la simple promesse de l’Éternel ! Tout va à la nature, excepté cela. Le plus faible roseau, visible pour
l’œil  de  l’homme,  est  tenu  par  elle  pour  infiniment  plus  solide,  comme  fondement  de  confiance,  que
l’invisible « Rocher des siècles » (Ésaïe 26:4).  La nature se précipitera avec ardeur vers n’importe quel
ruisseau humain, ou quelle citerne crevassée, plutôt que de demeurer près de la source cachée des « eaux
vives » (Jér. 2:13 ; 17:13).

Nous devrions penser que Moïse en avait vu et entendu assez pour mettre fin à toutes ses craintes. Le feu
consumant, dans le buisson qui ne se consumait point ; la grâce dans toute sa condescendance ; les grands et
précieux titres de Dieu ; la mission divine ; la certitude de la présence divine, toutes ces choses auraient dû
étouffer toute pensée de crainte et communiquer au cœur une ferme assurance. Cependant Moïse soulève
encore des questions, et Dieu lui répond encore ; et, comme nous l’avons remarqué, chaque question vient
mettre en évidence une nouvelle grâce. « Et l’Éternel lui dit : Qu’est-ce que tu as dans ta main ? Et il dit :
Une verge » (vers. 2). L’Éternel voulait prendre Moïse tel qu’il était, et se servir de ce qu’il avait dans sa
main. La verge, avec laquelle Moïse avait conduit les brebis de Jéthro, allait être employée pour délivrer
l’Israël de Dieu, pour châtier le pays d’Égypte, pour frayer, au travers de la mer, un chemin au peuple racheté
de l’Éternel, et pour faire découler l’eau du rocher afin de rafraîchir les armées altérées d’Israël, dans le
désert.  Dieu  se  sert  des  instruments  les  plus  faibles  pour  accomplir  ses  plus  glorieux  desseins.  « Une
verge » ; une « corne » de bélier (Jos. 6:5) ; « un gâteau de pain d’orge » (Juges 7:13) ; « une cruche d’eau »
(1 Rois 19:6) ; « la fronde » d’un berger (1 Sam. 17:50) ; tout, en un mot, peut servir, dans la main de Dieu, à
l’accomplissement de l’œuvre qu’il s’est proposée. Les hommes s’imaginent que l’on ne peut arriver à de
grandes fins que par de grands moyens ; mais telles ne sont pas les voies de Dieu. Il se sert d’un « ver » aussi
bien que d’un « soleil brûlant », d’un « kikajon » aussi bien que d’un « doux vent d’Orient » (voyez Jonas 4).

Mais Moïse avait une importante leçon à apprendre, tant à l’égard de la verge qu’à l’égard de la main qui
devait s’en servir. Il avait à apprendre ; et le peuple avait à être convaincu. Et Dieu dit : « Jette-la à terre. Et il
la jeta à terre, et elle devint un serpent ; et Moïse fuyait devant lui. Et l’Éternel dit à Moïse : Étends ta main,
et saisis-le par la queue (et il étendit sa main, et le saisit, et il devint une verge dans sa main), afin qu’ils
croient que l’Éternel, le Dieu de leurs pères, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob, t’est
apparu » (vers. 3-5). La verge devint un serpent, en sorte que Moïse s’enfuit de devant lui ; mais sur l’ordre
de l’Éternel, il prit le serpent par la queue, et celui-ci devint une verge. Rien n’est plus propre que cette
figure pour exprimer l’idée de la puissance de Satan tournée contre lui-même, et nous avons de nombreux
exemples de ce fait  dans les voies de Dieu et dans Moïse lui-même. Le serpent est entièrement sous la
puissance de Christ ; et quand il sera parvenu à la dernière limite de sa carrière insensée, il sera précipité
dans l’étang de feu pour y recueillir, pendant tous les siècles de l’éternité,  les fruits de son œuvre. « Le
serpent ancien », « l’accusateur » et « l’adversaire » sera éternellement terrassé sous la verge de l’Oint de
Dieu (Apoc. 12:9-10).



« Et l’Éternel lui dit encore : Mets maintenant ta main dans ton sein. Et il mit sa main dans son sein ; et il
la retira, et voici, sa main était lépreuse, blanche comme neige. Et il dit  : Remets ta main dans ton sein. Et il
remit sa main dans son sein ; et il la retira de son sein, et voici, elle était redevenue comme sa chair  » (vers.
6, 7). La main couverte de lèpre et la purification de cette lèpre représentent l’effet moral du péché, et la
manière dont le péché a été ôté par l’œuvre parfaite de Christ. Mise dans le sein, la main nette devient
lépreuse ; et la main lépreuse, mise dans le sein, devient nette. La lèpre est le type bien connu du péché ; or le
péché est entré par le premier homme, et il a été ôté par le second. « La mort est par l’homme, c’est par
l’homme aussi qu’est la résurrection des morts » (1 Cor. 15:21). La chute vint par l’homme, et par l’homme
la rédemption ; par l’homme vint l’offense, et par l’homme le pardon ; par l’homme vint le péché, et par
l’homme la justice ; par l’homme, la mort vint dans le monde ; par l’homme, la mort fut abolie, et la vie, la
justice et la gloire furent introduites. Ainsi, non seulement le serpent lui-même sera vaincu et confondu, mais
encore toute trace de son œuvre odieuse et abominable sera entièrement détruite et effacée par le sacrifice
expiatoire de Celui qui « a été manifesté, afin qu’il détruisît les œuvres du diable » (1 Jean 3:8).

« Et il arrivera que, s’ils ne croient pas même à ces deux signes, et n’écoutent pas ta voix, tu prendras de
l’eau du fleuve et tu la verseras sur le sec, et l’eau que tu auras prise du fleuve deviendra du sang sur le sec  »
(vers. 9). Nous apprenons ici par une figure expressive et solennelle quelle conséquence entraîne le refus de
soumission au témoignage divin.  Ce signe ne devait  être opéré que dans le cas où les deux précédents
auraient été rejetés : il devait être d’abord un signe pour Israël ; ensuite, une plaie pour l’Égypte (comp.
Exode 7:17).

Cependant le cœur de Moïse n’est pas encore satisfait. « Et Moïse dit à l’Éternel : Ah, Seigneur ! je ne
suis pas un homme éloquent, ni d’hier, ni d’avant-hier, ni depuis que tu parles à ton serviteur ; car j’ai la
bouche pesante et la langue pesante » (vers. 10). Quelle affreuse lâcheté ! La patience infinie de l’Éternel,
seule, pouvait la supporter. Assurément quand Dieu lui-même eut dit : « Je serai avec toi », ne donnait-il pas
à son serviteur l’infaillible garantie que rien de tout ce dont il pourrait avoir besoin ne lui manquerait ? S’il
avait besoin d’une langue éloquente, « Je suis » n’était-il pas avec lui ? Éloquence, sagesse, pouvoir, énergie,
tout n’était-il pas renfermé dans ce trésor inépuisable ? « Et l’Éternel lui dit : Qui est-ce qui a donné une
bouche à l’homme ? ou qui  a fait  le  muet,  ou le sourd,  ou le voyant,  ou l’aveugle ? N’est-ce pas moi,
l’Éternel ? Et maintenant, va, et je serai avec ta bouche, et je t’enseignerai ce que tu diras  » (vers. 11, 12).
Grâce parfaite, incomparable ! grâce digne de Dieu ! Il n’y a personne qui soit comme l’Éternel notre Dieu,
dont la grâce patiente surmonte toutes nos difficultés et suffit abondamment à tous nos besoins et à toute
notre faiblesse : « Moi, l’Éternel », devrait à jamais faire taire tous les raisonnements de nos cœurs charnels.
Mais, hélas ! ces raisonnements sont difficiles à renverser ; ils s’élèvent toujours de nouveau, troublant notre
paix et déshonorant cet Être béni qui se présente Lui-même à nos âmes dans sa plénitude essentielle, afin que
nous puisions de cette plénitude, selon nos besoins.

Il  est  bon de se  rappeler  que,  quand le  Seigneur  est  avec nous,  nos  manquements  et  nos infirmités
deviennent pour lui une occasion de déployer sa grâce qui suffit à tout, et sa patience parfaite. Si Moïse s’en
fût souvenu, son manque d’éloquence ne l’aurait pas inquiété. L’apôtre Paul apprit à dire : « Je me glorifierai
donc très volontiers plutôt dans mes infirmités,  afin que la puissance du Christ  demeure sur moi.  C’est
pourquoi je prends plaisir dans les infirmités, dans les outrages, dans les nécessités, dans les persécutions,
dans les détresses pour Christ : car quand je suis faible, alors je suis fort » (2 Cor. 12:9, 10). Ce langage est
assurément celui de quelqu’un qui était avancé à l’école de Christ. C’est l’expérience d’un homme qui se
serait peu tourmenté de ne pas posséder une langue éloquente, attendu qu’il avait trouvé, dans la précieuse
grâce du Seigneur Jésus, une réponse à tous ses besoins quels qu’ils fussent.

La connaissance de cette vérité aurait dû délivrer Moïse de la défiance et de la timidité excessives qui le
dominaient. L’assurance que, dans sa miséricorde, le Seigneur lui avait donnée d’être avec sa bouche aurait
dû le tranquilliser pour ce qui était de l’éloquence. Celui qui a fait la bouche de l’homme pouvait, si besoin
était, la remplir de l’éloquence la plus puissante. Pour la foi, ceci est bien simple  ; mais, hélas ! le pauvre
cœur incrédule compte infiniment plus sur une langue éloquente que sur Celui qui l’a créée. Ce fait nous
paraîtrait inexplicable, si nous ne savions pas de quels éléments le cœur naturel est composé. Ce cœur ne
peut pas se confier en Dieu ; et de là vient ce défaut si humiliant de confiance dans le Dieu vivant, que l’on
découvre même chez les enfants de Dieu, quand ceux-ci se laissent,  en quelque mesure, dominer par la
nature. Ainsi, dans le cas qui nous occupe, Moïse continue encore à hésiter : Et Moïse dit : « Ah, Seigneur !
envoie, je te prie, par celui que tu enverras » (vers. 13). C’était, de fait, refuser le glorieux privilège d’être le
seul messager de l’Éternel à Israël et à l’Égypte.



Nous  savons  tous  combien  l’humilité  que  Dieu  opère  est  une  grâce  inestimable.  « Soyez  revêtus
d’humilité », est un précepte divin ; et l’humilité est, sans contredit, l’ornement le plus convenable pour un
misérable pécheur. Mais, refuser de prendre la place que Dieu nous assigne, ou de suivre le chemin qu’il
nous trace, ce n’est pas de l’humilité. Chez Moïse, évidemment, ce qui le retenait n’était pas de l’humilité,
car « la colère de l’Éternel s’embrasa contre lui » ; c’était plus même que de la faiblesse seulement. Aussi
longtemps  que  ce  sentiment  revêtait  les  apparences  de  la  timidité,  quelque  répréhensible  qu’elle  fût
d’ailleurs, Dieu, dans sa grâce infinie, la supporta, et y répondit par des promesses réitérées, mais quand il
prit un caractère d’incrédulité et de lenteur de cœur, la juste colère de l’Éternel s’enflamma contre Moïse  ; et,
au lieu d’être seul instrument dans l’œuvre du témoignage et de la délivrance d’Israël, il dut partager ce
privilège avec un autre.

Rien ne déshonore Dieu davantage et rien n’est plus dangereux pour nous qu’une fausse humilité. Quand,
sous prétexte que nous ne possédons pas certaines vertus et certaines qualifications, nous refusons de prendre
la place que, dans sa grâce, Dieu nous assigne, ce n’est pas là de l’humilité, attendu que, si nous pouvions
nous  rendre  à  nous-mêmes  le  témoignage  que  nous  possédons  ces  vertus  et  ces  qualités,  nous  nous
attribuerions le droit de prétendre à cette place. Si, par exemple, Moïse eût possédé le degré d’éloquence
qu’il croyait nécessaire à l’accomplissement de son ministère, nous avons lieu de croire qu’il n’aurait pas
hésité d’obéir à l’appel de Dieu. Or la question est de savoir quel degré d’éloquence il lui aurait fallu  ; et la
réponse à cette question, c’est que, sans Dieu, aucun degré d’éloquence humaine ne pouvait suffire, tandis
que, avec Dieu, le moins éloquent des hommes serait un ministre puissant.

C’est là une grande vérité pratique. L’incrédulité n’est que de l’orgueil, et non de l’humilité. Elle refuse
de croire Dieu, parce qu’elle ne trouve pas dans le moi une raison de croire. Si, à cause de quelque chose qui
soit en moi, je refuse de croire quand Dieu parle, je fais Dieu menteur (1 Jean 5:10). Si, quand Dieu déclare
son amour, je refuse de croire, par la raison que je ne m’estime pas assez digne de cet amour, je fais Dieu
menteur, et je manifeste l’orgueil inhérent à mon cœur. La seule pensée que je pourrais mériter autre chose
que l’enfer serait la preuve chez moi d’une profonde ignorance de ma condition et de ce que Dieu requiert de
moi ;  refuser  de  prendre  la  place  qui  m’est  assignée  par  l’amour  rédempteur,  en  vertu  de  l’expiation
accomplie de Christ, c’est faire Dieu menteur et déshonorer le sacrifice de la croix. L’amour de Dieu se
déverse spontanément ; ce ne sont pas mes mérites qui l’attirent, mais ma misère. Ce n’est pas non plus de la
place que moi je mérite qu’il est question, mais de celle que Christ mérite. Christ prit, sur la croix, la place
du pécheur, afin que le pécheur pût prendre place avec Lui dans la gloire. Christ porta ce que le pécheur
mérite, afin que celui-ci pût avoir en partage ce que Christ mérite. Le moi est ainsi complètement mis de
côté ; et c’est là la vraie humilité. Nul ne peut être vraiment humble avant que d’avoir atteint le côté céleste
de la croix ; mais, là, il trouve la vie, la justice et la faveur divines. Alors on en a fini avec soi-même pour
toujours ; on ne le cherche plus, on n’espère plus trouver du bien et de la justice en soi, et on se nourrit de
l’abondance d’un autre. On est moralement préparé à se joindre à la voix de ceux qui, pendant les temps
éternels, feront retentir les cieux de leurs louanges, disant : « Non point à nous, ô Éternel ! non point à nous,
mais à ton Nom donne gloire » (Ps. 115:1).

Il nous siérait mal de nous arrêter sur les erreurs et les infirmités d’un serviteur aussi honoré de Dieu que
fut  Moïse,  au  sujet  duquel  nous  lisons  qu’il  « a  été  fidèle  dans  toute  sa  maison,  comme serviteur,  en
témoignage des choses qui devaient être dites » (Héb. 3:5). Mais si nous ne devons pas nous arrêter sur ces
infirmités dans un esprit de propre satisfaction, comme si, dans les mêmes circonstances, nous eussions agi
autrement, nous devons néanmoins chercher à retirer, de ce que l’Écriture nous apprend à ce sujet, les saintes
leçons qu’elle a évidemment pour but de nous donner. Nous devrions apprendre à nous juger nous-mêmes et
à nous confier réellement en Dieu, à mettre de côté le moi, afin que Dieu puisse agir en nous, par nous, et
pour nous. Là est le vrai secret de la puissance.

Nous avons vu que Moïse se priva par sa faute du privilège d’être seul instrument de l’Éternel dans
l’œuvre glorieuse qu’il  allait  accomplir.  Mais ce n’est  pas tout.  La colère de l’Éternel  s’embrasa contre
Moïse ; et il lui dit : « Aaron, le Lévite, n’est-il pas ton frère ? Je sais qu’il parlera très bien ; et aussi le voici
qui sort à ta rencontre, et quand il te verra, il se réjouira dans son cœur.  Et tu lui parleras, et tu mettras les
paroles dans sa bouche ; et moi, je serai avec ta bouche et avec sa bouche, et je vous enseignerai ce que vous
ferez ; et il parlera pour toi au peuple, et il arrivera qu’il te sera en la place de bouche, et toi, tu lui seras en la
place de Dieu. Et tu prendras dans ta main cette verge, avec laquelle tu feras les signes  » (vers. 14-17). Ce
passage est une mine d’instructions pratiques très précieuses. Nous avons vu les craintes et les doutes de
Moïse, malgré toutes les promesses et toutes les assurances qu’il recevait de la grâce divine. Et maintenant,



bien que Moïse n’ait rien gagné ainsi, en fait de puissance réelle ; bien qu’il n’y ait eu ni plus de vertu, ni
plus de pouvoir dans la bouche d’Aaron que dans la sienne ; bien que ce fût lui, Moïse, qui, après tout, ait dû
parler à Aaron, nous le voyons prêt à partir dès qu’il peut compter sur la présence et la coopération d’un
mortel, pauvre et faible comme lui-même ; tandis qu’il n’avait pas su obéir, quand l’Éternel lui réitérait sa
promesse d’être avec lui.

Cher lecteur, tout ceci n’est-il pas pour nous un miroir fidèle, dans lequel se reflètent votre cœur et le
mien ? Nous sommes tous disposés à nous confier plutôt en tout autre chose qu’au Dieu vivant. Appuyés et
protégés  par  un  mortel  semblable  à  nous,  nous  allons  hardiment  et  sans  crainte  en  avant  ;  mais  nous
tremblons, nous hésitons, nous doutons, alors que nous avons la lumière de la faveur du Maître pour nous
encourager, et la force de son bras tout-puissant pour nous soutenir. Ceci devrait nous humilier profondément
devant  le  Seigneur,  et  nous  faire  chercher  à  le  connaître  mieux,  afin  que  nous  sachions  nous  confier
parfaitement en lui, et marcher en avant d’un pas plus ferme, parce que nous l’avons Lui seul pour ressource
et pour partage. La société d’un frère est, sans doute, très précieuse : « Deux valent mieux qu’un » (Eccl.
4:9) ; soit pour le travail, soit pour le repos ou le combat. Le Seigneur Jésus envoya ses disciples « deux à
deux »  (Marc  6:7),  car  l’union  vaut  toujours  mieux  que  l’isolement ;  toutefois,  si  notre  connaissance
personnelle de Dieu et notre expérience de sa présence ne sont pas telles que nous puissions, s’il le faut,
marcher seuls,  la présence d’un frère nous sera peu utile.  Il  est remarquable que Aaron,  dont  la société
semble avoir satisfait Moïse, fut celui qui plus tard fit le veau d’or (Exode 32:21). Nous voyons fréquemment
que la personne même, dont la présence nous semblait nécessaire pour notre progrès et notre succès, devient
par la suite une source de profond chagrin pour nos cœurs. Puissions-nous nous en souvenir sans cesse !

Quoi qu’il en soit, Moïse consent enfin à obéir mais avant que d’être complètement préparé pour l’œuvre
à laquelle il est appelé, il faut qu’il passe encore par un autre exercice douloureux ; il faut que Dieu de sa
main  imprime  sur  sa  nature  la  sentence  de  mort.  Moïse  avait  appris  d’importantes  leçons  « derrière  le
désert » ; il est appelé à en apprendre une plus importante encore « en chemin, dans le caravansérail » (vers.
24).  C’est  une chose sérieuse que d’être le  serviteur  du Seigneur ;  une éducation ordinaire ne peut  pas
qualifier un homme pour une pareille vocation. Il faut que la nature soit mortifiée et maintenue dans cette
position de mort. « Nous-mêmes, nous avions en nous-mêmes la sentence de mort, afin que nous n’eussions
pas confiance en nous-mêmes, mais en Dieu qui ressuscite les morts » (2 Cor. 1:9). Tout serviteur, pour être
béni dans son service, doit apprendre quelque chose de ce que c’est que d’avoir en lui-même la sentence de
mort. Moïse dut passer par ce chemin, dans sa propre expérience, avant que d’être moralement qualifié pour
sa mission. Il allait faire entendre au Pharaon ce message solennel : « Ainsi a dit l’Éternel : Israël est mon
fils, mon premier-né. Et je te dis : laisse aller mon fils pour qu’il me serve ; et si tu refuses de le laisser aller,
voici, je tuerai ton fils, ton premier-né » (vers. 22, 23). Tel était le message que Moïse devait délivrer au
Pharaon ; message de mort et de jugement ; mais pour Israël, Moïse avait un message de vie et de salut.
Toutefois, souvenons-nous qu’il faut que celui qui veut parler de mort et de jugement, de vie et de salut de la
part  de  Dieu,  réalise  premièrement,  dans  sa  propre  âme,  la  puissance  de  ces  choses.  Moïse,  tout  au
commencement,  nous apparaît,  en figure,  comme couché dans la mort ;  mais  c’était  là  autre chose que
d’entrer dans l’expérience de la mort de sa propre personne. C’est pourquoi nous lisons : « Et il arriva, en
chemin, dans le caravansérail, que l’Éternel vint contre lui, et chercha à le faire mourir. Et Séphora prit une
pierre tranchante, et coupa le prépuce de son fils, et le jeta à ses pieds, et dit  : Certes, tu m’es un époux de
sang ! Et l’Éternel le laissa. Alors elle dit : Époux de sang ! à cause de la circoncision » (vers. 24-26). Ce
passage nous initie à un profond secret de l’histoire personnelle et domestique de Moïse. Il est bien évident
que, jusqu’à ce moment, le cœur de Séphora avait reculé devant l’application de la « pierre tranchante » à
l’objet de ses affections naturelles ; elle avait  évité la marque qui devait  être imprimée dans la chair de
chacun des membres de l’Israël de Dieu ; elle ne savait pas que sa relation avec Moïse était une relation qui
impliquait la mort à la nature ; elle reculait devant la croix. C’était naturel ; mais Moïse avait cédé devant
elle dans cette affaire ;  et  cela explique la scène mystérieuse « au caravansérail ».  Si  Séphora refuse de
circoncire son fils, l’Éternel mettra la main sur son mari ; et si Moïse ménage les sentiments de sa femme,
l’Éternel « cherchera à le tuer ». La sentence de mort doit être écrite sur la nature ; et si nous cherchons à
nous y soustraire d’un côté, nous la rencontrerons d’un autre.

On a fait remarquer déjà que Séphora présente un type intéressant et instructif de l’Église. Elle fut unie à
Moïse pendant la période de sa vie où il était rejeté ; et le passage que nous venons de citer nous apprend que
l’Église est appelée à connaître Christ comme Celui auquel elle est unie « par le sang ». C’est son privilège
de boire sa coupe et d’être baptisée de son baptême. Étant crucifiée avec Lui, il faut qu’elle soit rendue
conforme à sa mort ; qu’elle mortifie ses membres qui sont sur la terre ; qu’elle prenne chaque jour sa croix
et qu’elle le suive. Sa relation avec Christ est fondée sur le sang ; et la manifestation de la puissance de cette
relation, implique nécessairement la mort à la nature. « Et vous êtes accomplis en lui, qui est le Chef de toute



principauté et autorité, en qui aussi vous avez été circoncis d’une circoncision qui n’a pas été faite de main,
dans le dépouillement du corps de la chair par la circoncision du Christ, étant ensevelis avec lui dans le
baptême, dans lequel aussi  vous avez été ressuscités ensemble par la foi en l’opération de Dieu qui l’a
ressuscité d’entre les morts » (Col. 2:10-12).

Telle est la doctrine relative à la position de l’Église avec Christ, doctrine pleine des privilèges les plus
glorieux pour l’Église et pour chacun des membres qui en font partie : rémission entière des péchés, justice,
acceptation complète, sécurité éternelle, parfaite communion avec Christ dans toute sa gloire, elle comprend
tout.  « Vous  êtes accomplis en  lui ! »  Que  pourrait-on  ajouter  à  celui  qui  est  « accompli ? »  —  « La
philosophie », « l’enseignement des hommes », « les éléments du monde ? », « le manger ou le boire », « les
jours de fêtes, les nouvelles lunes, et les sabbats ? » « Ne prends », « ne goûte », « ne touche pas » ceci ou
cela, « les commandements et les enseignements des hommes ? »,  « les jours,  les mois, les temps et  les
années ? » (voyez Col. 2). Aucune de ces choses, ou toutes ces choses ensemble, pourraient-elles ajouter le
plus petit iota à celui que Dieu a déclaré « accompli » ? Nous pourrions tout aussi bien demander si, après les
six jours de travail employés par Dieu à l’œuvre de la création, l’homme n’aurait pas pu entreprendre de
mettre la dernière main à ce que Dieu avait déclaré « très bon ».

Nous ne devons pas non plus, en aucune manière, envisager cet état de perfection comme quelque chose
que le chrétien ait encore à atteindre, ou à quoi il ne soit pas encore parvenu, mais après quoi il doive tendre
avec persévérance, sans que jusqu’à l’heure de la mort ou devant le trône du jugement il puisse être jamais
sûr de la posséder. Cette perfection est la part de l’enfant de Dieu, du plus faible, du moins instruit, du moins
expérimenté. Le plus faible des saints est compris dans le « vous » de l’apôtre. Tous les enfants de Dieu
« sont accomplis en Christ ».  Paul  ne dit  pas :  « vous serez »,  « peut-être êtes-vous »,  « espérez que vous
serez », « priez pour que vous soyez » ; — mais par le Saint Esprit il déclare de la manière la plus absolue et
la plus entière que « vous êtes accomplis ». C’est là le vrai point de départ pour le chrétien, et c’est tout
renverser que de prendre pour but ce dont Dieu a fait un point de départ.

Mais  dira-t-on :  « N’avons-nous  donc  point  de  péchés,  point  de  défauts,  point  d’imperfections ? »
Certainement, nous en avons. « Si nous disons que nous n’avons pas de péché, nous nous séduisons nous-
mêmes, et la vérité n’est pas en nous » (1 Jean 1:8). Nous avons du péché en nous, mais non pas sur nous.
De plus, devant Dieu, nous ne sommes pas dans le moi, mais en Christ. C’est « en lui » que nous « sommes
accomplis ». Dieu voit le croyant en Christ, avec Christ, et comme Christ : c’est là notre condition immuable,
et notre éternelle position comme chrétiens. « Le dépouillement du corps de la chair » a été effectué « par la
circoncision du Christ » (Col. 2:11) ; le croyant n’est pas « dans la chair » (Rom. 7:5 ; 8:9), bien que la chair
soit  en  lui ;  il  est  uni  à  Christ  dans  la  puissance  d’une  vie  nouvelle  et  éternelle,  et  cette  vie  est
inséparablement liée à la justice divine dans laquelle le croyant est établi devant Dieu. Le Seigneur Jésus a
ôté tout ce qui était contre le croyant, et a approché celui-ci de Dieu, l’introduisant devant Lui, dans la même
faveur dont il jouit lui-même. En un mot, Christ est notre justice (1 Cor. 1:30 ; 2 Cor. 5:21) ; ceci met fin à
toutes les questions, répond à toutes les objections, impose silence à tous les doutes : « Car, et celui qui
sanctifie, et ceux qui sont sanctifiés sont tous d’un » (Héb. 2:11).

Cette série de vérités découle du type qui nous est présenté dans la relation de Moïse avec Séphora. Nous
allons maintenant quitter « le désert », pour un temps, mais nous n’oublierons pas les grandes leçons et les
saintes impressions que nous y avons reçues et qui sont si essentielles pour tout serviteur du Christ et tout
messager du Dieu vivant. Tous ceux qui veulent servir et être bénis dans leur service, soit dans l’œuvre
importante de l’évangélisation, soit dans les divers ministères de la maison de Dieu, qui est l’Église, auront
besoin de se pénétrer des instructions précieuses que Moïse reçut au pied du mont Horeb et «  en chemin,
dans le caravansérail ».

Si l’on donnait aux choses qui viennent de nous occuper l’attention qu’elles méritent, on ne verrait pas
tant de personnes courir sans être envoyées ; on n’en verrait pas tant se lancer dans des ministères auxquels
elles n’ont jamais été destinées. Il faut que tous ceux qui veulent ou prêcher, ou enseigner, ou exhorter, ou
exercer un ministère, quel qu’il soit, s’examinent soigneusement pour savoir si, véritablement, ils ont été
préparés, enseignés et envoyés par Dieu. Sans cela, leur œuvre ne sera ni reconnue de Dieu, ni bénie pour les
hommes, et plus vite ils se retireront, mieux cela vaudra, tant pour eux-mêmes que pour ceux auxquels ils ont
voulu imposer le joug pesant de les écouter. Jamais un ministère d’institution humaine ne sera à sa place dans
l’enceinte sacrée de l’Église de Dieu. Il faut que tout serviteur soit doué de Dieu, enseigné de Dieu et envoyé
de Dieu.



« Et l’Éternel dit à Aaron : Va à la rencontre de Moïse, au désert. Et il alla, et le rencontra en la montagne
de Dieu, et le baisa. Et Moïse raconta à Aaron toutes les paroles de l’Éternel qui l’avait envoyé, et tous les
signes qu’il lui avait commandés » (vers. 27, 28). Cette belle scène d’union et de tendre et fraternel amour
forme un frappant contraste avec plusieurs de celles qui, par la suite, se passèrent entre ces deux hommes
dans leur pèlerinage au travers du désert. Quarante années de vie dans le désert ne peuvent qu’amener de
grands changements dans les hommes et dans les choses. Cependant il est doux de s’arrêter un moment sur
les premiers temps de la course du croyant, alors que les austères réalités de la vie du désert n’ont encore, en
aucune mesure,  arrêté l’élan des vives et  généreuses affections ;  alors que la tromperie, la  corruption et
l’hypocrisie n’ont pas encore presque complètement détruit la confiance du cœur, et placé l’être moral sous
la froide influence d’une disposition soupçonneuse.

Il n’est que trop vrai, hélas ! que des années d’expérience n’ont souvent amené que ce triste résultat.
Mais bienheureux est celui qui, encore que ses yeux aient été ouverts pour voir la nature humaine à une
lumière plus claire que celle que donne le monde, sait servir par l’énergie de cette grâce qui découle du sein
de Dieu. Qui a jamais connu les profondeurs et les ruses du cœur humain comme Jésus les a connues ? « Il
connaissait tous les hommes, et il n’avait pas besoin que quelqu’un rendît témoignage de l’homme ; car lui-
même connaissait ce qui était dans l’homme ». Il connaissait si bien l’homme qu’il ne pouvait pas « se fier à
lui » (Jean 2:24, 25) ; il ne pouvait pas prêter foi à ce dont les hommes font profession, ni sanctionner leurs
prétentions. Et malgré cela, qui fut jamais aussi plein de grâce que Lui ? aussi aimant, aussi tendre, aussi
compatissant, aussi sympathique ? Avec un cœur qui comprenait chacun, il pouvait sentir pour chacun. Il ne
se laissa pas tenir loin de la misère des hommes, par la connaissance parfaite qu’il avait de leur iniquité. «  Il
passait de lieu en lieu faisant du bien ». Pourquoi ? — Était-ce parce qu’il s’imaginait peut-être que tous
ceux qui se pressaient, autour de lui étaient sincères ? Non ; mais parce que « Dieu était avec lui » (Act.
10:38).  Voilà  l’exemple que Dieu nous propose.  Suivons-le,  encore  que,  en le  suivant,  nous devions,  à
chaque pas de la route, fouler aux pieds le moi avec tous ses intérêts.

Qui souhaiterait de posséder cette sagesse, cette connaissance de la nature et cette expérience qui ne font
que porter les hommes à se renfermer dans le cercle d’un froid égoïsme, et à regarder tout le monde d’un œil
de sombre défiance ? Un pareil résultat ne peut provenir de rien qui appartienne à une nature céleste ou
excellente. Dieu donne la sagesse ; mais ce n’est pas une sagesse qui ferme le cœur aux appels du besoin et
de la misère de l’homme. Il nous donne une connaissance de la nature ; mais ce n’est pas une connaissance
qui  nous  fasse  saisir  avec  une  avidité  égoïste  ce  que  nous  appelons  faussement  « nôtre ».  Il  donne  de
l’expérience ; mais ce n’est pas une expérience qui nous amène à nous défier de tout le monde, excepté de
nous-mêmes. Si nous marchons sur les traces du Seigneur Jésus, si nous nous pénétrons de son bon esprit et
que,  par  conséquent,  nous  le  manifestions ;  si,  en  un  mot,  nous pouvons  dire :  « Pour  moi,  vivre  c’est
Christ », alors, traversant le monde avec la connaissance de ce qu’il est, ayant des rapports avec les hommes
tout en sachant ce que nous avons à attendre d’eux, nous pouvons, par la grâce, manifester Christ au milieu
de la scène dans laquelle Dieu nous a placés. Les causes qui nous font agir, et les objets qui nous animent
sont tous en haut, là où est Celui qui est « le même hier, et aujourd’hui, et éternellement » (Héb. 13:8). C’est
là aussi que le cœur de ce bien-aimé et grand serviteur, dans l’histoire duquel nous avons puisé déjà tant de
vraies et profondes leçons, trouvait la grâce et la force qui l’ont conduit au travers des scènes pénibles et
variées de la vie dans le désert. Et nous pouvons, sans crainte de nous tromper, affirmer que, à la fin, et
malgré les épreuves et les luttes de quarante années, Moïse pouvait embrasser son frère sur le mont Hor avec
la même affection que lorsqu’il l’avait rencontré au commencement « à la montagne de Dieu » (Exode 18:5).
Ces deux rencontres eurent lieu, il est vrai, dans des circonstances bien différentes. À «  la montagne de
Dieu » les deux frères se rencontrèrent, s’embrassèrent et se mirent ensemble en chemin pour accomplir leur
mission divine. Sur le « mont Hor » ils se rencontrèrent par le commandement de l’Éternel (Nomb. 20:25),
pour que Moïse dépouillât son frère de ses vêtements sacerdotaux et le vît recueilli vers ses Pères, à cause
d’une  faute  à  laquelle  il  avait  lui-même participé.  Les  circonstances  changent ;  les  hommes peuvent  se
détourner l’un de l’autre ; mais en Dieu, « il n’y a pas de variation, ou d’ombre de changement » (Jacques
1:17).

« Et Moïse et Aaron allèrent, et assemblèrent tous les anciens des fils d’Israël ; et Aaron dit toutes les
paroles que l’Éternel avait dites à Moïse, et fit les signes devant les yeux du peuple. Et le peuple crut  ; et ils
apprirent que l’Éternel avait visité les fils d’Israël, et qu’il avait vu leur affliction ; et ils s’inclinèrent et se
prosternèrent » (vers. 29-31). Quand Dieu intervient, il faut que toute barrière tombe. Moïse avait dit : « Ils
ne me croiront point » ; mais il ne s’agissait pas de savoir s’ils le croiraient, lui, mais s’ils croiraient Dieu.
Celui qui peut se considérer simplement comme l’envoyé de Dieu, peut aussi être parfaitement tranquille
pour ce qui regarde la réception de son message, et cette assurance bienheureuse ne le détourne, en aucune



manière, de sa tendre et affectueuse sollicitude à l’égard de ceux auxquels il s’adresse ; bien au contraire !
mais elle le préserve de cette inquiétude désordonnée de l’esprit qui ne peut que contribuer à rendre un
homme impropre à porter un témoignage ferme, élevé et persévérant. Un envoyé de Dieu devrait toujours se
souvenir  que le message qu’il  porte est  le  message de Dieu.  Quand Zacharie dit  à  l’ange  :  « Comment
connaîtrai-je cela ? » — ce dernier fut-il troublé par cette question ? Nullement, mais il répondit : « Moi, je
suis Gabriel  qui  me tiens  devant  Dieu,  et  j’ai  été  envoyé pour te parler  et  pour t’annoncer  ces bonnes
nouvelles » (Luc 1:18, 19). Les doutes du mortel ne troublent pas chez l’ange le sentiment de la dignité de
son message. « Comment, semble-t-il dire, peux-tu douter, quand, de la salle du trône de la Majesté dans les
cieux, un messager t’a été maintenant envoyé ? » C’est ainsi que tout messager de Dieu, selon sa mesure,
devrait aller, et dans cet esprit qu’il devrait délivrer son message.

1.6 - Chapitres 5-6
Le résultat du premier appel au Pharaon semblait n’être rien moins qu’encourageant. La crainte de perdre

les Israélites porta le roi à les tenir d’autant plus ferme et à les surveiller avec un redoublement de vigilance.
Toutes les fois que les limites de la puissance de Satan viennent  à être resserrées,  la  fureur de celui-ci
augmente. Il en fut ainsi quand Moïse et Aaron apparurent pour la délivrance d’Israël. La fournaise était sur
le point d’être éteinte par l’amour du Libérateur ; mais avant qu’elle le soit, elle brûle avec plus d’intensité,
et l’ardeur du feu augmente. Le diable n’aime à lâcher aucun de ceux qu’il a tenus sous sa terrible main. Il
est cet « homme fort revêtu de ses armes » dont parle Luc (11:21, 22), et  dont,  tandis qu’il « garde son
palais », les « biens sont en paix ». Mais, Dieu soit béni, il y en a un qui est « plus fort que lui », et qui lui a
ôté « son armure en laquelle il se confiait », et a fait le partage de ses dépouilles entre les heureux objets de
son amour éternel.

« Et après cela, Moïse et Aaron allèrent, et dirent au Pharaon : Ainsi dit l’Éternel, le Dieu d’Israël : Laisse
aller mon peuple, afin qu’il me célèbre une fête dans le désert » (chap. 5:1). Tel était le message de l’Éternel
au Pharaon. Il demandait pour le peuple une entière délivrance, parce que Israël était son peuple, et il voulait
qu’il Lui célébrât une fête solennelle dans le désert. Dieu, pour être satisfait, ne veut rien de moins pour ses
élus, qu’une délivrance complète du joug de l’esclavage. « Déliez-le et laissez-le aller » (Jean 11:44) est la
grande devise des voies miséricordieuses de Dieu envers ceux qui, bien que tenus en esclavage par Satan,
sont néanmoins ceux auxquels il veut donner la vie éternelle.

Quand nous contemplons les enfants d’Israël au milieu des fours à briques de l’Égypte,  nous avons
devant nous une représentation exacte de la condition de tout enfant d’Adam, selon la nature. Ils étaient là,
écrasés sous le joug pesant  de l’Ennemi,  sans aucune force pour se délivrer.  La seule mention du nom
de liberté ne fit que pousser l’oppresseur à renforcer les chaînes de ses captifs, et à charger ceux-ci d’un joug
plus accablant. Il fallait nécessairement que la délivrance vînt du dehors. Mais d’où devait-elle venir  ? Où
étaient les ressources pour payer la rançon ? Où, la force pour briser les chaînes ? Et encore qu’on les eût
trouvées, où était la volonté qui voulût accomplir l’œuvre et prendre la peine de délivrer ? Hélas ! il n’y avait
point d’espérance pour Israël, ni au dedans ni au dehors. Le pauvre peuple n’avait d’autre ressource que de
regarder en haut. Dieu était son refuge : Lui avait le pouvoir et le vouloir ; il pouvait racheter Israël à prix et
par puissance. En l’Éternel, et en lui seul, était le salut pour le peuple misérable et opprimé.

Il en est toujours ainsi. « Il n’y a de salut en aucun autre ; car aussi il n’y a point d’autre nom sous le ciel,
qui soit donné parmi les hommes, par lequel il nous faille être sauvés » (Actes 4:12). Le pécheur est sous le
joug d’un maître qui le gouverne avec un pouvoir despotique. Il est « vendu au péché » (Rom. 7:14), « captif
de Satan pour faire sa volonté », enchaîné dans les liens de la convoitise, de la passion et de son caractère,
« sans force » (Rom. 5:6), — « sans espérance », — « sans Dieu » (Éph. 2:12). Telle est la condition du
pécheur. Comment donc se délivrera-t-il lui-même ? Esclave d’un autre, tout ce qu’il fait, il le fait en qualité
d’esclave. Ses pensées, ses paroles, ses actions, sont les pensées, les paroles et les actions d’un esclave. Lors
même qu’il pleurerait et soupirerait après la délivrance, ses pleurs et ses soupirs ne sont encore que la triste
preuve de son esclavage. Il peut lutter pour la liberté ; mais ses efforts mêmes, bien qu’ils témoignent de son
désir d’être libre, sont la déclaration positive de son asservissement.

Or il ne s’agit pas seulement de la condition du pécheur ; sa nature même est radicalement corrompue et
tout entière soumise à la puissance de Satan. Ainsi le pécheur n’a pas seulement besoin d’être introduit dans



une nouvelle position, il faut encore qu’il  soit doué d’une nouvelle nature. La nature et la position vont
ensemble. S’il était au pouvoir du pécheur d’améliorer la condition dans laquelle il se trouve, à quoi cela lui
servirait-il aussi longtemps que sa nature serait irrémédiablement mauvaise ? Un noble peut bien recueillir et
adopter un mendiant, et lui octroyer la fortune et la position d’un noble, mais il ne pourra jamais lui donner
en partage la noblesse de nature ; et ainsi, la nature d’un mendiant ne se trouvera jamais à son aise dans la
position d’un noble. Il faut une nature qui corresponde à la position, et une position qui corresponde avec les
capacités, les désirs, les affections et les tendances de la nature de celui qui s’y trouve. Or l’évangile de la
grâce de Dieu nous apprend que le croyant est introduit dans une condition entièrement nouvelle  ; qu’il n’est
plus considéré comme étant encore dans son précédent état de culpabilité et de condamnation, mais comme
étant dans un état de parfaite et éternelle justification. La condition dans laquelle Dieu le voit maintenant,
n’est pas seulement un état de pardon complet, mais un état tel que la sainteté infinie ne peut y découvrir
aucune tache. Le croyant a été retiré de sa condition première de culpabilité, et placé, d’une manière absolue
et pour l’éternité dans une condition nouvelle de justice parfaite et pure. Ce n’est pas qu’en aucune manière
son  ancienne  condition  ait  été  améliorée :  car  « ce  qui  est  tordu  ne  peut  être  redressé »  (Eccl.  1:15).
« L’Éthiopien peut-il changer sa peau, et le léopard ses taches ? » (Jér. 13:23). Rien n’est plus opposé à la
vérité fondamentale de l’Évangile que la théorie d’une amélioration graduelle dans la condition du pécheur.
Né dans une condition déterminée, il faut qu’il soit « né de nouveau » pour entrer dans une autre. Il pourra
essayer de s’améliorer ; prendre la résolution de devenir meilleur à l’avenir ; de commencer une nouvelle
page ; de changer sa manière de vivre, mais pour tout cela, il ne sera pas, même au moindre degré, sorti de sa
condition réelle, comme pécheur. Il pourra devenir ce qu’on appelle « religieux » ; il pourra essayer de prier ;
il pourra suivre assidûment les ordonnances du culte et revêtir toutes les apparences d’une réforme morale,
mais rien de tout cela ne peut changer quoi que ce soit à son état réel devant Dieu.

Il en est de même pour ce qui concerne la nature. Comment un homme pourrait-il changer sa nature ? Il
peut  lui  faire  subir  une  succession  d’opérations ;  il  peut  essayer  de  la  dompter,  de  la  soumettre  à  une
discipline ; avec tout cela, ce sera toujours la nature : « Ce qui est né de la chair, est chair » (Jean 3:6). Il faut
à l’homme une nouvelle nature aussi bien qu’une nouvelle condition. Mais comment l’acquérir ? En croyant
« le témoignage que Dieu a rendu de son Fils ». « À tous ceux qui l’ont reçu, il leur a donné le droit d’être
enfants de Dieu, savoir à ceux qui croient en son nom, lesquels sont nés, non pas de sang, ni de la volonté de
la chair, ni de la volonté de l’homme, mais de Dieu » (Jean 1:12, 13). Nous apprenons ici que ceux qui
croient au nom du Fils unique de Dieu, ont le droit ou le privilège d’être enfants de Dieu ; ils sont rendus
participants d’une nouvelle nature ; ils ont la vie éternelle. « Qui croit au Fils a la vie éternelle » (Jean 3:36).
« En vérité, en vérité, je vous dis, que celui qui entend ma parole et qui croit Celui qui m’a envoyé a la vie
éternelle, et ne vient pas en jugement, mais il est passé de la mort à la vie » (Jean 5:24). « Et c’est ici la vie
éternelle, qu’ils te connaissent seul vrai Dieu, et celui que tu as envoyé, Jésus Christ » (Jean 17:3). « Et c’est
ici le témoignage : que Dieu nous a donné la vie éternelle, et cette vie est dans son Fils  : Celui qui a le
Fils a la vie » (1 Jean 5:11, 12).

Telle est la doctrine de l’Écriture pour ce qui concerne les importantes questions relatives à la condition
de la nature. Mais comment et sur quel fondement le croyant est-il introduit dans une condition de justice
divine,  et  rendu  participant  de  la  nature  divine ?  Ce  grand  changement  dépend  tout  entier  de  cette
bienheureuse vérité : que « Jésus mourut et qu’Il est ressuscité » (1 Thes. 4:14). Cet Être béni quitta le trône
de la gloire, les demeures de la lumière ; il descendit dans ce monde de péché et de misère, en ressemblance
de chair de péché et, après avoir parfaitement manifesté et glorifié Dieu dans tous les actes de sa vie ici-bas,
il mourut sur la croix, sous le poids de toutes les transgressions de son peuple. Il a ainsi divinement satisfait à
tout ce qui était ou pouvait être contre nous. « Il a rendu la loi grande et honorable » (Ésaïe 42:21) ; puis il
fut fait malédiction, étant pendu au bois. Tout droit fut satisfait par Lui, tout ennemi réduit au silence, tout
obstacle ôté. « La bonté et la vérité se sont rencontrées, la justice et la paix se sont entre-baisées » (Ps.
85:10). La justice infinie ayant été satisfaite, l’amour infini peut se déverser dans le cœur brisé du pécheur,
pour le calmer et le réjouir par sa vertu, en même temps que l’eau et le sang, qui découlèrent du côté percé de
Jésus  satisfont  parfaitement  à  tous  les  besoins  d’une  conscience  coupable  et  convaincue  de  péché.  Le
Seigneur Jésus était  à notre place sur la croix ;  il  était  notre représentant.  « Il  mourut,  le  juste pour les
injustes » (1 Pierre 3:18). « Il fut fait péché pour nous » (2 Cor. 5:21). Il fut mis au rang des transgresseurs ;
il  fut enseveli  et  il  ressuscita,  ayant  tout accompli.  Ainsi il  n’y a plus rien désormais qui soit  contre le
pécheur :  il  est uni à Christ  et  dans la même condition de justice que Christ.  « Comme il  est,  lui,  nous
sommes, nous aussi, dans ce monde » (1 Jean 4:17).

Voilà ce qui donne à la conscience une paix solide et bien établie. Si nous ne sommes plus dans un état de
culpabilité, mais dans un état de justification ; si Dieu ne nous voit qu’en Christ et comme Christ, alors une
paix parfaite est notre partage. « Ayant été justifiés sur le principe de la foi, nous avons la paix avec Dieu »



(Rom. 5:1). Le sang de l’Agneau a ôté toute la culpabilité du croyant, a effacé sa lourde dette, et lui a donné,
en présence de cette sainteté « qui ne peut contempler l’oppression » (Hab. 1:13), un vêtement parfaitement
blanc.

Mais le croyant n’a pas seulement trouvé la paix avec Dieu ; il est fait enfant de Dieu, en sorte qu’il peut
jouir des douceurs de la communion avec le Père et le Fils, par la puissance du Saint Esprit. Il faut envisager
la croix sous deux points de vue : d’abord elle satisfait aux droits de Dieu et à ce qu’exige sa gloire ; ensuite
elle est l’expression de l’amour de Dieu. Si nous considérons nos péchés en vue des droits de Dieu comme
Juge, nous trouvons que la croix a satisfait à tous ces droits. Dieu, comme Juge, a été divinement satisfait et
glorifié à la croix. Mais il y a plus que cela : Dieu a des affections aussi bien que des droits ; et la croix du
Seigneur Jésus révèle au pécheur toutes ces affections d’une manière touchante et persuasive ; tandis que, en
même temps, le pécheur est rendu participant d’une nouvelle nature, capable de jouir de ces affections, et
d’avoir  communion avec le cœur duquel  elles découlent.  « Car aussi  Christ  a souffert  une fois pour les
péchés, le juste pour les injustes, afin de nous amener à Dieu » (1 Pierre 3:18). Nous ne sommes donc pas
seulement introduits dans un nouvel  état,  mais amenés à une personne, savoir  à Dieu lui-même, et nous
sommes faits participants d’une nature qui est capable de trouver ses délices en Lui. « Nous nous glorifions
en Dieu, par notre Seigneur Jésus Christ, par lequel nous avons maintenant reçu la réconciliation  » (Rom.
5:11).

Quelle force et quelle beauté ne découvrons-nous pas dans ces paroles de délivrance : « Laisse aller mon
peuple, afin qu’il me célèbre une fête dans le désert » (chap. 5:1). « L’Esprit du Seigneur est sur moi, parce
qu’il m’a oint pour annoncer de bonnes nouvelles aux pauvres ; il m’a envoyé pour publier aux captifs la
délivrance, et aux aveugles le recouvrement de la vue ; pour renvoyer libres ceux qui sont foulés » (Luc 4:18,
19). La bonne nouvelle de l’Évangile annonce la délivrance de tout joug et de toute servitude. La paix et la
liberté, comme Dieu l’a déclaré, sont les dons que l’Évangile apporte à ceux qui le reçoivent par la foi.

Remarquez qu’il est dit : « Afin qu’il (le peuple) me célèbre une fête ». Si les enfants d’Israël devaient en
finir avec le Pharaon, c’était pour qu’ils commencent avec Dieu. Le changement était grand. Au lieu de se
fatiguer sous le joug des commissaires d’impôts du Pharaon, ils devaient faire la fête à l’Éternel  ; et, bien que
pour cela il fallût passer de l’Égypte au désert, la présence divine devait les y accompagner  ; et si le désert
était triste et sauvage, il était le chemin qui conduisait en Canaan. Il était dans les desseins de Dieu qu’Israël
célébrât une fête solennelle à l’Éternel dans le désert, et à cet effet il fallait qu’on le «  laissât aller » hors
d’Égypte.

Toutefois le Pharaon n’était aucunement disposé à obéir à l’ordre divin. « Qui est, dit-il, l’Éternel pour
que j’écoute sa voix et que je laisse aller Israël ? » (vers. 2).  Par ces paroles, le Pharaon exprime de la
manière la plus frappante sa véritable condition morale, son ignorance et sa désobéissance. Ces deux choses
vont ensemble. Si on ne connaît pas Dieu, on ne peut pas lui obéir, car l’obéissance est toujours fondée sur la
connaissance. Une âme qui a le bonheur de connaître Dieu, éprouve que cette connaissance est la vie (Jean
17:3) ; et la vie est la puissance ; et avec la puissance on peut agir. Il est évident que celui qui n’a pas la vie
ne peut pas agir ; il y a donc un grand manque d’intelligence à vouloir faire accomplir à quelqu’un certains
actes, afin qu’il obtienne ainsi ce par quoi seul il est capable de faire quoi que ce soit.

Puis le Pharaon ne se connaissait pas plus lui-même qu’il ne connaissait Dieu. Il ne savait pas qu’il était
un pauvre ver de terre, suscité dans le but exprès de faire connaître la gloire de Celui duquel il disait qu’il ne
le connaissait pas (Ex. 9:16 ; Rom. 9:17). « Et ils dirent : le Dieu des Hébreux s’est rencontré avec nous.
Nous te prions, laisse-nous aller le chemin de trois jours dans le désert, et que nous sacrifiions à l’Éternel,
notre Dieu ; de peur qu’il ne se jette sur nous par la peste ou par l’épée. Et le roi d’Égypte leur dit : Moïse et
Aaron, pourquoi détournez-vous le peuple de son ouvrage ? Allez à vos corvées… Que le service pèse sur
ces hommes, et qu’ils s’y occupent, et ne regardent pas à des paroles de mensonge » (vers. 3-9).

Quelle  révélation  des  secrets  ressorts  du  cœur  humain  ne  trouvons-nous  pas  ici ?  Quelle  complète
incapacité d’entrer dans les choses de Dieu ? Tous les droits divins et toutes les révélations divines étaient,
selon l’estimation du Pharaon, des « paroles de mensonge ». — Que lui importait « le chemin de trois jours
dans le désert »,  ou « une fête à l’Éternel » ? Comment aurait-il  pu comprendre la nécessité d’un pareil
voyage, ou la nature ou le but d’une pareille fête ? Il pouvait comprendre ce que c’était que de porter des
charges et de faire des briques ; ces choses avaient, à son jugement, un air de réalité ; mais quant à Dieu, à
son service ou à son culte, il ne pouvait y voir qu’une vraie chimère, inventée par ceux qui ne cherchaient
qu’une excuse pour échapper aux austères réalités de la vie.



Trop souvent il en a été de même pour les sages et les grands de ce monde, qui toujours ont été les
premiers à taxer de folie et de vanité les témoignages divins. Écoutez, par exemple, l’estimation que fit le
« très  excellent  Festus »  de  la  grande  question  débattue  entre  Paul  et  les  Juifs.  « Ils  avaient  contre  lui
quelques questions touchant leur culte religieux et touchant un certain Jésus mort, que Paul affirmait être
vivant »  (Actes  25:19).  Hélas !  combien  peu  il  savait  ce  qu’il  disait !  Combien  peu  il  comprenait  ce
qu’impliquait la question de savoir si « Jésus » était « mort » ou « vivant » Il ne pensait pas à l’immense
portée de cette question pour lui-même et pour ses amis, Agrippa et Bérénice ; mais cela ne changeait rien au
fait lui-même ; lui et eux savent maintenant davantage sur ce sujet, bien que, dans les jours passagers de leur
gloire  terrestre,  ils  ne  l’aient  considérée  que  comme  une  question  superstitieuse,  indigne  de  l’attention
d’hommes sensés, et uniquement propre à occuper le cerveau dérangé de visionnaires enthousiastes. Oui, la
grande question qui  décide de la  destinée de  tout  enfant  d’Adam,  cette  question  sur  laquelle  repose la
condition présente et éternelle de l’Église et du monde, et à laquelle se rattachent tous les conseils de Dieu,
elle était, selon le jugement de Festus, une vaine superstition.

Il en fut de même pour le Pharaon. Il ne savait rien de « l’Éternel, le Dieu des Hébreux », le grand « Je
suis » ;  aussi  regardait-il  tout  ce que Moïse et  Aaron lui  avaient  dit  d’un sacrifice à Dieu comme « des
paroles de mensonge ». Les choses de Dieu doivent toujours paraître à l’esprit profane de l’homme, vaines,
inutiles et dépourvues de sens. Le nom de Dieu peut faire partie de la phraséologie d’une froide religion de
formalisme, mais Dieu lui-même n’est pas connu. Son nom précieux, dans lequel se trouve renfermé tout ce
que le cœur du croyant peut désirer et dont il peut avoir besoin, n’a pour l’incrédule ni signification, ni
puissance, ni vertu, et ainsi tout ce qui traite de Dieu ou se rapporte à lui, à ses paroles, à ses conseils, à ses
pensées, à ses voies, est regardé comme des « paroles de mensonge ».

Mais le temps approche rapidement auquel il n’en sera plus ainsi. Le tribunal de Christ, les terreurs du
monde à venir, les vagues du lac de feu, ne seront pas des « paroles de mensonge ». Non, assurément ; et tous
ceux qui, par la grâce, croient que ces choses sont des réalités, devraient s’efforcer de réveiller à leur égard la
conscience de ceux qui, comme le Pharaon, tiennent « la fabrication des briques » pour la seule chose digne
d’occuper la pensée, la seule vraie réalité !

Hélas ! combien souvent les chrétiens mêmes vivent dans la région des choses visibles, dans la région de
la terre et de la nature, de manière à perdre le sens profond, immuable et puissant de la réalité des choses
divines et célestes. Nous avons besoin de vivre davantage dans la région de la foi, dans la région du ciel et de
la « nouvelle création ». Alors nous verrions les choses comme Dieu les voit ; nous penserions à leur égard
comme Dieu pense, et notre vie tout entière serait plus élevée, plus désintéressée, plus complètement séparée
de la terre et des choses terrestres.

Cependant l’épreuve la plus douloureuse pour Moïse ne vient pas du jugement porté par le Pharaon sur sa
mission. Le serviteur fidèle, dont le cœur est tout entier à Christ, doit toujours s’attendre à n’être regardé par
les hommes du monde que comme un enthousiaste visionnaire. Ils contemplent le croyant à un point de vue
qui ne nous permet pas d’attendre d’eux un autre jugement. Plus un serviteur sera fidèle à son céleste Maître,
plus il marchera sur ses traces, plus il sera conforme à son image, plus aussi il peut s’attendre à être regardé,
par  les  fils  de  la  terre,  comme  étant  « hors  de  sens ».  Ce  jugement  du  monde  ne  devrait  donc  ni  le
désappointer, ni le décourager. Mais une chose infiniment plus pénible encore pour lui, c’est de voir son
ministère et son témoignage mal interprétés, méconnus ou rejetés par ceux qui en sont eux-mêmes les objets
particuliers. En pareil cas, il a besoin d’être beaucoup avec Dieu, dans le secret de ses pensées ; il a besoin de
vivre beaucoup dans la puissance de la communion avec Lui, pour être maintenu dans la constante réalité de
sa voie et de son service. Si, dans des circonstances aussi difficiles, on n’est pas pleinement persuadé d’avoir
reçu mission d’en haut, si l’on n’est pas conscient d’avoir avec soi la présence divine, on est presque sûr de
succomber.

Si Moïse n’avait pas été ainsi soutenu, comment eût-il persévéré quand l’oppression croissante de la
puissance du Pharaon arracha aux commissaires des enfants d’Israël des paroles de découragement comme
celles-ci : « Que l’Éternel vous regarde, et qu’il juge ; car vous nous avez mis en mauvaise odeur auprès du
Pharaon et auprès de ses serviteurs, de manière à leur mettre une épée à la main pour nous tuer » (vers. 20,
21). Il y avait là de quoi accabler Moïse, et Moïse le sentait, car il retourna vers l’Éternel et dit  : « Seigneur,
pourquoi as-tu fait du mal à ce peuple ? Pourquoi donc m’as-tu envoyé ? Depuis que je suis entré vers le
Pharaon pour parler en ton nom, il a fait du mal à ce peuple et tu n’as pas du tout délivré ton peuple ». Au
moment même où la délivrance semblait proche, les choses avaient pris l’aspect le plus décourageant  ; tout



comme dans la nature, l’heure la plus sombre de la nuit est souvent celle qui précède immédiatement l’aube
du jour. Ainsi il en sera de l’histoire d’Israël aux derniers jours. L’heure de l’obscurité la plus profonde et de
l’angoisse la plus effrayante précédera l’apparition soudaine du « Soleil de justice » (Mal. 4:1, 2), apportant
la santé dans ses ailes, pour guérir d’une guérison éternelle « la plaie de la fille de son peuple » (Jér. 6:14 ;
8:11).

On peut se demander jusqu’à quel point le « pourquoi » de Moïse, cité dans le passage plus haut, fut dicté
par une foi réelle et par une volonté mortifiée ? Toujours est-il que le Seigneur ne reprend pas Moïse pour
son « pourquoi », occasionné par la grandeur de l’affliction du moment. Il lui répond avec bonté : « Tu verras
maintenant ce que je ferai au Pharaon, car contraint par main forte, il les laissera aller, et… il les chassera de
son pays » (chap.  6:1).  Cette  réponse est  empreinte  d’une grâce toute  particulière.  Au lieu  de censurer
l’insolence de celui qui se permettait de mettre en question les voies insondables de «  Je suis », ce Dieu
toujours miséricordieux cherche à relever l’esprit accablé de son serviteur, en lui dévoilant ce qu’il allait
faire. C’était agir d’une manière digne de Dieu, de qui descend toute grâce excellente et tout don parfait, qui
donne à tous libéralement et qui ne fait pas de reproches (Jac. 1:5, 17). «  Car il sait de quoi nous sommes
formés, il se souvient que nous sommes poussière » (Ps. 103:14). Ce n’est pas non plus uniquement dans ses
actes, mais en Lui-même, dans son propre nom et dans son caractère, qu’il voudrait faire trouver au cœur la
consolation et la joie ; et là est le bonheur parfait, divin, éternel. Quand le cœur trouve en Dieu lui-même le
soulagement dont il a besoin, quand il peut se réfugier dans le sûr asile que lui offre son nom, quand il peut
trouver dans le caractère de Dieu la réponse parfaite à tous ses besoins, alors il est véritablement élevé au-
dessus de la région des choses créées ; il peut abandonner les belles promesses de la terre, et estimer à leur
juste  valeur  les  superbes  prétentions  de  l’homme.  Le  cœur  qui  connaît  Dieu  par  expérience  peut  non
seulement regarder la terre et  dire :  « Tout est  vanité » mais  encore regarder directement à Dieu et  dire
« Toutes mes sources sont en toi » (Psaume 87:7).

« Et Dieu parla à Moïse, et lui dit : Je suis l’Éternel (Jéhovah). Je suis apparu à Abraham, à Isaac, et à
Jacob, comme le Dieu Tout-Puissant ; mais je n’ai pas été connu d’eux par mon nom d’Éternel (Jéhovah). Et
j’ai aussi établi mon alliance avec eux, pour leur donner le pays de Canaan, le pays de leur séjournement,
dans lequel ils ont séjourné. Et j’ai aussi entendu le gémissement des fils d’Israël, que les Égyptiens font
servir, et je me suis souvenu de mon alliance » (vers. 2-5). « L’Éternel » est le titre que Dieu prend comme
Libérateur de son peuple, en vertu de son alliance de pure et souveraine grâce. Il se révèle lui-même comme
étant  la  Source  éternelle  de l’amour  rédempteur ;  établissant  ses  conseils,  accomplissant  ses  promesses,
délivrant son peuple élu de tout ennemi et de tout mal. C’était le privilège d’Israël de demeurer toujours sous
la sauvegarde de ce nom significatif de l’Éternel, de ce nom qui manifeste Dieu comme agissant pour sa
propre gloire, et formant son peuple opprimé pour publier par lui cette gloire (comp. Ésa. 43:11, 12, 15, 21).

« C’est pourquoi dis aux fils d’Israël : Je suis l’Éternel, et je vous ferai sortir de dessous les fardeaux des
Égyptiens,  et  je  vous délivrerai  de leur servitude ;  et  je  vous rachèterai  à bras étendu,  et  par de grands
jugements ;  et  je vous prendrai pour être mon peuple, et  je vous serai Dieu ; et  vous saurez que je suis
l’Éternel, votre Dieu qui vous fais sortir de dessous les fardeaux des Égyptiens. Et je vous ferai entrer dans le
pays au sujet duquel j’ai levé ma main, pour le donner à Abraham, à Isaac, et à Jacob, et je vous le donnerai
en possession. Je suis l’Éternel » (vers. 6-8). Tout ceci proclame la grâce la plus pure, la plus gratuite, la plus
riche. L’Éternel se présente au cœur des siens comme étant Celui qui agirait  en eux, pour eux et avec eux,
pour la manifestation de sa propre gloire. Quelque faibles et misérables qu’ils fussent, il était descendu pour
faire voir sa gloire, manifester sa grâce et donner un exemple de sa puissance, dans leur entière délivrance.
Sa gloire et  leur salut  étaient  inséparablement  liés.  Plus tard,  toutes ces choses ont  été rappelées à leur
souvenir : « Ce n’est pas parce que vous étiez plus nombreux que tous les peuples, que l’Éternel s’est attaché
à vous et vous a choisis ; car vous êtes le plus petit de tous les peuples ; mais parce que l’Éternel vous a
aimés et parce qu’il garde le serment qu’il a juré à vos pères, l’Éternel vous a fait sortir à main forte, et t’a
racheté de la maison de servitude, de la main du Pharaon, roi d’Égypte » (Deut. 7:7, 8).

Rien n’est plus propre à affermir et à établir sur un solide fondement le cœur craintif et tremblant que de
savoir  que Dieu s’est chargé de nous, tels  que nous sommes et  en connaissant  parfaitement ce que nous
sommes ; et que, de plus, il ne peut jamais faire en nous aucune nouvelle découverte qui pourrait altérer le
caractère ou la mesure de son amour pour nous. « Ayant aimé les siens qui étaient dans le monde, il les aima
jusqu’à la fin » (Jean 13:1). Celui qu’il aime, il l’aime jusqu’à la fin d’un amour invariable ; c’est là un sujet
de joie inexprimable. Dieu savait tout ce que nous étions ; il connaissait ce qu’il y avait de plus mauvais en
nous, alors qu’il manifesta son amour pour nous dans le don de son Fils. Il savait ce dont nous avions besoin,
et il y a pourvu. Il connaissait le montant de la dette, et il l’a payée. Il savait ce qu’il y avait à faire, et il l’a
accompli. Les exigences de sa propre gloire devaient être satisfaites, et il y a satisfait. Tout est son œuvre à



Lui. C’est pourquoi il dit à Israël : « Je vous ferai sortir » ; — « Je vous ferai entrer » ; — « Je vous prendrai
pour mon peuple » ; — « Je vous donnerai le pays » ; — « Je suis l’Éternel ». — C’était là ce qu’il voulait
faire, en vertu de ce qu’il était ; et aussi longtemps que cette grande vérité n’a pas été pleinement saisie, aussi
longtemps qu’elle n’a pas été reçue dans l’âme par la puissance du Saint Esprit, il ne peut pas y avoir de paix
solide. On ne peut pas avoir le cœur heureux, ni la conscience tranquille, avant de savoir et de croire que tous
les droits divins ont été divinement satisfaits.

Le reste de ce chapitre contient un registre des « chefs des maisons » des pères, des Israélites. Ce registre
est intéressant en ce qu’il nous montre l’Éternel venant faire le dénombrement de ceux qui lui appartiennent,
bien qu’ils fussent encore dans le royaume de l’Ennemi. Israël était le peuple de Dieu, et Dieu fait ici le
dénombrement de ceux sur lesquels il avait un droit souverain. Quelle grâce merveilleuse ! Trouver un objet
d’intérêt dans ceux qui étaient au milieu de toute la dégradation de la servitude de l’Égypte, était digne de
Dieu ! Celui qui a fait les mondes et qui est entouré d’anges non déchus, toujours prêts à faire «  son bon
plaisir » (Ps. 103:21), descendit ici-bas dans le but d’adopter quelques esclaves, au nom desquels il voulut
bien unir son nom. Il descendit au milieu des fours à briques de l’Égypte, il vit là un peuple gémissant sous le
fouet de l’oppresseur, et prononça alors ces mémorables paroles : « Laisse aller mon peuple ». Et ayant dit
ainsi, il commença à en faire le dénombrement, comme pour dire : Ceux-ci sont à moi ; voyons combien ils
sont, afin que nul ne soit laissé en arrière. « De la poussière il fait lever le misérable, de dessus le fumier il
élève le pauvre, pour le faire asseoir avec les nobles : et il leur donne en héritage un trône de gloire » (1 Sam.
2:8).

1.7 - Chapitres 7-11
Ces cinq chapitres forment une partie distincte du livre de l’Exode ; leur contenu peut être rangé sous les

trois chefs suivants : les dix jugements de l’Éternel ; la résistance de « Jannès et Jambrès » ; et les quatre
objections du Pharaon.

Tout le pays d’Égypte fut ébranlé sous les coups successifs de la verge de l’Éternel.  Tous, depuis le
monarque assis sur son trône, jusqu’à la servante travaillant au moulin, durent sentir le terrible poids de cette
verge. « Il envoya Moïse, son serviteur, Aaron qu’il avait choisi. Ils opérèrent au milieu d’eux ses signes, et
des prodiges dans le pays de Cham. Il envoya des ténèbres, et fit une obscurité  ; et ils ne se rebellèrent pas
contre  sa  parole.  Il  changea  leurs  eaux  en  sang,  et  fit  mourir  leurs  poissons.  Leur  terre  fourmilla  de
grenouilles,  jusque dans les  chambres  de leurs  rois.  Il  parla,  et  il  vint  des  mouches venimeuses,  et  des
moustiques dans tous leurs confins. Il leur donna pour pluie de la grêle, un feu de flammes dans leur pays ; et
il frappa leurs vignes et leurs figuiers, et brisa les arbres de leur contrée. Il parla, et les sauterelles vinrent, et
des yéleks sans nombre ; et ils dévorèrent toutes les plantes dans leur pays, et dévorèrent le fruit de leur sol.
Et il frappa tout premier-né dans leur pays, les prémices de toute leur vigueur » (Ps. 105:26-36).

Ici, le psalmiste nous décrit en termes concis les terribles châtiments que, par la dureté de son cœur, le
Pharaon fit venir sur sa terre et sur son peuple. Ce superbe monarque avait entrepris de résister à la volonté
souveraine et à la marche du Dieu Très-Haut, et comme juste conséquence de cet acte, il fut judiciairement
aveuglé et endurci. « Et l’Éternel endurcit le cœur du Pharaon, et il ne les écouta pas, comme l’Éternel avait
dit à Moïse. Et l’Éternel dit à Moïse : Lève-toi de bon matin, et tiens-toi devant le Pharaon, et dis-lui : Ainsi
dit l’Éternel, le Dieu des Hébreux : Laisse aller mon peuple, pour qu’ils me servent ; car cette fois j’envoie
toutes mes plaies dans ton cœur, et sur tes serviteurs et sur ton peuple, afin que tu saches que nul n’est
comme moi, sur toute la terre ; car maintenant, j’étendrai ma main, et je te frapperai de peste, toi et ton
peuple, et tu seras exterminé de dessus la terre. Mais je t’ai fait subsister pour ceci, afin de te faire voir ma
puissance, et pour que mon nom soit publié dans toute la terre » (Ex. 9:12-16).

En  considérant  le  Pharaon  et  ses  actes,  l’âme  se  transporte  au  milieu  des  scènes  émouvantes  de
l’Apocalypse, qui nous font voir le dernier orgueilleux oppresseur du peuple de Dieu, faisant descendre sur
son royaume et sur lui-même les sept coupes de la colère du Tout-Puissant. Dieu, dans ses desseins, a voulu
qu’Israël ait la prééminence sur la terre ; il faut donc que quiconque a la prétention de s’opposer à cette
prééminence soit  mis de côté.  Il  faut  que la grâce divine trouve son objet ;  et  quiconque entreprendrait
d’opposer une barrière à cette grâce doit être « ôté » ; que ce soit l’Égypte, Babylone, ou « la Bête qui était,
et qui n’est plus et qui sera » (Apoc. 17:8), peu importe. La puissance divine ouvrira la voie, afin que la grâce
divine puisse couler, et une malédiction éternelle sera sur tous ceux qui y mettront obstacle. Ils savoureront,



pendant toute l’éternité du siècle des siècles, le fruit amer de leur rébellion contre «  l’Éternel, le Dieu des
Hébreux ». Il a dit à son peuple : « Aucun instrument formé contre toi ne réussira » (Ésa. 54:17), et son
immuable fidélité accomplira très certainement ce que sa grâce infinie a promis. Ainsi, quand le Pharaon
persista à retenir de sa main de fer l’Israël de Dieu, les coupes de la colère divine furent répandues sur lui, et
le pays d’Égypte tout entier fut couvert de ténèbres, de maladies et de désolation. Il en sera bientôt de même
du grand et dernier oppresseur, alors qu’il sortira de l’abîme sans fond, armé de la puissance satanique, pour
écraser sous le « pied de l’orgueil » (Ps. 36:11) ceux que l’Éternel s’est choisis pour objets de sa faveur. Son
trône sera renversé, son royaume dévasté par les sept dernières plaies, et finalement il sera lui-même plongé,
non dans la mer Rouge, mais « dans l’étang de feu et de soufre » (Apoc. 17:8 ; 20:10).

Pas un trait  ou un iota de ce que Dieu a promis à Abraham, à Isaac et à Jacob ne passera sans être
accompli. Dieu accomplira tout. Malgré tout ce qui a été dit ou fait en sens contraire, Dieu se souvient de ses
promesses, et il les accomplira. Toutes ses promesses sont « oui et amen dans le Christ Jésus » (2 Cor. 1:20).
Des dynasties se sont élevées et ont joué leur rôle sur le théâtre de ce monde ; des trônes ont été érigés sur les
ruines de l’ancienne gloire de Jérusalem ; des empires ont fleuri pour un temps, et puis se sont écroulés,
d’ambitieux potentats ont combattu pour la possession du « pays de la promesse » ; tout cela a eu lieu, mais
l’Éternel a dit concernant la Palestine : « Le pays ne se vendra pas à perpétuité, car le pays est à moi » (Lév.
25:23). Nul autre donc que l’Éternel lui-même ne possédera en définitive ce pays ; et c’est par la semence
d’Abraham qu’il héritera. Un simple passage de l’Écriture suffit pour fixer nos pensées relativement à ce
sujet ou à tout autre. La terre de Canaan est pour la postérité d’Abraham, et la postérité d’Abraham pour la
terre de Canaan, et jamais aucun pouvoir terrestre ou infernal ne pourra renverser cet ordre divin. Le Dieu
éternel a engagé sa parole, et le sang de l’éternelle alliance a coulé pour ratifier cette parole. Qui donc
l’annulerait ? « Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne passeront point  » (Matt. 24:35). « Nul n’est
comme le Dieu de Jeshurun, qui est porté sur les cieux à ton secours, et sur les nuées dans sa majesté. Le
Dieu d’ancienneté est ta demeure, et au-dessous de toi sont les bras éternels ; il chasse l’ennemi devant toi, et
il dit : Détruis ! Et Israël habitera en sécurité, la source de Jacob, à part, dans un pays de froment et de moût,
et ses cieux distilleront la rosée. Tu es bienheureux, Israël ! Qui est comme toi, un peuple sauvé par l’Éternel,
le bouclier de ton secours et l’épée de ta gloire ? Tes ennemis dissimuleront devant toi, et toi, tu marcheras
sur leurs lieux élevés » (Deut. 33:26-29).

Nous  avons  à  considérer  maintenant,  en  second  lieu  l’opposition  de  « Jannès  et  de  Jambrès »,  les
magiciens égyptiens. Nous n’aurions pas connu les noms de ces anciens antagonistes de la vérité de Dieu,
s’ils n’eussent été nommés par le Saint Esprit, en relation avec les « temps fâcheux », au sujet desquels
l’apôtre Paul avertit son enfant Timothée. Il est important que le lecteur chrétien comprenne bien la vraie
nature de la résistance opposée à Moïse par ces magiciens ; et afin qu’il ait une vue complète du sujet, je
rapporterai en entier le passage de l’épître de Paul à Timothée. Il est profondément sérieux et solennel.

« Or sache ceci, que dans les derniers jours il surviendra des temps fâcheux ; car les hommes seront
égoïstes,  avares,  vantards,  hautains,  outrageux,  désobéissants  à  leurs  parents,  ingrats,  sans  piété,  sans
affection naturelle, implacables, calomniateurs, incontinents, cruels, n’aimant pas le bien, traîtres, téméraires,
enflés d’orgueil, amis des voluptés plutôt qu’amis de Dieu, ayant la forme de la piété, mais en ayant renié la
puissance. Or, détourne-toi de telles gens. Car d’entre eux sont ceux qui s’introduisent dans les maisons et
qui  mènent  captives  des  femmelettes  chargées  de  péchés,  entraînées  par  des  convoitises  diverses,  qui
apprennent toujours, et qui ne peuvent jamais parvenir à la connaissance de la vérité. Or de la même manière
dont Jannès et Jambrès résistèrent à Moïse, ainsi aussi ceux-ci résistent à la vérité, hommes corrompus dans
leur entendement, réprouvés quant à la foi : mais ils n’iront pas plus avant, car leur folie sera manifeste pour
tous, comme a été celle de ceux-là aussi » (2 Tim. 3:1-9).

Or la nature de cette résistance à la vérité est quelque chose de tout particulièrement sérieux, «  Jannès et
Jambrès » résistèrent à Moïse simplement en imitant, pour autant que cela était en leur pouvoir, tout ce qu’il
faisait. Nous ne voyons pas qu’ils aient attribué à une puissance trompeuse ou mauvaise les opérations de
Moïse, mais plutôt ils cherchèrent à en neutraliser l’effet sur la conscience, en faisant les mêmes choses que
lui. Ce que Moïse faisait, eux aussi pouvaient le faire, en sorte qu’il n’y avait pas, après tout, une grande
différence. L’un valait l’autre. Un miracle est un miracle. Si Moïse opérait des miracles pour sortir le peuple
hors d’Égypte, ils pouvaient en opérer pour le faire rester au pays : où donc était la différence ?



De tout ceci nous apprenons que la résistance la plus satanique au témoignage de Dieu dans le monde
vient de ceux qui, bien qu’ils imitent les effets de la vérité, n’ont que « la forme de la piété » et « en renient
la puissance » (2 Tim. 3:5). Ces gens-là peuvent faire les mêmes choses, adopter les mêmes habitudes et les
mêmes formes, employer le même langage, et professer les mêmes opinions que d’autres. Si le vrai chrétien,
pressé par l’amour du Christ, donne à manger à celui qui a faim ; donne des habits à celui qui est nu ; visite
les  malades ;  répand  les  Écritures ;  distribue  des  traités ;  prie,  chante  des  cantiques,  défend  et  prêche
l’Évangile, le formaliste peut faire tout cela ; et, qu’on y prenne garde, c’est là le caractère spécial de la
résistance opposée à la vérité « dans les derniers jours » ; c’est là l’esprit de Jannès et de Jambrès. Combien
il est nécessaire de comprendre cette sérieuse vérité ! Combien il importe de se souvenir que « de la même
manière que  Jannès  et  Jambrès  résistèrent  à  Moïse, ainsi »  ces  professants,  amateurs  d’eux-mêmes,  du
monde et des plaisirs, « résistent à la vérité ». Ils ne voudraient pas être sans « une forme de piété ! » mais
tout en adoptant la forme parce qu’elle est entrée dans les usages, ils en haïssent « la puissance », parce
qu’elle implique le renoncement à soi-même. « La puissance de la piété » implique la reconnaissance des
droits de Dieu, l’établissement de son royaume dans le cœur et, comme conséquence, la manifestation de ces
choses dans le caractère et la vie tout entière ; mais le formaliste ignore tout cela. « La puissance » de la piété
ne pourrait jamais s’accorder avec aucun des hideux caractères que le passage de l’épître à Timothée, cité
plus haut, nous signale ; mais « la forme », tout en les cachant, les laisse vivants et insoumis, et c’est à quoi
le formaliste prend plaisir. Il ne tient pas à ce que ses convoitises soient subjuguées, ses plaisirs entravés, ses
passions domptées, ses affections réglées, son cœur purifié. Il lui faut tout juste assez de religion pour qu’il
puisse tirer le meilleur parti possible du monde présent et du monde à venir. Il ne sait pas ce que c’est que
d’abandonner le monde présent parce qu’on a trouvé « le monde à venir ».

En considérant les formes de l’opposition de Satan à la vérité de Dieu, nous voyons que son système a
toujours été de résister à cette vérité ; d’abord, par la violence, en l’attaquant ouvertement, et ensuite, quand
ce moyen n’a pas réussi, en la corrompant par une contrefaçon. Ainsi, il chercha d’abord à faire mourir
Moïse (chap. 2:15), et ne pouvant pas accomplir son dessein, il essaya d’imiter ses œuvres.

Il  en a  été  de même quant  à la vérité  confiée  à l’Église  de Dieu.  Les  premiers  efforts  de  Satan se
manifestèrent par la colère des principaux sacrificateurs et des anciens du peuple, par le siège judiciaire, la
prison et l’épée. Mais dans le passage de la seconde épître à Timothée, il n’est pas fait mention de semblables
agents. L’attaque ouverte a fait place au moyen bien plus subtil et plus dangereux d’une profession vaine,
d’une forme sans puissance, d’une contrefaçon humaine. Au lieu de se présenter l’épée de la persécution à la
main, l’Ennemi se promène couvert du manteau de la profession. Il professe et il imite ce qu’une fois il
combattait et persécutait ; et, par ce moyen, il obtient pour le présent des avantages effrayants. Les formes
horribles du mal moral qui, de siècle en siècle, ont souillé les pages de l’histoire de l’humanité, au lieu de ne
se  trouver  que  dans  les  lieux  où  on  pourrait  naturellement  les  chercher,  dans  les  repaires  des  ténèbres
humaines, se trouvent soigneusement arrangées sous les plis d’une froide et impuissante profession, et c’est
là un des grands chefs-d’œuvre de Satan.

Il est naturel que l’homme, comme créature déchue et corrompue, soit égoïste, avare, vantard, hautain,
profane, ami des voluptés plutôt que de Dieu, mais qu’il soit tout cela, sous la belle apparence d’une «  forme
de piété »,  dénote  l’énergie  spéciale  de Satan dans sa  résistance à  la  vérité  aux « derniers  jours ».  Que
l’homme manifeste ouvertement ces vices, ces convoitises et ces passions hideuses, résultats nécessaires de
son éloignement de la source de la sainteté et de la pureté infinies, cela n’est que trop naturel, car l’homme
sera ce qu’il est jusqu’à la fin de son histoire. Mais, d’un autre côté, quand on voit le saint nom du Seigneur
Jésus associé à la perversité et à l’implacable méchanceté de l’homme ; quand on voit de saints principes
unis à des pratiques impies ; quand on voit tout ce qui caractérise la corruption des gentils, telle que nous la
présente le premier chapitre de l’épître aux Romains, associé à une « forme de piété », alors on peut dire
avec vérité : ce sont là les affreux caractères des « derniers jours », la résistance de « Jannès et de Jambrès ».

Toutefois il n’y eut que trois choses dans lesquelles les magiciens de l’Égypte purent imiter les serviteurs
du Dieu vivant et vrai : ils changèrent leurs verges en serpents (chap. 7:12) ; ils changèrent l’eau en sang
(chap.  7:22) ;  et  ils  firent  monter des grenouilles sur le pays (chap.  8:7) ;  mais au quatrième signe,  qui
impliquait la puissance créatrice, la manifestation de la vie, liée à la mise en évidence de l’état d’humiliation
de la nature, ils furent confondus et obligés de dire : « C’est le doigt de Dieu » (chap. 8:16-19). Il en est de
même de ceux qui résistent à la vérité dans les derniers jours. Tout ce qu’ils font est selon l’énergie directe de
Satan et rentre dans les limites de son pouvoir. En outre, leur but spécial est de « résister à la vérité ».



Les trois choses, que « Jannès et Jambrès » eurent le pouvoir d’exécuter, sont caractérisées par l’énergie
satanique, la mort et l’impureté, savoir les serpents, le sang et les grenouilles. C’est ainsi qu’ils « résistèrent à
Moïse », et « ceux-ci de même résistent à la vérité » et empêchent son action morale sur la conscience. Rien
ne contribue plus à affaiblir la puissance de la vérité que ce fait, savoir que des personnes, qui ne sont pas du
tout sous son influence, font exactement les mêmes choses que ceux qui s’y trouvent. C’est là la manière
d’agir de Satan dans le moment actuel.  Il  cherche à faire passer tous les hommes pour des chrétiens. Il
aimerait nous faire croire que nous sommes entourés d’un « monde chrétien », mais le « monde chrétien »
n’est qu’une chrétienté de contrefaçon qui, loin de rendre témoignage à la vérité, est là, selon les desseins de
l’ennemi de la vérité, pour résister à l’influence sanctifiante et purifiante de celle-ci.

En un mot, le serviteur de Christ, le témoin de la vérité, est de toutes parts environné de l’esprit  de
« Jannès et de Jambrès », il est bon qu’il s’en souvienne, qu’il connaisse à fond le mal avec lequel il a à
lutter ; qu’il n’oublie pas que le monde qui l’entoure est l’imitation satanique de l’œuvre réelle de Dieu,
produite non par la baguette d’un magicien ouvertement méchant, mais par l’action de faux professants,
ayant « la forme de la piété, mais en ayant renié la puissance » ; gens qui font des choses paraissant bonnes et
justes, mais qui n’ont ni la vie de Christ dans leur âme, ni l’amour de Dieu dans leur cœur, ni la puissance de
la parole de Dieu dans leur conscience.

« Mais », ajoute l’apôtre, « ils n’iront pas plus avant ; car leur folie sera manifeste pour tous, comme a
été celle de ceux-là aussi ». En effet, la folie de Jannès et de Jambrès fut manifeste pour tous, alors que non
seulement ils ne purent pas aller plus avant en imitant les miracles de Moïse et d’Aaron, mais qu’ils furent,
de fait, enveloppés dans les jugements de Dieu. Il y a là quelque chose de bien sérieux. La folie de tous ceux
qui n’ont que la forme sera pareillement manifestée. Non seulement ils seront incapables d’imiter les effets
propres de la vie et de la puissance divines, dans leur entier, mais encore ils deviendront eux-mêmes les
objets des jugements qui résulteront de la réjection de cette vérité à laquelle ils ont résisté.

Dira-t-on que tout ceci ne renferme pas d’enseignement pour un temps de profession sans puissance ?
Non certainement ; et ces exemples devraient agir sur toute conscience en puissance de vie, parler à tous les
cœurs en accents solennels et pénétrants, et porter chacun de nous à s’examiner sérieusement, pour se rendre
compte s’il rend témoignage à la vérité, en marchant dans la puissance de la piété, ou s’il lui fait obstacle et
en neutralise les effets en n’en ayant que la forme. Les effets de la puissance de la piété se montreront en ce
que nous « demeurerons dans les choses que nous avons apprises » (2 Tim. 3:14). Ceux-là seuls demeureront
qui ont été enseignés de Dieu ; qui, par la puissance de l’Esprit de Dieu, se sont abreuvés du principe divin à
la source pure de l’inspiration.

Que Dieu en soit béni, les nombreuses fractions de l’Église professante renferment un grand nombre
d’hommes semblables. Il y en a, ici et là, plusieurs dont la conscience a été lavée dans le sang expiatoire de
« l’Agneau de Dieu » (Jean 1:29), dont les cœurs sont pénétrés d’un vrai attachement pour sa personne et
dont les esprits sont réjouis par « la bienheureuse espérance » de le voir tel qu’il est, et d’être pour toujours
rendus conformes à son image. On est encouragé en pensant à ceux-là. C’est une grâce indicible que d’avoir
communion avec ceux qui  peuvent  rendre raison de l’espérance qui  est  en eux,  et  de la position qu’ils
occupent. Puisse le Seigneur en augmenter le nombre tous les jours, et que la puissance de la piété se répande
au loin dans ces derniers jours, afin qu’un témoignage éclatant soit rendu au nom de Celui qui en est digne.

Il nous reste encore à examiner le troisième point que nous avons signalé dans cette partie du livre, savoir
les quatre objections artificieuses du Pharaon à la parfaite délivrance du peuple de Dieu et à son entière
séparation de l’Égypte. La première de ces objections se trouve au chap. 8, vers. 25. « Et le Pharaon appela
Moïse et Aaron, et dit : Allez, sacrifiez à votre Dieu dans le pays ». Il est superflu de remarquer ici que, soit
que les magiciens opposent de la résistance, soit que le Pharaon fasse des objections, de fait c’est Satan qui
est  derrière  la  scène,  et  il  est  évident  que  son  but,  dans la  proposition qu’il  suggère  au  Pharaon,  était
d’empêcher le témoignage qui  devait  être rendu au nom de l’Éternel  et  qui  se rattachait  à la séparation
complète du peuple de Dieu d’avec l’Égypte. Il est évident qu’il n’y aurait pas eu de témoignage de ce genre
si le peuple fût resté en Égypte, encore qu’il eût sacrifié à l’Éternel. Les Israélites se fussent placés ainsi sur
le même terrain que les Égyptiens, et eussent mis l’Éternel au niveau des dieux de l’Égypte  ; et un Égyptien
eût pu dire à un Israélite : « Je ne vois pas de différence entre nous : vous avez votre culte et nous avons le
nôtre où est la différence ? »



Les hommes trouvent  parfaitement  juste,  et  comme une chose qui  va sans dire,  que chacun ait  une
religion, quelle que celle-ci soit d’ailleurs. Pourvu que nous soyons sincères et que nous ne nous mêlions pas
de la croyance de notre voisin, peu importe la forme de notre religion. Telles sont les pensées des hommes à
l’égard de ce qu’ils appellent : religion ; mais il est bien évident que la gloire du nom de Jésus n’a aucune
place dans tout cela. L’Ennemi s’opposera toujours à toute pensée de séparation, et le cœur de l’homme ne la
comprend pas. Le cœur peut aspirer à la piété, parce que la conscience atteste que tout n’est pas en règle,
mais il aspire après le monde tout aussi bien. Il aimerait « sacrifier à Dieu dans le pays » ; or, quand on
accepte une piété mondaine, et qu’on refuse de « sortir et de se séparer », le but de Satan est atteint. Son
dessein invariable, depuis le commencement, a été d’empêcher le témoignage rendu au nom de Dieu sur la
terre ; et ici aussi son dessein caché était le même quand il faisait dire au Pharaon  : « Allez, sacrifiez à votre
Dieu dans le pays ! » N’eût-ce pas été étouffer le témoignage que d’adhérer à cette proposition ! Le peuple
de Dieu en Égypte, et Dieu lui-même associé aux idoles de l’Égypte ! quel épouvantable blasphème !

Lecteur, nous devrions réfléchir sérieusement à ces choses. L’effort de l’Ennemi, pour induire le peuple
d’Israël à sacrifier à Dieu en Égypte, révèle un principe infiniment plus profond que nous ne serions tentés de
le supposer au premier abord. L’Ennemi triompherait s’il pouvait obtenir, n’importe en quel temps, par quels
moyens  et  dans quelles  circonstances,  ne  fût-ce  que l’apparence d’une  sanction divine en faveur  de la
religion du monde. Il n’a point d’objection contre une religion de cette espèce. Il atteint aussi effectivement
son but par ce qu’on appelle « le monde religieux », que par tout autre moyen ; aussi a-t-il gagné un grand
point quand il a réussi à amener un vrai chrétien à accréditer la religion du monde. C’est un fait positif, bien
connu, que rien n’excite dans le monde plus d’indignation que le principe divin de la séparation d’avec le
présent siècle mauvais. On vous laissera croire les mêmes choses, prêcher les mêmes doctrines, faire les
mêmes œuvres ; mais si vous essayez, ne fût-ce que dans la plus petite mesure, de vous conformer aux ordres
divins : « Détourne-toi de telles gens » (2 Tim. 3:5) et « sortez du milieu d’eux et soyez séparés » (2 Cor.
6:17), vous pouvez vous attendre à la plus violente opposition ! Comment expliquer cela ? Uniquement par
ce fait que, séparés de la vaine religion du monde, les chrétiens rendent à Christ un témoignage qu’ils ne
peuvent jamais lui rendre tant qu’ils sont associés avec elle.

Il y a entre la religion humaine et Christ une immense différence. Un pauvre Hindou, plongé dans les
ténèbres, vous parlera de sa religion, mais il ne sait rien de Christ. L’apôtre ne dit pas : « S’il y a quelque
consolation  dans  la  religion »  (Phil.  2:1),  bien  que,  sans  aucun  doute,  les  sectateurs  d’une  religion
quelconque trouvent dans cette religion ce qu’ils estiment être une consolation. Mais Paul avait trouvé sa
consolation en Christ, après avoir fait  pleinement l’expérience de la vanité de la religion, même sous sa
forme la plus belle et la plus imposante (comp. Gal. 1:13, 14 ; Phil. 3:4-11).

L’Esprit  de  Dieu,  il  est  vrai,  parle  d’une  « religion  pure  et  sans  tache »  (Jac.  1:27)  mais  l’homme
irrégénéré ne peut en aucune manière y participer, car comment pourrait-il avoir part à quoi que ce soit de
« pur » et qui soit « sans tache » ? Cette religion-là est du ciel, la source de tout ce qui est pur et excellent ;
elle est exclusivement « devant notre Dieu et Père », pour l’exercice des fonctions de la nouvelle nature, dont
tous ceux qui croient au nom du Fils de Dieu sont faits participants (Jean 1:12, 13 ; Jac. 1:18 ; 1 Pierre 1:23 ;
1 Jean 5:1). Enfin elle se range sous les deux chefs significatifs de la bienveillance active et de la sainteté
personnelle :  « visiter  les  orphelins  et  les  veuves  dans  leur  affliction,  et  se  conserver  pur  du  monde »
(Jacques 1:27).

Si vous parcourez le catalogue des vrais fruits du christianisme, vous les trouverez tous classés sous ces
deux chefs ; et il est très intéressant de remarquer que, soit dans le chap. 8 de l’Exode, soit dans le chap. 1 de
Jacques, la séparation d’avec le monde est présentée comme une qualité indispensable dans le vrai service de
Dieu. Rien de ce qui est souillé par le contact du « présent siècle mauvais » ne peut être acceptable devant
Dieu, ni recevoir de sa main ce sceau « pur et sans tache ». « Sortez du milieu d’eux, et soyez séparés, dit le
Seigneur, et ne touchez pas à ce qui est impur, et moi, je vous recevrai  ; et je vous serai pour Père, et vous,
vous me serez pour fils et pour filles, dit le Seigneur, le Tout-Puissant » (2 Cor. 6:17, 18).

Il n’y avait point en Égypte de lieu de réunion pour l’Éternel et son peuple racheté  ; la délivrance et la
séparation de l’Égypte étaient pour Israël une seule et même chose. Dieu avait dit : « Je suis descendu pour le
délivrer » (Ex. 3:8), et rien moins que cela n’aurait pu satisfaire Dieu ou le glorifier. Un salut, qui eût laissé
le peuple en Égypte, n’aurait pas pu être le salut de Dieu. De plus, nous avons à nous souvenir que le dessein



de l’Éternel dans le salut d’Israël, aussi bien que dans la destruction du Pharaon, était que « son nom fût
publié dans toute la terre » (Ex. 9:16). Or quelle déclaration de son nom ou de son caractère y aurait-il eu, si
son peuple avait dû entreprendre de lui rendre culte en Égypte ? Il n’y eût eu aucun témoignage ou qu’un
témoignage  entièrement  faux.  Il  était  donc  absolument  nécessaire,  pour  que  le  caractère  de  Dieu  fût
pleinement  et  fidèlement  manifesté,  que  son  peuple  fût  entièrement  délivré  et  complètement  séparé  de
l’Égypte ; et il est tout aussi nécessaire maintenant, pour qu’un témoignage clair et sans équivoque soit rendu
au Fils de Dieu, que tous ceux qui sont réellement à lui soient séparés du présent siècle mauvais. Telle est la
volonté de Dieu, et c’est pour cela que Christ s’est donné lui-même, selon ce que nous lisons : « Grâce et
paix à vous, de la part de Dieu le Père et de notre Seigneur Jésus Christ, qui s’est donné lui-même pour nos
péchés, en sorte qu’il nous retirât du présent siècle mauvais, selon la volonté de notre Dieu et Père, auquel
soit la gloire au siècle des siècles ! Amen » (Gal. 1:3-5).

Les Galates commençaient à s’adonner à une religion charnelle et mondaine, une religion d’ordonnances,
une religion de « jours, de mois, de temps et d’années » ; et l’apôtre, dès les premiers mots de son épître, leur
rappelle que c’est pour délivrer son peuple de tout ce système-là, que le Seigneur Jésus s’est donné lui-
même. Il faut que le peuple de Dieu soit  un peuple séparé, non point sur le principe d’une plus grande
sainteté personnelle que celle d’autrui, mais parce qu’il est son peuple, et pour qu’il réponde intelligemment
au but miséricordieux que Dieu s’est proposé en le mettant en rapport avec Lui-même et en l’associant à son
nom. Un peuple qui eût vécu encore au milieu des souillures et des abominations de l’Égypte, n’aurait pas pu
être le témoin du Dieu très saint ;  et  ainsi de même, maintenant,  celui qui se mêle aux souillures d’une
religion  mondaine  et  corrompue  ne  peut  pas  être  un  puissant  et  fidèle  témoin  d’un  Christ  crucifié  et
ressuscité.

La réponse de Moïse à la première objection du Pharaon est très remarquable : « Moïse dit : Il n’est pas
convenable de faire ainsi ; car nous sacrifierions à l’Éternel, notre Dieu, l’abomination des Égyptiens. Est-ce
que nous sacrifierions l’abomination des Égyptiens devant leurs yeux, sans qu’ils nous lapidassent  ! Nous
irons le chemin de trois jours dans le désert, et nous sacrifierons à l’Éternel, notre Dieu, comme il nous a
dit » (chap. 8:26, 27). « Le chemin de trois jours », c’est une séparation réelle de l’Égypte. Rien moins que
cela ne pouvait satisfaire la foi. L’Israël de Dieu doit être séparé du pays de la mort et des ténèbres, dans la
puissance de la résurrection. Il faut que les eaux de la mer Rouge séparent les rachetés de Dieu du pays
d’Égypte avant qu’ils puissent sacrifier convenablement à l’Éternel. S’ils fussent restés en Égypte, ils eussent
dû sacrifier à l’Éternel les objets même du culte abominable de l’Égypte (*).  Cela est impossible. Il  ne
pouvait y avoir en Égypte ni tabernacle, ni temple, ni autel ; il n’y avait pas, dans toute l’étendue du pays, de
lieu pour aucune de ces choses. De fait, comme nous le verrons ci-après, Israël ne fit entendre aucun chant de
louange,  jusqu’à  ce  que  l’assemblée  tout  entière  fût  parvenue,  dans  la  puissance  d’une  rédemption
accomplie,  au  bord  de  la  mer  Rouge,  qui  est  vers  le  pays  de  Canaan.  Il  en  est  exactement  de  même
maintenant. Il faut que le croyant sache où la mort et la résurrection du Seigneur Jésus l’ont placé pour
toujours, avant qu’il puisse être un adorateur intelligent, un serviteur approuvé, un vrai et fidèle témoin.

(*) L’expression « abomination » se rapporte à ce que les Égyptiens adoraient.

Il ne s’agit pas ici de la question de savoir si l’on est enfant de Dieu et partant sauvé. Un grand nombre
d’enfants de Dieu sont loin de connaître le plein résultat de la mort et de la résurrection de Christ pour ce qui
les concerne. Ils ne saisissent pas cette vérité précieuse, que la mort de Christ a aboli pour toujours leurs
péchés (Héb. 9:26) et qu’ils sont les heureux participants de sa vie de résurrection, avec laquelle le péché ne
peut avoir absolument rien à faire. Christ a été fait malédiction pour nous, non pas, comme quelques-uns
voudraient nous l’enseigner, en naissant sous la malédiction d’une loi violée, mais en étant pendu au bois
(comp. attentivement Deut. 21:23 ; Gal. 3:13). Nous étions sous la malédiction, parce que nous étions dans
nos péchés ou que nous n’avions pas gardé la loi ; mais Christ, l’homme parfait, ayant magnifié la loi et
l’ayant rendue honorable (Ésaïe 42:21), par le fait même qu’il obéit parfaitement à la loi, devint malédiction
pour nous, étant pendu au bois. Ainsi dans sa vie, il a magnifié la loi de Dieu ; et dans sa mort, il a porté la
malédiction pour nous. Il n’y a donc maintenant ni péché, ni malédiction, ni colère, ni condamnation pour le
croyant ; et bien qu’il doive comparaître devant le tribunal de Christ, ce tribunal lui sera tout aussi favorable
alors, que le trône de grâce l’est maintenant. Le tribunal manifestera sa vraie condition, savoir qu’il n’existe
rien contre lui ; ce qu’il est, c’est Dieu qui l’a opéré. Il est l’ouvrage de Dieu. Dieu est venu à lui quand il
était dans un état de mort et de condamnation, et il a été rendu exactement tel que Dieu voulait qu’il fût.
C’est le juge lui-même qui a effacé tous ses péchés et qui est sa justice, en sorte que le tribunal du jugement



ne peut que lui être favorable ; bien plus, il trouvera là la déclaration publique et solennelle, faite au ciel, à la
terre et à l’enfer, que celui qui est lavé de ses péchés dans le sang de l’Agneau, est aussi net qu’il est possible
à Dieu de le rendre (voyez Jean 5:24 ; Rom. 8:1 ; 2 Cor. 5:5, 10, 11 ; Éph. 2:10). Tout ce qu’il y avait à faire,
Dieu lui-même l’a fait ; et assurément il ne condamnera pas sa propre œuvre. La justice qui était requise,
Dieu lui-même l’a fournie ; lui, certainement, n’y trouvera aucun défaut. La lumière du siège judiciaire sera
assez  éclatante  pour  dissiper  toutes  les  vapeurs  et  tous  les  nuages  qui  pourraient  obscurcir  les  gloires
incomparables et les vertus éternelles qui appartiennent à la croix, et pour montrer que le croyant est «  tout
net » (Jean 13:10 ; 15:3 ; Éph. 5:27).

C’est pour n’avoir pas saisi, dans la simplicité de la foi, ces vérités fondamentales, qu’un grand nombre
d’enfants de Dieu se plaignent de ne pas posséder une paix assurée ; d’éprouver des variations constantes
dans leur état spirituel, des hauts et des bas perpétuels dans leur expérience. Chaque doute dans le cœur d’un
chrétien est un déshonneur fait à la parole de Dieu et au sacrifice de Christ. C’est parce qu’il ne se tient pas,
déjà dès à présent, dans la lumière qui reluira du siège judiciaire, que le chrétien est tourmenté par des doutes
ou par des craintes. Et encore ces fluctuations et ces incertitudes, que tant de personnes ont à déplorer, ne
sont comparativement que des conséquences légères, en tant qu’elles n’affectent que l’expérience de ces
personnes ; les effets qu’elles produisent sur leur culte, leur service et leur témoignage sont infiniment plus
graves, en tant que la gloire du Seigneur y est intéressée. Mais, hélas ! généralement parlant, on pense peu à
la gloire du Seigneur, parce que l’objet principal, le but et la fin, pour la plupart des chrétiens de profession,
c’est le salut personnel. Nous sommes très portés à considérer comme essentiel tout ce qui se rapporte à
nous-mêmes, tandis que tout ce qui ne se rapporte qu’à la gloire de Christ en nous et par nous est envisagé
comme non-essentiel, comme secondaire.

Il est bon cependant de saisir clairement que la même vérité qui donne à l’âme une paix assurée, la met
en état de rendre un culte intelligent, un service agréable et un témoignage efficace. Dans le chap. 15 de la
première  épître  aux Corinthiens,  l’apôtre  présente  la  mort  et  la  résurrection de Christ  comme le  grand
fondement de toutes choses. « Or je vous fais savoir, frères, l’évangile que je vous ai annoncé, que vous avez
aussi reçu, et dans lequel vous êtes, par lequel aussi vous êtes sauvés, si vous tenez ferme la parole que je
vous ai annoncée, à moins que vous n’ayez cru en vain. Car je vous ai communiqué avant toutes choses ce
que j’ai aussi reçu, que Christ est mort pour nos péchés, selon les Écritures, et qu’il a été enseveli, et qu’il a
été  ressuscité  le  troisième jour,  selon  les  Écritures »  (vers.  1-4).  Tel  est  l’Évangile !  Un Christ  mort  et
ressuscité  est  le  fondement  du  salut.  « Il  a  été  livré  pour  nos  fautes  et  a  été  ressuscité  pour  notre
justification » (Rom. 4:25). Voir, des yeux de la foi, Jésus cloué à la croix et assis sur le trône, est quelque
chose qui doit donner à la conscience une paix solide, et au cœur une parfaite liberté. Nous pouvons regarder
dans la tombe et la voir vide, nous pouvons regarder le trône en haut et le voir occupé, et continuer notre
chemin tout joyeux. Le Seigneur Jésus a réglé toutes choses sur la croix en faveur de son peuple  ; et la
preuve qu’il l’a fait, c’est qu’il est maintenant assis à la droite de Dieu. Un Christ ressuscité est la preuve
éternelle d’une rédemption accomplie ; et si la rédemption est un fait accompli, la paix du croyant est une
vraie et stable réalité. Ce n’est pas nous qui avons fait la paix, et jamais nous n’aurions pu la faire  ; tout
effort même, de notre part dans ce sens, n’eût servi qu’à manifester d’une manière plus évidente encore que
nous étions des destructeurs de la paix. Mais Christ, ayant fait la paix, par le sang de sa croix, a pris place
dans les hauts lieux, triomphant de tout ennemi. Par lui, Dieu « annonce la bonne nouvelle de la paix ». La
parole de l’Évangile porte cette paix ; et l’âme qui croit l’évangile a la paix, une paix établie devant Dieu, car
Christ  est  sa  paix  (voyez  Act.  10:36 ;  Rom.  5:1 ;  Éph.  2:14 ;  Col.  1:20).  De  cette  manière  Dieu,  non
seulement a satisfait aux exigences de sa gloire, mais encore, en le faisant, il a ouvert un chemin par lequel
son amour infini peut descendre jusqu’au plus coupable de la coupable race d’Adam.

Ensuite, quant au résultat pratique, la croix de Christ a non seulement ôté les péchés du croyant, mais elle
a encore rompu pour toujours le lien qui le rattachait au monde, en vertu de quoi il a le privilège de pouvoir
considérer le monde comme une chose crucifiée, et d’être estimé par le monde comme un crucifié. Telle est
la position respective du croyant et du monde l’un vis-à-vis de l’autre. Ils sont crucifiés l’un à l’autre. Le
jugement, porté sur Christ par le monde, a été exprimé par la position dans laquelle le monde a, de propos
délibéré, placé Christ. Le monde fut appelé à choisir entre Christ et un meurtrier. Il donna au meurtrier la
liberté et cloua Christ à la croix entre deux brigands. Or si le croyant marche sur les traces de Christ, s’il se
pénètre de son esprit, et le manifeste, il occupera la même place que Christ dans l’estimation du monde ; et
de cette manière, il connaîtra non seulement que, quant à sa position devant Dieu, il est crucifié avec Christ,
mais il sera amené à réaliser ce fait dans sa marche et son expérience de tous les jours.

Mais, tandis que la croix a ainsi rompu le lien qui unissait le chrétien et le monde, la résurrection a
introduit celui qui croit dans la puissance de nouveaux liens et de nouvelles relations. Si, à la croix, nous



voyons le jugement du monde à l’égard de Christ, nous voyons, dans la résurrection, le jugement de Dieu. Le
monde a crucifié Christ, mais « Dieu l’a haut élevé » (Phil. 2:9). L’homme lui a donné la place la plus basse,
Dieu lui a donné la place la plus élevée ; et puisque le croyant est appelé à une pleine communion avec Dieu,
dans ses pensées à l’égard de Christ, il partagera la place que le monde a faite à Christ, et il pourra, de son
côté, regarder le monde comme une chose crucifiée. Si donc, le croyant est sur une croix et le monde sur une
autre,  la  distance  morale  qui  les  sépare  est  considérable  en  effet.  Et  si  la  distance  est  considérable  en
principe, elle devrait l’être en pratique aussi. Le monde et le chrétien ne devraient avoir absolument rien en
commun ; et  ils n’auront  rien en commun, si  ce n’est  pour autant que le chrétien renie son Seigneur et
Maître. Le croyant se montre infidèle à Christ en proportion de la communion qu’il entretient avec le monde.

Tout cela est assez clair ; mais, cher lecteur, où cela nous place-t-il quant à ce qui concerne le monde  ?
Assurément, en dehors de lui, et cela complètement. Nous sommes morts au monde et vivants avec Christ.
Nous sommes à la fois participants de sa réjection par la terre et de son acceptation dans le ciel  ; et la joie de
cette acceptation nous fait compter pour rien l’épreuve qui se rattache à la réjection. Être rejeté de la terre,
sans savoir que j’ai une place et une part dans le ciel, serait pour moi insupportable ; mais quand les gloires
du ciel absorbent les regards de l’âme, très peu de la terre suffit. Mais on demandera peut-être : « Qu’est-ce
que le monde ? » — Il serait difficile de trouver une expression aussi vague et mal déterminée que celle de
« monde » ou de « mondanité », parce que nous sommes en général enclins à faire commencer la mondanité
à un ou deux degrés au-dessus du point où nous nous trouvons nous-mêmes. La parole de Dieu, cependant,
définit avec une parfaite précision ce que c’est que « le monde », quand elle le caractérise par « ce qui n’est
pas du Père » (1 Jean 2:15, 16). Ainsi, plus ma communion avec le Père sera profonde, plus aussi sera exercé
mon discernement à l’égard de ce qui est du monde. Telle est la manière d’enseigner de Dieu. Plus vous vous
réjouissez dans l’amour du Père, plus aussi vous rejetez le monde. Mais qui est-ce qui révèle le Père  ? C’est
le Fils. Et il le fait par la puissance du Saint Esprit. C’est pourquoi, plus je sais, dans la puissance d’un Esprit
non contristé, m’abreuver dans la révélation que le Fils fait du Père, plus mon discernement de ce qui est du
monde est juste. C’est à mesure que le royaume de Dieu gagne du terrain dans le cœur, que le jugement à
l’égard de la mondanité devient plus juste. On ne peut guère définir la mondanité ; elle est, comme quelqu’un
l’a dit, graduellement nuancée depuis le blanc jusqu’au noir le plus obscur. Vous ne pouvez pas poser une
limite et dire : « ici commence la mondanité » ; mais la vive et exquise sensibilité de la nature divine recule
devant elle, et tout ce dont nous avons besoin, c’est de marcher dans la puissance de cette nature, afin de
nous tenir éloignés de toute forme de mondanité. « Marchez par l’Esprit,  et  vous n’accomplirez point la
convoitise de la chair » (Gal. 5:16). Marchez avec Dieu et vous ne marcherez pas avec le monde. De froides
distinctions, des règles sévères, ne sont ici d’aucune efficacité. C’est la puissance divine qu’il nous faut.
Nous avons besoin de comprendre la signification et l’application spirituelle du « chemin de trois jours dans
le désert »,  lequel  nous sépare pour toujours non seulement des fours à briques et  des commissaires de
l’Égypte, mais aussi de ses temples et de ses autels.

La seconde objection du Pharaon participait à un haut degré du caractère et de la tendance de la première.
« Et  le  Pharaon  dit :  Je  vous  laisserai  aller,  et  vous  sacrifierez  à  l’Éternel,  votre  Dieu,  dans  le
désert ; seulement ne vous éloignez pas trop en vous en allant » (chap. 8:28). S’il ne pouvait pas garder les
Israélites en Égypte, il voulait au moins chercher à les tenir près des frontières, de manière à pouvoir agir sur
eux  par  les  diverses  influences  du  pays.  Le  peuple  pourrait  être  ainsi  ramené,  et  le  témoignage  plus
effectivement anéanti que si Israël n’eût jamais quitté l’Égypte. Les personnes qui retournent au monde,
après avoir paru l’abandonner, nuisent beaucoup plus à la cause de Christ que si elles étaient toujours restées
dans le monde ; car elles confessent virtuellement que, ayant essayé des choses divines, elles ont découvert
que les choses terrestres sont meilleures et plus satisfaisantes.

Ce n’est pas tout. L’effet moral de la vérité sur la conscience des gens inconvertis reçoit un sérieux échec
par ceux qui, après avoir fait profession d’abandonner le monde, retournent aux choses qu’ils semblaient
avoir laissées. Non pas que de semblables cas fournissent à qui que ce soit la moindre autorisation à rejeter la
vérité de Dieu, attendu que chacun est responsable pour lui-même et aura à rendre compte pour lui-même à
Dieu. Mais l’effet produit, à cet égard, est toujours mauvais. « Car, si, après avoir échappé aux souillures du
monde par la connaissance du Seigneur et Sauveur Jésus Christ, étant de nouveau enlacés, ils sont vaincus
par elles, leur dernière condition est pire que la première ; car il leur eût mieux valu n’avoir pas connu la voie
de la justice, que de se détourner, après l’avoir connue, du saint commandement qui leur avait été donné » (2
Pierre 2:20, 21).



C’est  pourquoi,  si  l’on  ne  veut  pas  « s’en  aller  entièrement »,  mieux  vaut  ne  pas  bouger  du  tout.
L’Ennemi ne l’ignorait pas ; de là sa seconde objection. Le maintien d’une position de voisinage répond
admirablement bien à ses desseins. Ceux qui ne savent pas prendre une position décidée sont toujours faibles
et inconséquents ; et, de fait, leur influence, quelle qu’elle soit, porte d’un côté entièrement faux.

Il est très important de bien saisir que le but de Satan, dans chacune de ces objections, était de mettre
obstacle au témoignage, qui ne pouvait être rendu au nom du Dieu d’Israël que par « un pèlerinage de trois
jours au désert ». C’était là, en toute vérité, « s’éloigner », aller bien plus loin que le Pharaon ne pouvait se
l’imaginer, ou qu’il n’aurait pu suivre Israël. Et quel bonheur ce serait, si tous ceux qui font profession de
sortir de l’Égypte s’en éloignaient ainsi véritablement, dans l’esprit de leur entendement et par l’élévation de
leur caractère ; s’ils savaient bien reconnaître la croix et la tombe de Christ comme formant la limite entre
eux et  le monde !  Nul  homme ne peut  par  la  seule énergie de sa  nature se  placer  sur  ce  terrain-là.  Le
Psalmiste a pu dire : « N’entre pas en jugement avec ton serviteur, car devant toi nul homme vivant ne sera
justifié » (Ps. 143:2). Il en est de même pour ce qui regarde la séparation vraie et effective d’avec le monde.
« Nul homme vivant » ne peut la réaliser. Ce n’est que comme « mort avec Christ », et « ressuscité avec lui
par la foi  en l’opération de Dieu » (Col. 2:12),  que l’on peut  être « justifié » devant  Dieu ou séparé du
monde. Voilà ce que l’on peut appeler « s’éloigner ». Puissent tous ceux qui font profession d’être chrétiens
et  qui  s’appellent  de  ce  nom,  s’éloigner  ainsi !  Alors  leur  lampe  donnerait  une lumière  constante ;  leur
témoignage rendrait un son intelligible ; leur marche serait élevée ; leur expérience riche et profonde ; leur
paix coulerait comme un fleuve ; leurs affections seraient célestes et leurs vêtements purs. Et par-dessus tout,
le nom du Seigneur Jésus serait magnifié en eux, par la puissance du Saint Esprit, selon la volonté de Dieu le
Père.

La troisième objection du Pharaon réclame de notre part une attention toute spéciale. « Et on fit revenir
Moïse et Aaron vers le Pharaon ; et il leur dit : Allez, servez l’Éternel, votre Dieu. Qui sont ceux qui iront ?
Et Moïse dit. Nous irons avec nos jeunes gens et avec nos vieillards, nous irons avec nos fils et avec nos
filles, avec notre menu bétail et avec notre gros bétail ; car nous avons à célébrer une fête à l’Éternel. Et il
leur dit : Que l’Éternel soit ainsi avec vous, comme je vous laisserai aller avec vos petits enfants  ! Regardez,
car le mal est devant vous. Il n’en sera pas ainsi ; allez donc, vous les hommes faits, et servez l’Éternel ; car
c’est là ce que vous avez désiré. Et on les chassa de devant la face du Pharaon » (chap. 10:8-11). Ici encore,
nous voyons que l’Ennemi cherche à porter un coup mortel au témoignage rendu au nom du Dieu d’Israël.
Les  parents  au  désert  et  les  enfants  en  Égypte,  quelle  affreuse  anomalie !  Ce  n’eût  été  qu’une  demi-
délivrance, à la fois inutile pour Israël et déshonorante pour le Dieu d’Israël. Il n’était pas possible qu’il en
fût ainsi. Si les enfants fussent restés en Égypte, on n’aurait pas pu dire des parents qu’ils avaient quitté
l’Égypte, attendu que leurs enfants étaient une partie d’eux-mêmes. Tout ce qu’on aurait pu dire d’eux en
pareil cas, c’est qu’ils servaient en partie l’Éternel et en partie le Pharaon. Mais l’Éternel ne pouvait avoir
aucune part avec le Pharaon, il fallait qu’il eût tout ou rien. C’est ici un principe important pour des parents
chrétiens. Puissions-nous le prendre sérieusement à cœur ! C’est notre heureux privilège de compter sur Dieu
pour nos enfants et de les « élever dans la discipline et sous les avertissements du Seigneur » (Éph. 6:4).
Nous ne devons nous contenter d’aucune autre portion pour nos enfants, que de celle dont nous jouissons
nous-mêmes.

La quatrième et dernière objection du Pharaon se rapportait au gros et au menu bétail. « Et le Pharaon
appela Moïse, et dit : Allez, servez l’Éternel ; seulement que votre menu et votre gros bétail restent ; vos
petits enfants aussi iront avec vous » (chap. 10:24). Avec quelle persévérance Satan disputait à Israël chaque
pouce de terrain de son chemin hors de l’Égypte ! Il cherche premièrement à les faire rester dans le pays ;
ensuite à les faire rester dans le voisinage du pays ; puis à retenir une partie du peuple dans le pays ; et enfin,
quand il ne réussit dans aucune de ces trois tentatives, il cherche à les faire partir sans aucun moyen de servir
l’Éternel. S’il ne peut retenir les serviteurs, il cherche à retenir ce par quoi ils peuvent servir, et à arriver au
même but par ce procédé. S’il ne peut les induire à sacrifier dans le pays, il voudrait les envoyer hors du pays
sans victimes pour les sacrifices.

La réponse de Moïse  à  cette  dernière  objection nous présente  une magnifique exposition des  droits
souverains de l’Éternel sur son peuple et sur tout ce qui lui appartient. « Et Moïse dit : Tu nous donneras
aussi dans nos mains des sacrifices et des holocaustes, et nous les offrirons à l’Éternel, notre Dieu ; nos
troupeaux aussi iront avec nous ; il n’en restera pas un ongle, car nous en prendrons pour servir l’Éternel,
notre Dieu ; et nous ne savons pas comment nous servirons l’Éternel, jusqu’à ce que nous soyons parvenus
là » (chap. 10:25, 26). Ce n’est que quand les enfants de Dieu savent prendre, par une foi simple et enfantine,



la haute position dans laquelle la mort et la résurrection les ont placés, qu’ils peuvent avoir une intelligence
quelque peu exacte des droits de Dieu sur eux. « Nous ne savons pas ce que nous offrirons à l’Éternel jusqu’à
ce que nous soyons parvenus là » ; Israël ne connaissait pas quelles étaient sa responsabilité et les exigences
de Dieu jusqu’à ce qu’il eût fait « le chemin de trois jours ». Il ne pouvait pas connaître ces choses au milieu
de l’atmosphère corrompue de l’Égypte. Il faut que la rédemption soit connue comme un fait accompli, avant
que l’on puisse avoir en aucune manière une idée juste ou complète de la responsabilité. Tout ceci est parfait
et d’une grande beauté. « Si quelqu’un veut faire sa volonté, il connaîtra de la doctrine » (Jean 7:17). Il faut
que, dans la puissance de la mort et de la résurrection, nous soyons complètement hors de l’Égypte  ; alors, et
seulement alors, nous connaîtrons ce qu’est réellement le service du Seigneur. C’est quand, par la foi, nous
prenons place dans ces riches et glorieux parvis, dans lesquels le précieux sang de Christ nous introduit  ;
c’est  quand nous  regardons  autour  de  nous  et  que  nous  contemplons  les  résultats  variés,  excellents  et
merveilleux de l’amour qui nous a rachetés ; c’est quand nous considérons attentivement la personne de
Celui qui nous a introduits dans ce lieu et qui nous a fait don de toutes ces richesses, que nous sommes
pressés de dire avec le poète :

Que mettre aux pieds d’un tel amour ?
Que donner au Seigneur pour sa grâce infinie ?
Ah ! ma vie et mon cœur sont à lui sans retour.

« Il n’en restera pas un ongle » ; ce sont de nobles paroles ! L’Égypte n’est pas le lieu de quoi que ce soit
qui  appartienne aux rachetés de Dieu :  Dieu est  digne de tout ;  « corps,  âme, esprit »,  tout  ce que nous
sommes, tout ce que nous avons lui appartient. « Vous n’êtes pas à vous-mêmes, car vous avez été achetés à
prix » (1 Cor. 6:19, 20) ; et c’est notre heureux privilège de nous consacrer nous-mêmes, avec tout ce que
nous possédons, à Celui auquel nous appartenons et que nous sommes appelés à servir. Il n’y a rien ici d’un
esprit légal. Les paroles : « jusqu’à ce que nous soyons parvenus là », sont notre sauvegarde contre ce mal
affreux. Nous avons fait « le chemin de trois jours », avant qu’un seul mot relatif au sacrifice se soit fait
entendre  ou  ait  pu  être  compris ;  nous  sommes  mis  en  possession  pleine  et  incontestée  de  la  vie  de
résurrection et de la justice éternelle ; nous avons quitté ce pays de mort et de ténèbres ; nous avons été
amenés à Dieu lui-même, en sorte que nous pouvons jouir de lui, dans la puissance de cette vie qu’il nous a
donnée, et dans cette sphère de justice dans laquelle nous avons été placés : servir devient ainsi notre joie. Il
n’y a pas dans le cœur une seule affection dont Dieu ne soit digne ; il n’y a pas, dans tout le troupeau, de
sacrifice trop précieux pour son autel. Plus nous marcherons près de lui et dans une communion intime avec
lui, plus aussi nous estimerons que notre nourriture et notre breuvage sont de faire sa sainte volonté. Le
croyant  considère comme son plus grand privilège,  de servir  le Seigneur.  Il  prend son plaisir  dans tout
exercice et toute manifestation de la nature divine. Il ne marche pas chargé d’un lourd et pénible joug. Son
joug est rompu « à cause de l’onction » (Ésaïe 10:27) ; son fardeau a été ôté pour toujours par le sang de la
croix, tandis que lui-même, il  s’avance « racheté, régénéré et affranchi »,  en vertu de ces consolantes et
encourageantes paroles : « Laisse aller mon peuple » (*)

(*) Nous considérons le contenu du chapitre 11 en connexion avec la sécurité d’Israël, abrité sous le sang
de l’agneau pascal.

1.8 - Chapitre 12
« Et l’Éternel dit à Moïse : Je ferai venir encore une plaie sur le Pharaon et sur l’Égypte après cela il vous

laissera aller d’ici ; lorsqu’il vous laissera aller complètement, il vous chassera tout à fait d’ici » (chap. 11:1).
Il faut encore un coup plus pesant à ce monarque endurci et à son pays, pour l’obliger à laisser aller les
bienheureux objets de la grâce souveraine de l’Éternel.

C’est en vain que l’homme s’endurcit et s’élève contre Dieu ; car certainement Dieu peut briser et réduire
en poudre le cœur le plus dur, et abattre jusque dans la poussière l’esprit le plus hautain. « Il est puissant pour
abaisser ceux qui marchent avec orgueil » (Dan. 4:37). L’homme peut s’imaginer qu’il est quelque chose ; il
peut lever haut la tête dans son fol orgueil, comme s’il était son propre maître. Homme vain  ! combien peu il
connaît sa condition et son caractère véritables ! Il n’est qu’un moyen et un instrument de la méchanceté de
Satan, qui cherche à mettre obstacle aux desseins de Dieu. L’intelligence la plus brillante, le génie le plus
élevé, l’énergie la plus indomptable, à moins qu’ils ne soient sous le gouvernement immédiat de l’Esprit de
Dieu, ne sont qu’autant d’instruments dans la main de Satan pour exécuter ses noirs desseins. Nul homme



n’est son propre maître : il est gouverné ou par Christ ou par Satan. Le roi d’Égypte pouvait se croire un
agent libre ; cependant il n’était qu’un instrument dans les mains d’un autre. Satan était derrière le trône  ; et
en conséquence de ce que le Pharaon s’était appliqué à résister aux desseins de Dieu, il fut judiciairement
livré à l’influence endurcissante et aveuglante du maître qu’il s’était choisi.

Ceci nous explique une expression qui revient fréquemment dans les premiers chapitres de ce livre  : « Et
l’Éternel endurcit le cœur du Pharaon » (chap. 9:12). Il ne peut être profitable pour personne de chercher à
éviter le sens clair et complet de cette solennelle déclaration. Si l’homme repousse la lumière du témoignage
divin, il est judiciairement livré à un endurcissement et à un aveuglement de cœur  ; Dieu l’abandonne à lui-
même ; et alors Satan arrive, qui l’entraîne, tête baissée, dans la perdition. Il y avait abondamment de lumière
pour faire voir au Pharaon l’extravagance et la folie de la voie qu’il poursuivait, en cherchant à retenir ceux
que Dieu lui avait commandé de laisser aller. Mais la véritable inclination de son cœur était d’agir contre
Dieu, c’est pourquoi Dieu l’abandonna à lui-même et fit de lui un monument pour la manifestation de sa
gloire « par toute la terre ». Ceci ne renferme de difficulté que pour ceux dont le désir est de contester avec
Dieu, de « s’élever contre le Tout-Puissant » (Job 15:25) et de ruiner leurs âmes immortelles.

Dieu donne quelquefois aux hommes ce qui est en rapport avec le vrai penchant de leur cœur : « à cause
de cela, Dieu leur envoie une énergie d’erreur pour qu’ils croient au mensonge, afin que tous ceux-là soient
jugés qui n’ont pas cru la vérité, mais qui ont pris plaisir à l’injustice » (2 Thes. 2:11, 12). Si les hommes ne
veulent pas de la vérité quand elle leur est présentée, ils auront certainement un mensonge s’ils ne veulent
pas de Christ,  ils  auront  Satan ;  s’ils  ne veulent  pas du ciel,  ils  auront  l’enfer (*).  L’esprit  d’incrédulité
trouvera-t-il à redire à ceci ? Qu’il commence par prouver que tous ceux qui sont ainsi judiciairement traités
ont pleinement répondu à leur responsabilité ; que le Pharaon, par exemple, pour ce qui le regarde, agit, en
quelque mesure, selon la lumière qu’il possédait ; et ainsi pour tous les autres. Incontestablement, la tâche de
prouver retombe sur ceux qui sont disposés à trouver à redire aux voies de Dieu envers ceux qui rejettent sa
vérité.  L’enfant  de Dieu,  simple  de cœur,  justifiera Dieu dans ses dispensations les plus insondables,  et
encore qu’il ne puisse pas répondre d’une manière satisfaisante aux questions difficiles d’un esprit incrédule,
il trouve son parfait repos dans cette parole : « Le juge de toute la terre ne fera-t-il pas ce qui est juste ? »
(Gen. 18:25). Il y a infiniment plus de sagesse dans cette manière de résoudre une difficulté apparente, que
dans le raisonnement le plus élaboré ; car il est certain qu’un cœur, disposé « à contester contre Dieu » (Rom.
9:20), ne sera pas convaincu par les raisonnements de l’homme.

(*) Il y a une grande différence dans la manière dont Dieu agit envers les païens (Rom. 1) et envers ceux
qui rejettent l’Évangile (2 Thes. 1:2). Quant aux premiers, il est dit : « Et comme ils n’ont pas eu de sens
moral pour garder la connaissance de Dieu, Dieu les a livrés à un esprit réprouvé » ; mais quant aux seconds,
la Parole enseigne que « parce qu’ils n’ont pas reçu l’amour de la vérité pour être sauvés, à cause de cela,
Dieu leur envoie une énergie d’erreur pour qu’ils croient au mensonge, afin que tous ceux-là soient jugés ».
Les païens refusent le témoignage de la création et sont, en conséquence, abandonnés à eux-mêmes. Ceux
qui rejettent l’Évangile repoussent la lumière éclatante qui resplendit de la croix et, partant, une «  énergie
d’erreur » leur sera bientôt envoyée de la part de Dieu. Ceci est bien sérieux pour le temps où nous sommes,
dans lequel il y a tant de lumière et de profession de christianisme.

Toutefois c’est la prérogative de Dieu de répondre à tous les raisonnements orgueilleux de l’homme, et
d’abaisser les superbes imaginations des pensées de l’esprit humain. Il peut imprimer la sentence de mort sur
toute la nature, dans ses formes les plus belles. « Il est réservé aux hommes de mourir une fois » (Héb. 9:27).
Personne ne peut échapper à cette sentence. L’homme peut chercher à couvrir son humiliation par divers
moyens ; à cacher son passage par la vallée de l’ombre de la mort de la manière la plus héroïque ; à donner
aux derniers jours humiliants de sa carrière les noms les plus honorables qu’il puisse imaginer ; à dorer d’une
fausse lumière le lit de mort ; à décorer le convoi funéraire et la tombe d’un semblant de pompe, d’apparat et
de gloire ; à élever sur des restes corrompus un monument splendide, sur lequel sont inscrites les annales de
la honte humaine ; il peut faire tout cela, mais la mort est la mort après tout, et il ne peut la retarder d’un seul
moment, ni la faire être autre chose que ce qu’elle est, savoir « les gages du péché » (Rom. 6:23).

Ces pensées nous ont été suggérées par les premiers versets du chapitre 11: « Encore une plaie ! » Parole
solennelle ! Elle mettait le sceau à l’arrêt de mort prononcé sur les premiers-nés d’Égypte, «  les prémices de



toute, leur vigueur » (Ps. 105:36). « Et Moïse dit : Ainsi dit l’Éternel : Sur le minuit je sortirai au milieu de
l’Égypte et tout premier-né dans le pays d’Égypte mourra, depuis le premier-né du Pharaon, qui est assis sur
son trône, jusqu’au premier-né de la servante qui est derrière la meule, et tout premier-né des bêtes. Et il y
aura un grand cri dans tout le pays d’Égypte, comme il n’y en a pas eu et il n’y en aura jamais de semblable »
(chap. 11:4-6). Telle devait être la plaie finale — la mort dans chaque maison. «  Mais contre tous les fils
d’Israël, depuis l’homme jusqu’aux bêtes, pas un chien ne remuera sa langue ; afin que vous sachiez que
l’Éternel distingue entre les Égyptiens et Israël » (vers. 7). Il n’y a que le Seigneur qui puisse « distinguer »
entre ceux qui sont siens et ceux qui ne le sont pas. Il ne nous appartient pas de dire à qui que ce soit  :
« Tiens-toi loin, ne me touche pas, car je suis saint vis-à-vis de toi » (Ésaïe 65:5) ; ce langage est celui d’un
pharisien. Mais quand « Dieu distingue », il est de notre devoir de nous enquérir en quoi cela consiste, et,
dans le cas qui nous occupe, nous voyons que c’était une simple question de vie ou de mort.  C’est là la
grande différence que fait Dieu. Il tire une ligne de démarcation ; et de l’un des côtés de cette ligne est la
« vie », de l’autre la « mort ». Plusieurs des premiers-nés de l’Égypte ont pu être aussi beaux et avoir les
mêmes attraits que ceux d’Israël, même beaucoup plus ; mais Israël avait la vie et la lumière, fondées sur les
conseils de l’amour d’un Dieu Rédempteur, et établies, comme nous allons le voir, par le sang de l’Agneau.
Voilà quelle était la bienheureuse position d’Israël, tandis que, d’un autre côté, dans toute l’étendue du pays
d’Égypte, depuis le monarque sur le trône jusqu’au serviteur employé à moudre, on ne pouvait voir que la
mort, et n’entendre que le cri amer de l’angoisse arraché par le coup terrible de la verge de l’Éternel. Dieu
peut abattre l’esprit hautain de l’homme ; il peut faire que la colère de l’homme le loue et se ceindre du reste
de la colère (Ps. 76:10). « Et tous ces tiens serviteurs descendront vers moi, et se prosterneront devant moi,
disant : Sors, toi, et tout le peuple qui est à tes pieds. Et après cela je sortirai » (chap. 11:8). Dieu accomplira
ses propres conseils. Il faut que ses desseins de miséricorde s’effectuent à tout prix ; et la confusion de face
sera la part de tous ceux qui s’y opposent. « Célébrez l’Éternel ! car il est bon ; car sa bonté demeure à
toujours ;… qui a frappé l’Égypte en ses premiers-nés, car sa bonté demeure à toujours, et a fait sortir Israël
du milieu d’eux, car sa bonté demeure à toujours, — à main forte et à bras étendu, car sa bonté demeure à
toujours » (Ps. 136:1, 10-12).

« Et l’Éternel parla à Moïse et à Aaron dans le pays d’Égypte, disant : Ce mois-ci sera pour vous le
commencement des mois ; il sera pour vous le premier des mois de l’année » (chap. 12:1, 2). Il y a ici un
changement très intéressant dans l’ordre du temps. L’année commune ou civile suivait son cours ordinaire,
lorsque l’Éternel l’interrompit en vue de son peuple, lui apprenant ainsi, en principe, qu’il devait commencer
une ère nouvelle avec Lui. L’histoire antérieure d’Israël ne devait plus compter désormais  ; la rédemption
devait constituer le premier pas dans la vie réelle.

Ceci nous apprend une vérité bien simple, c’est que la connaissance d’un salut parfait et d’une paix stable
et assurée, par le sang précieux de l’Agneau, place l’homme au milieu d’un nouvel ordre de choses et devient
pour lui le commencement de sa vie avec Dieu. Jusque-là, il est, selon le jugement de Dieu et l’expression
des Écritures, mort dans ses fautes et dans ses péchés, étranger à la vie de Dieu (Éph. 2:1  ; 4:18). Son histoire
tout entière n’est qu’un espace vide, encore que, dans l’estimation de l’homme, elle puisse avoir été une
longue scène de bruyante activité. Tout ce qui captive l’attention de l’homme du monde, les honneurs, les
richesses, les plaisirs, les attraits de la vie, toutes ces choses, considérées à la lumière du jugement de Dieu et
pesées à la balance du sanctuaire, ne sont au fond qu’un vide affreux, un néant, indigne d’occuper une place
dans les récits de l’Esprit Saint. « Qui désobéit au Fils ne verra pas la vie » (Jean 3:36). Les hommes parlent
de jouir de la vie, quand ils se lancent dans la société, quand ils voyagent de côté et d’autre pour voir tout ce
qui se peut voir ; mais ils oublient que le seul moyen réel et véritable de « voir la vie », c’est de « croire au
Fils de Dieu ».

Mais les hommes pensent autrement. Ils s’imaginent que la « vraie vie » prend fin dès qu’un homme
devient chrétien, de fait et en vérité, non pas de nom et de profession extérieure seulement ; tandis que la
parole de Dieu nous apprend que ce n’est qu’alors que nous pouvons voir la vie et goûter le vrai bonheur.
« Celui  qui  a le Fils  a la  vie » (1 Jean 5:12).  Et  encore :  « Bienheureux celui  dont  la  transgression est
pardonnée,  et  dont  le  péché  est  couvert »  (Ps.  32:1).  Nous  ne  pouvons  avoir  la  vie  et  le
bonheur qu’en Christ seul. En dehors de lui tout est mort et misère selon le jugement du ciel, quelles que
soient d’ailleurs les apparences. C’est quand le voile épais de l’incrédulité a été ôté de dessus le cœur, c’est
quand nous pouvons voir, des yeux de la foi, l’Agneau immolé, portant sur le bois maudit le pesant fardeau
de notre culpabilité, que nous entrons dans le sentier de la vie, et que nous participons à la coupe de la
félicité divine. Cette vie commence à la croix et coule jusque dans une éternité de gloire, et la félicité devient
chaque jour plus profonde et plus pure, se rattache chaque jour davantage à Dieu et repose davantage sur
Christ, jusqu’à ce que nous atteignions sa sphère propre, dans la présence de Dieu et de l’Agneau. Chercher



la vie et le bonheur par un autre moyen est un travail bien plus vain que de vouloir « faire des briques sans
paille ».

Il est vrai que l’Ennemi des âmes sait colorer la scène passagère de la vie présente, pour faire croire à
l’homme qu’elle est toute d’or. Il élève plus d’un théâtre de marionnettes, pour exciter le rire d’une multitude
insouciante et légère, qui ne veut pas se souvenir que c’est Satan qui fait mouvoir les fils, et que son but est
d’éloigner les âmes de Christ et de les entraîner dans la perdition éternelle. Il n’y a rien de réel, rien de
solide, rien de satisfaisant qu’en Christ. En dehors de lui, « tout est vanité et poursuite du vent » (Eccl. 2:17).
En  lui  seul  se  trouvent  les  joies  véritables  et  éternelles ;  et  ce  n’est  que  quand  nous  commençons  à
vivre en lui, de lui, avec lui et pour lui que nous commençons à vivre véritablement. « Ce mois-ci sera pour
vous le commencement des mois ; il sera pour vous le premier des mois de l’année ». Le temps passé dans
les fours à briques et près des potées de chair est comme non avenu ; il doit l’être désormais pour Israël, sauf
que le souvenir de ce temps devrait toujours de nouveau servir à ranimer et à rendre plus profond en lui le
sentiment de ce que la grâce divine a accompli en sa faveur.

« Parlez à toute l’assemblée d’Israël,  disant :  Au dixième jour de ce mois, vous prendrez chacun un
agneau par maison de père, un agneau par maison… Vous aurez un agneau sans défaut, mâle, âgé d’un an ;
vous  le  prendrez  d’entre  les  moutons  ou  d’entre  les  chèvres ;  et  vous  le  tiendrez  en  garde  jusqu’au
quatorzième jour de ce mois ;  et  toute la congrégation de l’assemblée d’Israël  l’égorgera entre les deux
soirs » (vers. 3-6). C’est ici la rédemption du peuple fondée sur le sang de l’Agneau, selon le dessein éternel
de Dieu ; nous apprenons ce qui communique à cette rédemption sa divine stabilité. La rédemption n’a point
été en Dieu une pensée seconde : avant que le monde fût, ou Satan, ou le péché ; avant que jamais la voix de
Dieu eût interrompu le silence de l’éternité et appelé les mondes à l’existence, ses grands desseins d’amour
existaient par devers Lui, et ces conseils ne peuvent jamais trouver un fondement suffisamment solide dans
la création. Tous les privilèges, toutes les bénédictions et les gloires de la création reposaient sur l’obéissance
d’une créature, et du moment que celle-ci faillit, tout fut perdu. Mais la tentative que fit Satan de troubler et
de corrompre la création n’a fait qu’ouvrir la voie à la manifestation des desseins plus profonds de Dieu dans
la rédemption.

Cette merveilleuse vérité nous est présentée en type dans le fait que l’agneau était «  tenu en garde depuis
le dixième jusqu’au quatorzième jour ». Cet agneau, incontestablement, était la figure du Christ, ainsi que
l’enseignent expressément les passages suivants : « Car aussi notre Pâque, Christ, a été sacrifiée » (1 Cor.
5:7) ; et : « Sachant que vous avez été rachetés de votre vaine conduite, qui vous avait été enseignée par vos
pères, non par des choses corruptibles, de l’argent ou de l’or, mais par le sang précieux de Christ, comme
d’un agneau sans défaut et sans tache, préconnu dès avant la fondation du monde, mais manifesté à la fin des
temps pour vous » (1 Pierre 1:18-20).

Tous les desseins de Dieu, de toute éternité, avaient rapport à Christ, et aucun effort de l’Ennemi n’a
jamais pu y porter atteinte ; bien au contraire, tous ces efforts n’ont fait que contribuer à la manifestation de
la sagesse insondable et de la fermeté immuable des conseils de Dieu. Si « l’Agneau sans défaut et sans
tache » a été « préconnu dès avant la fondation du monde », assurément la rédemption doit avoir été dans les
pensées de Dieu avant la fondation du monde. Le Dieu bienheureux n’eut pas besoin de combiner un plan, au
moyen duquel il pût remédier au mal terrible que l’Ennemi avait introduit dans la création : non ; il n’eut
qu’à faire sortir, du trésor inexploré de ses merveilleux conseils, la vérité concernant l’Agneau sans tache,
qui avait été préconnu de toute éternité, et qui devait être « manifesté dans les derniers temps pour nous ».

Il n’y avait pas besoin du sang de l’Agneau dans la création, lorsqu’elle sortit toute jeune et fraîche des
mains du Créateur, manifestant, dans chacune de ses phases et de ses parties, l’empreinte admirable de la
main divine, les preuves infaillibles de « sa puissance éternelle et de sa divinité » (Rom. 1:20). Mais quand,
« par un seul homme » (Rom. 5:12), le péché eut été introduit dans le monde, alors fut révélée la pensée plus
profonde, plus parfaite, plus glorieuse de la rédemption par le sang de l’Agneau. Cette merveilleuse vérité
apparut d’abord à travers l’épais nuage qui entourait nos premiers parents, alors qu’ils sortirent du jardin
d’Éden ;  ses rayons commencèrent  à  briller  dans les  types  et  les ombres  de l’économie mosaïque  ;  elle
resplendit sur le monde dans tout son éclat,  alors que « l’Orient d’en haut » (Luc 1:78) apparut dans la
personne de « Dieu manifesté en chair » (1 Tim. 3:16) ; et ses riches et glorieux résultats se réaliseront, alors
que la grande multitude, vêtue de blanc et tenant des palmes à la main, s’assemblera autour du trône de Dieu
et de l’Agneau, et que la création tout entière se reposera sous le sceptre de paix du Fils de David.

Ainsi, l’agneau pris le dixième jour et tenu en garde jusqu’au quatorzième jour, nous présente Christ,
préconnu de Dieu de toute éternité, mais manifesté pour nous dans le temps. Le dessein éternel de Dieu en



Christ devient le fondement de la paix du croyant. Rien moins que cela ne serait suffisant, nous sommes
reportés bien au-delà de la création, au-delà des limites du temps,  au-delà de l’entrée du péché dans le
monde, de tout ce qui pouvait porter atteinte au fondement de notre paix. L’expression de « préconnu dès
avant la fondation du monde », nous reporte en arrière dans les profondeurs insondables de l’éternité, et nous
montre Dieu, formant ses plans d’amour et de rédemption, et les faisant tous reposer sur le sang expiatoire de
son immaculé et  précieux Agneau. Christ  fut toujours la pensée première de Dieu ;  aussi,  dès que Dieu
commence à parler ou à agir, il en prend occasion de présenter en figure Celui qui occupait la place la plus
élevée dans ses conseils et ses affections ; et en poursuivant le courant de l’inspiration, nous voyons que
chaque cérémonie, chaque rite, chaque ordonnance et chaque sacrifice annonçait à l’avance « l’Agneau de
Dieu qui ôte le péché du monde » (Jean 1:29, 36), et aucun d’une manière plus frappante que « la Pâque ».
L’agneau pascal, avec toutes les circonstances qui s’y rattachent, forme l’un des types les plus intéressants et
les plus profondément instructifs de l’Écriture.

Nous avons affaire, dans l’interprétation de ce chapitre 12 de l’Exode, avec une assemblée et un sacrifice.
« Et toute la congrégation de l’assemblée d’Israël l’égorgera entre les deux soirs » (vers. 6). Ce n’est pas tant
un nombre de familles avec plusieurs agneaux (ce qui d’ailleurs est très vrai en soi), qu’une seule assemblée
et un seul agneau. Chaque famille n’était que l’expression locale de l’assemblée tout entière, réunie autour de
l’agneau, comme il en est de l’Église de Christ tout entière, rassemblée par le Saint Esprit au nom de Jésus,
de laquelle chaque assemblée particulière, quelque part qu’elle se réunisse, devait être l’expression locale.

« Et ils prendront de son sang, et en mettront sur les deux poteaux et sur le linteau de la porte, aux
maisons dans lesquelles ils le mangeront, et ils en mangeront la chair cette nuit-là ; ils la mangeront rôtie au
feu, avec des pains sans levain, et des herbes amères. Vous n’en mangerez pas qui soit à demi-cuit, ou qui ait
été cuit dans l’eau, mais rôti au feu : la tête, et les jambes, et l’intérieur » (vers. 7-9). L’agneau pascal se
présente à nous sous deux aspects différents, savoir, comme fondement de la paix et comme centre d’unité.
Le sang sur le linteau assurait la paix à Israël. « Et je verrai le sang, et je passerai par-dessus vous » (vers.
13). Il ne fallait rien autre que l’application du sang d’aspersion, pour qu’on pût jouir d’une paix assurée,
relativement à l’ange destructeur. La mort avait son œuvre à faire dans toutes les maisons du pays d’Égypte.
« Il est réservé aux hommes de mourir une fois » (Héb. 9:27). Mais Dieu, dans sa grande miséricorde, trouva
pour Israël un substitut sans tache, sur lequel la sentence de mort fut exécutée. Les exigences de la gloire de
Dieu et le besoin d’Israël trouvèrent ainsi dans une seule et même chose, savoir dans le sang de l’agneau, ce
qui, également, les satisfaisait. Le sang au dehors disait que tout était parfaitement réglé, puisque c’était Dieu
qui était intervenu ; et par conséquent une parfaite paix régnait au dedans. L’ombre d’un doute dans le cœur
d’un Israélite aurait été un déshonneur jeté sur le divin fondement de la paix, savoir le sang de propitiation.

Sans doute, chacun de ceux qui étaient au-dedans de la porte aspergée de sang devait nécessairement
sentir  que,  s’il  avait  dû  recevoir  la  juste  rétribution  de  ses  péchés,  l’épée  du  destructeur  l’eût  bien
certainement frappé ; mais l’agneau avait subi, à sa place, le traitement qu’il avait mérité. C’était là le solide
fondement de sa paix. Le jugement qui lui revenait était tombé sur une victime préordonnée de Dieu ; et,
croyant cela, il pouvait manger en paix dans l’intérieur de la maison. Un seul doute aurait  fait l’Éternel
menteur, car il avait dit : « Je verrai le sang, et je passerai par-dessus vous ». Cela suffisait. Il ne s’agissait
pas de mérite personnel ; le moi était absolument hors de question. Tous ceux qui étaient abrités par le sang
étaient en sûreté. Ils n’étaient pas seulement en état d’être sauvés ; — ils étaient sauvés. Ils n’en étaient pas à
espérer qu’ils seraient sauvés, ou à prier qu’ils le fussent ; ils savaient, comme un fait avéré, qu’ils l’étaient,
sur l’autorité de cette parole qui demeurera de génération en génération. En outre, ils n’étaient pas en partie
sauvés et en partie exposés au jugement, ils étaient complètement sauvés. Le sang de l’agneau et la parole de
l’Éternel constituaient le fondement de la paix d’Israël dans cette nuit terrible, dans laquelle la mort frappa
les premiers-nés de l’Égypte. Si un seul cheveu d’une tête israélite eût pu être touché, ce fait aurait démenti
la parole de l’Éternel, et déclaré inutile le sang de l’agneau.

Il est très important d’avoir une intelligence claire de ce qui constitue le fondement de la paix du pécheur,
dans la présence de Dieu.  On associe tant  de choses à l’œuvre accomplie de Christ,  que les âmes sont
plongées dans l’incertitude et l’obscurité quant à leur acceptation. Elles ne discernent pas le caractère absolu
de la rédemption par le sang de Christ, dans son application à elles-mêmes. Elles semblent ignorer que le
plein pardon des péchés repose sur le simple fait qu’une expiation parfaite a été accomplie, fait attesté à la
vue de toute intelligence créée, par la résurrection d’entre les morts du garant des pécheurs. Elles savent qu’il
n’y a pas d’autre moyen d’être sauvé que le sang de la croix, mais les démons le savent aussi et cela ne leur
profite de rien. Ce qu’elles ne savent pas, et ce dont nous avons besoin, c’est de savoir que  nous sommes



sauvés. L’Israélite ne savait pas seulement que le sang était une sauvegarde, il savait que  lui était en sécurité.
Et pourquoi ? Était-ce en vertu de quelque chose qu’il eût fait, ou senti, ou pensé  ? Nullement, mais parce
que Dieu avait dit : « Je verrai le sang et je passerai par-dessus vous ». Il se reposait sur le témoignage de
Dieu ; il croyait ce que Dieu avait dit, parce que Dieu l’avait dit « il scellait que Dieu est vrai » (Jean 3:33).

Remarquez,  cher  lecteur,  que ce  n’était  pas  sur  ses  propres  pensées,  sur  ses  sentiments,  ou sur  ses
expériences relativement au sang que l’Israélite se reposait. C’eût été se reposer sur un misérable fondement
de  sable.  Ses  pensées  et  ses  sentiments  pouvaient  être  profonds  ou  superficiels ;  mais,  profonds  ou
superficiels,  ils  n’avaient  rien  à  faire  avec  le  fondement  de  sa  paix.  Dieu  n’avait  pas  dit  :
« Quand vous verrez le sang et que vous l’estimerez comme il doit être estimé, je passerai par-dessus vous ».
Cela  eût  suffi  pour  plonger  l’Israélite  dans  un  profond  désespoir  quant  à  lui-même,  attendu  qu’il  est
impossible à l’esprit humain de jamais apprécier suffisamment le précieux sang de l’agneau. Ce qui donnait
la paix, c’était le fait que l’œil de l’Éternel reposait sur le sang, et l’Israélite savait que  Lui l’estimait à sa
valeur. « Je verrai le sang ! » C’est là ce qui tranquillisait le cœur. Le sang était en dehors, sur le linteau de la
porte, et l’Israélite qui était en dedans ne pouvait pas le voir : mais Dieu voyait le sang, et cela suffisait
parfaitement.

L’application de ce qui précède à la question de la paix d’un pécheur est bien simple. Le Seigneur Jésus
ayant répandu son sang précieux, en expiation parfaite pour le péché, a porté ce sang dans la présence de
Dieu, et là en a fait l’aspersion ; et le témoignage de Dieu assure au pécheur qui croit, que toutes choses ont
été réglées en sa faveur, — réglées, non par l’estimation qu’il fait du sang, mais par le sang lui-même, qui a
une si  haute  valeur  aux yeux de Dieu,  que,  à  cause de ce  sang,  et  de  lui  seul,  Dieu peut  avec justice
pardonner  tout  péché,  et  recevoir  le pécheur comme parfaitement juste en Christ.  Comment un homme
pourrait-il jouir d’une paix solide, si sa paix dépendait de l’estimation qu’il fait du sang ? L’estimation la
plus haute que l’esprit humain puisse faire du sang, ne sera jamais qu’infiniment au-dessous de sa divine
valeur ; si donc notre paix devait dépendre de notre juste appréciation de ce qu’il vaut, nous ne pourrions pas
plus jouir d’une paix solide et assurée que si nous cherchions cette paix par des « œuvres de loi » (Rom.
9:32 ; Gal. 2:16 ; 3:10). Il faut qu’il y ait un fondement de paix suffisant dans le sang seul, autrement nous
n’aurons jamais la paix. Mêler à ce sang l’estimation que nous en faisons, c’est renverser tout l’édifice du
christianisme,  aussi  effectivement  que si  nous conduisions le  pécheur  au pied du Sinaï,  et  que nous le
placions sous une alliance d’œuvres. Ou bien le sacrifice de Christ est suffisant, ou bien il ne l’est pas. S’il
est suffisant, pourquoi ces doutes et ces craintes ? Par les paroles de nos lèvres, nous déclarons que l’œuvre
est accomplie, mais les doutes et les craintes du cœur disent qu’elle ne l’est pas. Tous ceux qui doutent de
leur pardon parfait  et  éternel nient,  pour autant qu’il  s’agit  d’eux, l’accomplissement et la perfection du
sacrifice de Christ.

Mais il y a un grand nombre de personnes qui reculeraient à l’idée de mettre en doute, ouvertement et de
propos délibéré, l’efficace du sacrifice de Christ, et qui, néanmoins, ne jouissent pas d’une paix assurée. Ces
personnes-là  se  disent  convaincues  que  le  sang  de  Christ  suffit  parfaitement  aux  besoins  du
pécheur, si seulement elles étaient sûres d’avoir une part dans ce sang ; si seulement elles avaient la véritable
foi. Beaucoup d’âmes pieuses se trouvent dans cette triste condition. Elles sont occupées de leur foi et de
leurs sentiments, au lieu d’être occupées du sang de Christ et de la parole de Dieu ; en d’autres termes, elles
regardent au-dedans d’elles-mêmes, au lieu de regarder en dehors, à Christ. Ce n’est pas là la foi ; et par
conséquent elles n’ont point de paix. L’Israélite abrité sous l’aspersion du sang pourrait enseigner à ces âmes
une leçon très  opportune.  Il  n’était  pas sauvé,  lui,  par  la valeur  qu’il  attachait  lui-même au sang,  mais
simplement par le sang. Sans doute, il appréciait le sang, comme aussi il a dû avoir des pensées à l’égard de
ce sang ; mais Dieu n’avait pas dit : « Quand je verrai l’appréciation que vous faites du sang, je passerai par-
dessus vous », mais : « je verrai le sang, et je passerai par-dessus vous ». Le sang, avec sa valeur et sa divine
efficacité, était placé devant Israël ; et si le peuple eût voulu placer, ne fût-ce qu’un morceau de pain sans
levain, à côté du sang, comme fondement de sécurité, il aurait fait Dieu menteur, et nié la parfaite suffisance
de son remède.

Nous sommes toujours portés à chercher en nous-mêmes ou dans ce qui vient de nous, quelque chose qui
puisse  constituer,  avec le  sang de Christ,  le  fondement  de notre  paix.  Il  existe  sur  ce  point  vital,  chez
beaucoup de chrétiens, un bien fâcheux manque de clarté et d’intelligence, comme le démontrent les doutes
et les craintes, dont un si grand nombre d’entre eux sont tourmentés. Nous sommes enclins à regarder le fruit
de l’Esprit en nous, plutôt que l’œuvre de Christ pour nous, comme le fondement de notre paix. Nous aurons
l’occasion de voir bientôt quelle est la place qu’occupe l’œuvre du Saint Esprit dans le christianisme ; mais
jamais cette œuvre n’est présentée dans l’Écriture, comme étant ce sur quoi notre paix repose. Le Saint Esprit
n’a pas fait la paix ; mais Christ l’a faite ; il n’est pas dit que le Saint Esprit soit notre paix, mais il est dit que
Christ est notre paix ; Dieu n’a pas envoyé prêcher « la paix par le Saint Esprit », mais « la paix par Jésus



Christ »  (comp.  Act.  10:36 ;  Éph.  2:14,  17 ;  Col.  1:20).  On ne peut  saisir  avec trop de simplicité  cette
distinction importante. C’est par le sang de Christ que nous avons la paix, une justification parfaite, la justice
divine ; c’est lui qui purifie la conscience, lui qui nous introduit dans le Saint des Saints, qui fait que Dieu est
juste en recevant le pécheur qui croit, et lui qui nous donne droit à toutes les joies, à tous les honneurs, à
toutes les gloires du ciel (voyez Rom. 3:24-26 ; 5:9 ; Éph. 2:13-18 ; Col. 1:20-22 ; Héb. 9:14 ; 10:19 ; 1
Pierre 1:19 ; 2:24 ; 1 Jean 1:7 ; Apoc. 7:14-17).

On ne pensera pas, je l’espère bien, qu’en cherchant à exposer quelle est,  devant Dieu, la valeur du
précieux  sang  de  Christ,  je  veuille  écrire  un  seul  mot  qui  puisse  paraître  amoindrir  l’importance  des
opérations de l’Esprit. À Dieu ne plaise ! Le Saint Esprit révèle Christ, nous fait connaître Christ, nous fait
jouir de Lui, et nous nourrit de Lui ; il rend témoignage à Christ, il prend les choses de Christ et nous les
communique. C’est lui qui est la puissance de la communion, le sceau, le témoin, les arrhes, l’onction. En un
mot, les opérations bénies de l’Esprit sont absolument essentielles. Sans lui, nous ne pouvons ni voir, ni
entendre, ni sentir, ni expérimenter, ni manifester quoi que ce soit de Christ, ni en jouir. La doctrine des
opérations de l’Esprit est clairement exposée dans l’Écriture, elle est comprise et reçue par tout chrétien
fidèle et bien enseigné.

Cependant, et malgré tout cela, l’œuvre de l’Esprit n’est pas le fondement de la paix ; si elle l’était, nous
ne pourrions pas avoir de paix solide et assurée avant la venue de Christ, attendu que l’œuvre de l’Esprit,
dans l’Église, ne sera, à proprement parler, achevée qu’alors. L’Esprit poursuit son œuvre dans le croyant. Il
« intercède par des soupirs inexprimables » (Rom. 8:26) ; il travaille pour nous faire parvenir à la stature à
laquelle nous avons été destinés, savoir à une parfaite conformité, en toutes choses, à l’image du «  Fils » ; il
est l’unique auteur de tout bon désir, de toute aspiration sainte, de toute affection pure, de toute expérience
divine, de toute conviction saine, mais il est clair que son œuvre en nous ne sera complète, que lorsque nous
aurons quitté la scène présente de ce monde pour prendre place avec Christ dans la gloire, tout comme le
serviteur d’Abraham n’eut achevé son œuvre pour ce qui concernait Rebecca que lorsqu’il l’eut présentée à
Isaac.

Il n’en est pas de même de l’œuvre de Christ pour nous. Elle est absolument et éternellement complète.
Christ  a  pu  dire :  « J’ai  achevé  l’œuvre  que  tu  m’as  donnée  à  faire »  (Jean  17:4).  Et  encore :  « C’est
accompli ! » (Jean 19:30). Mais le Saint Esprit ne peut pas dire encore qu’il ait fini son œuvre. Comme le
vrai  Vicaire  de  Christ  sur  la  terre,  il  travaille  encore  au  milieu  des  diverses  influences  hostiles  qui
environnent la sphère de ses opérations ; il travaille dans le cœur des enfants de Dieu pour les faire parvenir,
d’une manière expérimentale et pratique, à la hauteur du modèle à l’image duquel ils doivent être rendus
conformes. Mais jamais il ne conduit une âme à faire dépendre sa paix dans la présence de Dieu de l’œuvre
qu’il  opère en elle. La mission du Saint Esprit  est de parler de Jésus ; il ne parle pas de lui-même. « Il
prendra  de  ce  qui  est  à  moi,  dit  Christ,  et  vous  l’annoncera »  (Jean  16:14).  Si  donc  ce  n’est  que  par
l’enseignement de l’Esprit que l’on peut comprendre le vrai fondement de la paix, et si l’Esprit ne parle
jamais de lui-même, il est évident qu’il ne peut présenter que l’œuvre de Christ comme le fondement sur
lequel  l’âme doit  s’appuyer  pour toujours ;  bien plus,  c’est  en vertu de cette œuvre que l’Esprit  fait  sa
demeure et accomplit ses merveilleuses opérations dans le cœur du croyant. Il n’est pas notre titre, bien que
ce soit lui qui nous le révèle, et nous rend capables de le comprendre et d’en jouir.

Ainsi l’agneau pascal, comme fondement de la paix d’Israël, est un type remarquable et magnifique de
Christ, comme fondement de la paix du croyant. Il n’y avait rien à ajouter au sang sur le linteau, et il n’y a
rien non plus à ajouter au sang sur le propitiatoire. Le « pain sans levain » et « les herbes amères » étaient
nécessaires ; mais ils ne formaient pas le fondement de la paix, ni en tout,  ni en partie.  Ils étaient pour
l’intérieur de la maison, constituaient les signes caractéristiques de la communion dans cette maison ; mais le
sang de l’agneau était le fondement de tout. Il sauvait les Israélites de la mort et les introduisait dans une
scène de vie, de lumière et de paix. Il formait le lien entre Dieu et son peuple racheté. En tant que peuple en
relation  avec  Dieu  sur  le  fondement  d’une  rédemption  accomplie,  c’était  pour  les  Israélites  un  grand
privilège que d’être placés sous certaines responsabilités ; mais ces responsabilités ne formaient pas le lien,
elles ne faisaient qu’en découler.

Je désire aussi rappeler à mon lecteur que la vie d’obéissance de Christ n’est pas présentée dans l’Écriture
comme la cause qui nous procure le pardon ; c’est la mort de Christ sur la croix qui ouvrit un libre cours à
l’amour. Si Christ eût continué jusqu’à maintenant à parcourir les villes d’Israël, « faisant du bien » (Act.
10:38), le voile du temple serait encore entier et fermerait à l’adorateur le libre accès auprès de Dieu. Ce fut
la mort de Christ qui déchira « ce voile mystérieux » depuis le haut jusqu’en bas (Marc 15:38). C’est par ses
« meurtrissures » et non par sa vie d’obéissance, que nous avons la guérison (Ésa. 53:5 ; 1 Pierre 2:24) ; et
ces  « meurtrissures »,  c’est  sur  la  croix  qu’il  les  a  endurées,  nulle  part  ailleurs.  Ses  propres  paroles,



prononcées durant le cours de sa vie bénie, suffisent parfaitement pour nous faire comprendre le sens du
passage où il  dit :  « J’ai  à être baptisé  d’un baptême, et  combien suis-je  à l’étroit  jusqu’à  ce qu’il  soit
accompli » (Luc 12:50). À quoi se rapporte cette déclaration, si ce n’est à sa mort sur la croix, qui était
l’accomplissement de son baptême et qui ouvrait à son amour un chemin par lequel il pouvait, avec justice,
couler librement vers les coupables fils d’Adam ? Puis il dit encore : « À moins que le grain de blé, tombant
en terre, ne meure, il demeure seul » (Jean 12:24). Il était, Lui, ce précieux « grain de blé », et il serait pour
toujours resté « seul », quoiqu’il ait été fait chair, si, par sa mort sur le bois maudit, il n’eût écarté tout ce qui
aurait pu empêcher l’union de son peuple avec lui dans la résurrection. « S’il meurt, il porte beaucoup de
fruit ».

Mon lecteur  ne  peut  pas  méditer  avec trop  de  soin  ce  sujet  infiniment  sérieux et  important.  Il  est,
relativement  à  cette  question,  deux points  dont  il  faut  toujours  se  souvenir,  savoir :  qu’il  n’y avait  pas
d’union  possible  avec  Christ  autrement  que  dans  la  résurrection ;  et  que  Christ  n’a  souffert  pour  les
péchés que sur la croix. Il ne faut pas nous imaginer que Christ nous ait unis à lui-même par l’incarnation ;
cela était impossible. Comment notre chair de péché aurait-elle pu être unie de cette manière ? Il fallait que
le corps du péché fût détruit par la mort ; il fallait que le péché fût ôté : la gloire de Dieu l’exigeait, et que
toute la puissance de l’Ennemi fût abolie. Comment tout cela pouvait-il être accompli, si ce n’est par la
soumission de l’Agneau de Dieu, précieux et sans tache, à la mort de la croix ? « Il convenait pour lui, à
cause de qui  sont  toutes choses… que,  amenant  plusieurs fils  à la gloire,  il  consommât le chef de leur
salut par  des  souffrances »  (Héb.  2:10).  « Voici,  je  chasse  des  démons  et  j’accomplis  des  guérisons
aujourd’hui et demain, et le troisième jour je suis consommé » (Luc 13:32). Les expressions « consommer »
et « consommé », dans les passages ci-dessus, ne se rapportent pas à Christ dans sa propre personne d’une
manière abstraite, car il était parfait de toute éternité comme Fils de Dieu, et quant à son humanité, il était
également  absolument  parfait.  Mais,  comme « chef  du salut »,  comme « amenant  plusieurs  enfants  à  la
gloire », comme « portant beaucoup de fruit », comme s’associant un peuple racheté, il fallut qu’il atteignît le
« troisième jour » pour qu’il fût « consommé ». Il descendit tout seul dans « le puits de la destruction et le
bourbier fangeux » ; mais aussitôt il posa son « pied sur le roc » de la résurrection et s’associa « plusieurs
fils » (Ps. 40:1-3). Il combattit seul dans la bataille ; mais, en puissant vainqueur, il distribue à ceux qui
l’entourent le riche butin, fruit de sa victoire, afin que nous le recueillions et que nous en jouissions pour
toujours.

Il ne faut pas non plus envisager la croix de Christ comme n’étant qu’une circonstance dans une vie de
souffrance expiatoire pour le péché. La croix fut le grand et seul acte de souffrance expiatoire pour le péché.
« Lui-même a porté nos péchés en son corps sur le bois » (1 Pierre 2:24) ; il ne les a portés nulle part ailleurs.
Il ne les a portés ni dans la crèche, ni au désert, ni dans le jardin, mais uniquement « sur le bois ». Il n’eut
jamais rien à faire avec le péché, sous ce rapport-là, sauf à la croix ; et, sur la croix, il baissa la tête et laissa
sa vie, sous le poids des péchés accumulés de son peuple. Jamais non plus, il ne souffrit de la main de
l’Éternel ailleurs que sur la croix ; mais, là, l’Éternel lui cacha sa face, parce qu’il était « fait péché » (2 Cor.
5:21).

Cette succession de pensées, et les divers passages dont elles découlent, aideront peut-être le lecteur à
saisir plus complètement la divine puissance de ces paroles : « Quand je verrai le sang, je passerai par-dessus
vous ». Il fallait, sans aucun doute, que l’agneau fût sans tache, pour qu’il pût supporter le saint regard de
l’Éternel. Mais si le sang n’eût pas été répandu, l’Éternel n’aurait pas pu passer par-dessus le peuple, car
« sans effusion de sang, il n’y a pas de rémission » (Héb. 9:22). Nous méditerons ce sujet, Dieu voulant,
d’une manière plus complète dans les types du Lévitique ; il mérite l’attention sérieuse de tous ceux qui
aiment notre Seigneur Jésus Christ en sincérité.

Envisageons maintenant la Pâque sous son second point de vue, c’est-à-dire, comme le centre autour
duquel l’assemblée était réunie, dans une paisible, sainte et heureuse communion. Israël, sauvé par le sang,
était  une chose ; et  Israël,  mangeant l’agneau, en était  une autre toute différente. Les Israélites n’étaient
sauvés que par le sang, mais l’objet autour duquel ils étaient rassemblés était évidemment l’agneau rôti. Ceci
n’est nullement une distinction arbitraire. Le sang de l’agneau constitue à la fois le fondement de notre
relation avec Dieu, et de notre relation les uns avec les autres. C’est comme étant ceux qui sont lavés dans ce
sang que nous sommes amenés à Dieu et les uns aux autres. En dehors de l’expiation parfaite de Christ, il ne
peut y avoir aucune communion, soit avec Dieu, soit avec l’assemblée de Dieu. Toutefois, c’est autour d’un
Christ vivant dans le ciel, que les croyants sont rassemblés par le Saint Esprit. C’est à un Chef vivant que
nous sommes unis, à une « pierre vivante » que nous sommes venus (1 Pierre 2:4). Il est notre centre. Ayant
trouvé la paix, par son sang, nous le reconnaissons comme notre grand centre de rassemblement et comme le
lien qui nous unit. « Là où deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis là au milieu d’eux » (Matt.



18:20). Le Saint Esprit seul est celui qui rassemble ; Christ lui-même est le seul objet autour duquel nous
sommes  rassemblés ;  et  notre  assemblée,  ainsi  réunie,  doit  être  caractérisée  par  la  sainteté,  afin  que  le
Seigneur  notre Dieu puisse habiter  au milieu de nous.  Le Saint  Esprit  ne peut  rassembler qu’autour  de
Christ ; il ne peut pas rassembler autour d’un système, d’un nom, d’une doctrine, ou d’une ordonnance. Il
rassemble autour d’une personne, et cette personne est Christ glorifié dans le ciel. Ce fait doit communiquer
un caractère particulier à l’assemblée de Dieu. Les hommes peuvent s’associer sur un fondement, autour
d’un centre, ou en vue d’un objet de leur choix ; mais quand c’est le Saint Esprit qui associe, il le fait sur le
fondement d’une rédemption accomplie, autour de la personne de Christ, et afin d’édifier pour Dieu une
sainte habitation (1 Cor. 3:16, 17 ; Éph. 2:21, 22 ; 1 Pierre 2:4, 5).

Nous avons à  considérer maintenant,  en détail,  les  principes que nous présente la fête  de la  Pâque.
L’assemblée d’Israël, abritée sous le sang, devait être organisée par l’Éternel d’une manière qui fût digne de
Lui-même. Pour mettre à l’abri du jugement, comme nous l’avons déjà vu, il ne fallait rien autre que le sang ;
mais dans la communion qui découlait de la sécurité que procurait le sang, il fallait d’autres choses, et des
choses qui ne pouvaient être négligées impunément.

Et d’abord, nous lisons : « Ils en mangeront la chair cette nuit-là ; ils la mangeront rôtie au feu avec des
pains sans levain, et des herbes amères. Vous n’en mangerez pas qui soit à demi cuit ou qui ait été cuit dans
l’eau,  mais  rôti  au  feu :  la  tête,  et  les  jambes,  et  l’intérieur »  (vers.  8,  9).  L’agneau,  autour  duquel  la
congrégation était rassemblée, et qu’ils mangeaient en faisant la fête, était un agneau rôti, un agneau qui
avait passé sous l’action du feu. En ceci nous voyons « notre Pâque, Christ » (1 Cor. 5:7), s’exposant Lui-
même à l’action du feu de la sainteté et du jugement de Dieu, qui trouvèrent en Lui un objet parfait. Il a pu
dire : « Tu as sondé mon cœur, tu m’as visité de nuit ; tu m’as éprouvé au creuset, tu n’as rien trouvé ; ma
pensée ne va pas au-delà de ma parole » (Ps. 17:3). Tout en Lui a été parfait ; le feu l’éprouva, et il n’y eut
point  d’écume. « La tête,  les jambes et l’intérieur »,  c’est-à-dire le siège de son intelligence,  sa marche
extérieure avec toutes les affections dont elle découlait, tout fut soumis à l’action du feu, et tout fut trouvé
entièrement  parfait.  La  manière  dont  on  devait  rôtir  l’agneau était  très  significative,  comme l’est  aussi
chaque détail dans les ordonnances de Dieu.

« Vous n’en mangerez pas qui soit à demi cuit ou qui ait été cuit dans l’eau ». Si l’agneau eût été mangé
de cette manière, il n’eût pas été l’expression de la grande et précieuse vérité que, dans l’intention de Dieu, il
devait  préfigurer,  savoir  que notre Agneau pascal  a dû endurer sur la croix le feu de la juste colère de
l’Éternel. Nous ne sommes pas seulement sous la protection éternelle du sang de l’Agneau, mais par la foi
nous nous nourrissons de la personne de l’Agneau. Beaucoup d’entre nous sont en défaut à cet égard. Nous
sommes portés à nous contenter d’être sauvés par l’œuvre que Christ  a accomplie pour nous, sans nous
maintenir dans une sainte communion avec lui. Son cœur aimant ne pouvait pas se contenter de cela. Il nous
a approchés de lui, afin que nous puissions jouir de lui, nous nourrir de lui et nous réjouir en lui  ! Il se
présente à nous comme celui qui a enduré, dans toute sa rigueur, le feu intense de la colère de Dieu, afin qu’il
fût, sous ce caractère merveilleux, l’aliment de nos âmes rachetées.

Mais comment cet agneau devait-il être mangé ? « Avec des pains sans levain et des herbes amères ». Le
levain  est  partout,  dans  l’Écriture,  l’emblème  du  mal.  Jamais,  ni  dans  l’Ancien,  ni  dans  le  Nouveau
Testament, il ne représente quoi que ce soit de pur, de saint ou de bon. Ainsi, dans ce chapitre, « la fête des
pains sans levain » est le type de la séparation pratique d’avec le mal, séparation qui résulte du fait que nous
sommes  lavés  de  nos  péchés  dans  le  sang de  l’Agneau,  et  qui  est  l’accompagnement  nécessaire  de  la
communion à ses souffrances. Il n’y a que le pain complètement dépourvu de levain qui soit compatible avec
l’agneau rôti : la plus petite quantité de ce qui était le type exprès du mal aurait détruit le caractère moral de
l’ordonnance tout entière. Comment pourrions-nous unir un mal quelconque à notre communion avec un
Christ souffrant ? C’est impossible. Tous ceux qui saisissent, par la puissance du Saint Esprit, la signification
de la croix, ôteront certainement aussi, par cette même puissance, tout levain du milieu d’eux. «  Car aussi
notre Pâque, Christ, a été sacrifiée : c’est pourquoi célébrons la fête, non avec du vieux levain, ni avec un
levain de malice et de méchanceté, mais avec des pains sans levain de sincérité et de vérité  » (1 Cor. 5:7, 8).
La fête dont il est question dans ce passage est celle qui, dans la vie et la conduite de l’Église, correspond à
la fête des pains sans levain. Cette dernière durait « sept jours » ; et l’Église, collectivement, et le chrétien,
individuellement,  sont  appelés à marcher dans la sainteté pratique,  pendant les sept  jours,  ou la période
entière de leur course ici-bas ; et cela comme résultat direct de ce fait, qu’ils sont lavés dans le sang et ont
communion avec les souffrances de Christ.



Ce n’était  pas  afin  d’être  sauvé  que  l’Israélite  ôtait  le  levain,  mais  parce  qu’il  était  sauvé ;  et  s’il
négligeait d’ôter le levain, cette faute, toute grave qu’elle fût, ne mettait pas en question la sécurité par le
sang, mais simplement sa communion avec l’autel et avec l’assemblée. « Pendant sept jours il ne se trouvera
point de levain dans vos maisons ; car quiconque mangera de ce qui est levé, cette âme-là sera retranchée de
l’assemblée d’Israël, étranger ou Israélite de naissance » (vers. 19). Le retranchement de l’assemblée, pour
un Israélite,  répond précisément à la suspension de la communion pour un chrétien, quand il  se permet
quelque chose qui est contraire à la sainteté de la présence divine. Dieu ne peut pas tolérer le mal. Une seule
pensée impure interrompt la communion de l’âme ; et aussi longtemps que la souillure, contractée par cette
pensée,  n’a  pas  été  ôtée  par  la  confession,  fondée sur  l’intercession de Christ,  il  est  impossible  que la
communion soit rétablie (voyez 1 Jean 1:5-10 ; comp. Ps. 32:3-5). Le chrétien dont le cœur est droit  se
réjouit de ce qu’il en est ainsi. Il peut toujours « célébrer la mémoire de la sainteté de Dieu » (Ps. 30:4 ;
97:12). Il ne voudrait pas, s’il le pouvait, diminuer la mesure de la sainteté, pas même de l’épaisseur d’un
cheveu. C’est pour lui une grande joie que de marcher dans la compagnie de quelqu’un qui ne peut pas, pour
un seul moment, supporter le contact du plus petit atome de « levain ».

Que Dieu en soit béni, nous savons que rien ne peut rompre le lien qui unit à lui le vrai croyant. Nous
sommes « sauvés par l’Éternel », non d’un salut conditionnel, mais « d’un salut éternel » (Ésaïe 45:17). Mais
le salut et la communion ne sont pas une même chose. Il y a beaucoup de personnes sauvées qui ne le savent
pas, et il y en a beaucoup aussi qui n’en jouissent pas. Il est impossible que je sois heureux sous l’abri d’un
linteau aspergé de sang, s’il y a du levain dans ma demeure. C’est là un axiome dans la vie divine. Puisse-t-il
être écrit  dans nos cœurs !  Bien qu’elle ne soit  pas le fondement de notre salut,  la  sainteté pratique est
intimement unie à la jouissance du salut. Ce n’est pas par le pain sans levain qu’un Israélite était sauvé, mais
par le sang ; néanmoins, le pain levé l’aurait privé de la communion. Et, pour ce qui concerne le chrétien, il
n’est pas sauvé par sa sainteté pratique, mais par le sang ; cependant, s’il se permet le mal, en pensée, en
parole ou en action, il n’aura aucune vraie jouissance du salut, aucune vraie communion avec la personne de
l’Agneau.

Dans ce fait, je n’en doute pas, gît le secret d’une bonne partie de la stérilité spirituelle et du défaut de
vraie et constante paix que l’on rencontre parmi les enfants de Dieu. Ils ne pratiquent pas la sainteté, ils ne
gardent pas « la fête des pains sans levain » (Exode 33:15). Le sang est sur le linteau ; mais le levain, dans
leurs maisons, les empêche de jouir de la sécurité que procure le sang. La sanction que nous donnons au mal
détruit notre communion, bien qu’elle ne rompe pas le lien qui unit nos âmes éternellement à Dieu. Ceux qui
appartiennent à l’assemblée de Dieu doivent être saints ; ils ont non seulement été délivrés de la coulpe et des
conséquences du péché, mais encore de la pratique, de la puissance et de l’amour du péché. Le fait même
qu’Israël était délivré par le sang de l’Agneau pascal, lui imposait la responsabilité d’ôter du milieu de lui le
levain. Les Israélites ne pouvaient pas dire, selon le langage effrayant de l’antinomien [Bibliquest : gens qui
ne se soumettent à aucune loi] « À présent que nous sommes sauvés, nous pouvons nous conduire comme
bon nous semble ». En aucune manière ! S’ils étaient sauvés par grâce, ils l’étaient pour la sainteté. Une
âme qui peut se prévaloir de la gratuité de la grâce divine et de la perfection de la rédemption qui est en Jésus
Christ pour « demeurer dans le péché » (Rom. 6:1), montre clairement par là qu’elle ne comprend ni la grâce,
ni la rédemption.

La grâce ne sauve pas seulement l’âme d’un salut éternel, mais encore lui communique une nature qui
prend plaisir à tout ce qui est de Dieu, parce qu’elle est divine. Nous sommes rendus participants de la nature
divine, qui ne peut pas pécher, parce qu’elle est née de Dieu (Jean 1:13 ; 3:3, 5 ; 2 Pierre 1:4 ; 1 Jean 3:9 ;
5:18). Marcher dans la puissance de cette nature, c’est en réalité « garder » la fête des pains sans levain. Il
n’y a ni « vieux levain », ni « levain de malice et de méchanceté » (1 Cor. 5:8) dans la nouvelle nature, parce
qu’elle est de Dieu, et Dieu est saint, et « Dieu est amour » (1 Jean 4:8). Ainsi il est évident que ce n’est pas
pour améliorer notre vieille nature, qui est irrémédiablement mauvaise et corrompue, que nous ôtons le vieux
levain, ni non plus pour obtenir la nouvelle nature, mais parce que nous possédons celle-ci. Nous avons la vie
et, dans la puissance de cette vie, nous rejetons le mal. Ce n’est que lorsque nous sommes délivrés de la
coulpe du péché que nous pouvons comprendre et manifester la vraie puissance de la sainteté ; vouloir le
faire autrement est un travail inutile. On ne peut garder la fête des pains sans levain que sous l’abri parfait du
sang.

Il  y  avait  la  même  convenance  morale  et  une  figure  également  significative  dans  ce  qui  devait
accompagner  le  pain  sans  levain,  savoir  dans  les  « herbes  amères ».  Nous  ne  pouvons  pas  jouir  de  la
communion aux souffrances de Christ, sans nous souvenir de ce qui a rendu ces souffrances nécessaires  ; et



ce souvenir doit nécessairement produire en nous un esprit mortifié et soumis, disposition que représentent
avec justesse les « herbes amères » dans la fête de la Pâque. Si l’agneau rôti représente Christ, endurant la
colère  de  Dieu,  dans  sa  propre  personne,  sur  la  croix,  les  herbes  amères  sont  l’expression  de  la
reconnaissance par le croyant de cette vérité, que Christ « a souffert pour nous ». « Le châtiment de notre
paix  a  été  sur  lui,  et  par  ses  meurtrissures  nous  sommes  guéris »  (Ésaïe  53:5).  Il  est  bon,  à  cause  de
l’excessive légèreté de nos cœurs, que nous saisissions la profonde signification des herbes amères. Qui peut
lire des Psaumes tels que les Ps. 6, 22, 38, 69, 88 et 109, sans comprendre, en quelque mesure, ce que
représente le pain sans levain avec des herbes amères ? La sainteté pratique de la vie, jointe à une soumission
profonde de l’âme,  doit  découler  d’une  communion véritable  avec les  souffrances  de Christ ;  car  il  est
impossible que le mal moral et la légèreté d’esprit puissent subsister en face de ces souffrances.

Mais,  demandera-t-on peut-être,  l’âme n’éprouve-t-elle  pas  une joie  profonde dans le  sentiment  que
Christ a porté nos péchés ; qu’il a vidé jusqu’au fond, à notre place, la coupe de la juste colère de Dieu ?
Incontestablement, c’est là le fondement de toute notre joie. Mais pouvons-nous jamais oublier que ce fut
pour « nos péchés » que Christ souffrit ? Pouvons-nous perdre de vue cette vérité, puissante pour subjuguer
les âmes, que l’Agneau de Dieu courba la tête sous le poids de nos transgressions ? Non assurément. Il faut
que  nous mangions notre  agneau avec des  herbes  amères,  qui,  nous n’avons  pas  besoin de le  dire,  ne
représentent  pas  les  larmes  d’une  vaine  et  superficielle  sentimentalité,  mais  les  réelles  et  profondes
expériences d’une âme qui saisit, avec une intelligence et une puissance spirituelles, la signification et l’effet
pratique de la croix.

En contemplant la croix, nous y découvrons ce qui efface toute notre iniquité et l’âme est remplie ainsi de
paix et de joie. Mais la croix met aussi complètement de côté la nature ; elle est la crucifixion de « la chair »,
la mort du « vieil homme » (voyez Rom. 6:6 ; Gal. 2:20 ; 6:14 ; Col. 2:11). Ceci, dans ses résultats pratiques,
contiendra  bien  des  choses  « amères »  pour  la  nature,  nous  appellera  à  nous  renoncer  nous-mêmes,  à
mortifier nos membres qui sont sur la terre (Col. 3:5) ; à tenir le moi pour mort au péché (Rom. 6:11). Toutes
ces choses peuvent paraître terribles à envisager, mais quand on a pénétré dans l’intérieur de la maison sur la
porte de laquelle le sang a été placé, on pense tout différemment. Les herbes mêmes, qui sans doute auraient
paru amères à un Égyptien, formaient une partie intégrante de la fête de la délivrance d’Israël. Ceux qui sont
rachetés par le sang de l’Agneau, qui connaissent la joie de sa communion, estiment que rejeter le mal et
tenir la nature pour morte, est une « fête ».

« Et vous n’en laisserez rien de reste jusqu’au matin ;  et  ce qui en resterait  jusqu’au matin, vous le
brûlerez au feu » (vers. 10). Ce commandement nous apprend que la communion de l’assemblée ne devait,
en aucune manière, être séparée du sacrifice sur lequel cette communion était fondée. Il faut que le cœur
garde toujours le souvenir vivant que toute vraie communion est inséparablement liée à une rédemption
accomplie. Croire que l’on puisse avoir communion avec Dieu sur un autre fondement, quel qu’il soit, c’est
imaginer que Dieu peut  avoir  communion avec le mal qui  est  en nous ;  et  croire que l’on puisse avoir
communion avec l’homme sur un autre fondement, c’est tout simplement organiser une réunion impure et
profane de laquelle ne peut résulter autre chose que la confusion et l’iniquité. En un mot, il faut que tout soit
fondé sur le sang, et inséparablement lié au sang. Telle est la simple signification de cette ordonnance, qui
enjoignait de manger l’agneau pascal la nuit même dans laquelle le sang était répandu. La communion ne
doit point être séparée de ce qui en est le fondement.

Quelle belle image nous offre l’assemblée d’Israël, abritée par le sang, mangeant en paix l’agneau rôti,
avec des pains sans levain et des herbes amères ! Nulle crainte du jugement ; nulle crainte de la colère de
l’Éternel ; nulle crainte de la juste vengeance, qui balayait  comme une tempête tout le pays d’Égypte, à
l’heure de minuit. Tout était profonde paix derrière les linteaux des portes aspergés de sang. Les Israélites
n’avaient rien à redouter du dehors, et rien dans l’intérieur ne pouvait les troubler, sauf le levain qui eût porté
un coup mortel à toute leur paix et à tout leur bonheur. Quel tableau pour l’Église ! Quel tableau pour le
chrétien ! Puissions-nous en comprendre la profonde signification et nous y soumettre avec un esprit docile.

Mais ce n’est pas là encore tout ce que nous avons à apprendre dans l’ordonnance de la Pâque. Nous
avons considéré la position d’Israël, et la nourriture d’Israël ; considérons maintenant le vêtement d’Israël.

« Et vous le mangerez ainsi : vos reins ceints, vos sandales à vos pieds, et votre bâton en votre main ; et
vous le mangerez à la hâte. C’est la Pâque de l’Éternel » (vers. 11). Les Israélites devaient manger la Pâque
comme un peuple prêt à laisser derrière lui le pays de la mort et des ténèbres, de la colère et du jugement,
pour marcher en avant vers le pays de la promesse, vers l’héritage qui leur était destiné. Le sang, qui les avait
préservés du sort des premiers-nés de l’Égypte, était aussi le fondement de leur délivrance de la servitude de



l’Égypte ; et maintenant ils devaient se mettre en route et marcher avec Dieu vers le pays découlant de lait et
de miel. Ils n’avaient pas encore passé la mer Rouge, cela est vrai  ; ils n’avaient pas encore fait « le chemin
de trois jours » ; cependant, en principe, ils étaient un peuple racheté, un peuple séparé, un peuple pèlerin, un
peuple dans l’attente, un peuple dépendant ; et il fallait que leur vêtement tout entier fût en harmonie avec
leur  position  actuelle  et  leur  destinée  future.  « Les  reins  ceints »  d’Israël  dénonçaient  une  séparation
rigoureuse et soutenue de tout ce qui l’entourait, et montraient qu’il était préparé pour le service. «  Les pieds
chaussés » dénotaient qu’Israël était prêt à quitter la scène présente ; tandis que « le bâton » à la main était
l’emblème expressif d’un peuple voyageur s’appuyant sur quelque chose qui était en dehors de lui-même.
Plût à Dieu que ces traits précieux parussent davantage dans chacun des membres de sa famille rachetée !

Cher lecteur chrétien,  « occupons-nous de ces choses » (1 Tim. 4:15). Par la grâce nous avons senti
l’efficacité  purifiante  du  sang de  Jésus,  en  conséquence  nous  avons  le  privilège  de  nous  nourrir  de  sa
personne adorable et de nous réjouir dans ses insondables richesses (Éph. 3:8), de participer à ses souffrances
et d’être rendus conformes à sa mort (Phil. 3:10). Montrons-nous donc avec le pain sans levain et les herbes
amères, les reins ceints, les sandales aux pieds et le bâton à la main. Qu’on nous voie, en un mot, portant le
cachet  d’un  peuple  saint,  d’un  peuple  crucifié,  d’un  peuple  vigilant  et  actif,  d’un  peuple  marchant
manifestement  « à  la  rencontre  de  Dieu »,  vers  la  gloire,  étant  « destiné  au royaume ».  Que  Dieu  nous
accorde de pénétrer dans la profondeur et dans la puissance de ces choses, tellement qu’elles ne soient pas
des  théories  seulement  ou  une  affaire  de  connaissance  et  d’interprétation  scripturaire,  mais  des  réalités
vivantes, divines, connues par expérience, et manifestées dans notre vie, à la gloire de Dieu.

Nous terminerons ce chapitre en jetant un regard sur les versets 43 à 49. Ces versets nous apprennent
que, tandis que c’était le privilège de tout vrai Israélite de manger la pâque, aucun étranger incirconcis ne
devait  y  participer :  « Aucun  étranger  n’en  mangera… toute  l’assemblée  d’Israël  la  fera ».  Il  fallait  la
circoncision avant qu’on pût manger la pâque. En d’autres termes, il faut que notre nature ait passé sous la
sentence de mort, avant que nous puissions nous nourrir de Christ d’une manière intelligente, soit comme
fondement de paix, soit comme centre d’unité. La croix est l’antitype de la circoncision, ce signe divin de
l’alliance de Dieu avec les Juifs et du dépouillement de la chair (comp. Col. 2:11, 12). Pour faire partie du
peuple  de  Dieu,  il  fallait  être  circoncis,  et  la  circoncision  a  sa  réalité  en  Christ.  Les  chrétiens,  rendus
participants de l’efficacité de sa mort par la puissance de la vie qui est en lui, et est la leur, se tiennent pour
morts, et ont dépouillé ce corps du péché par la foi ; ils sont crucifiés avec Christ ; néanmoins la puissance de
Dieu lui-même, telle qu’elle a agi en Christ, opère en eux pour leur donner une nouvelle vie en Christ. «  Et si
un étranger séjourne chez toi, et veut faire la pâque à l’Éternel, que tout mâle qui est à lui soit circoncis  ; et
alors  il  s’approchera pour la faire,  et  sera comme l’Israélite  de naissance ;  mais  aucun incirconcis  n’en
mangera ». — « Ceux qui sont dans la chair ne peuvent plaire à Dieu » (Rom. 8:8).

L’ordonnance de la circoncision formait la grande ligne de démarcation entre l’Israël de Dieu et toutes les
nations qui étaient sur la surface de la terre ; et la croix du Seigneur Jésus forme la ligne de séparation entre
l’Église et le monde. Qu’importent les avantages personnels ou la position d’un homme ; jusqu’à ce qu’il se
fût soumis à l’opération de la circoncision dans sa chair, il ne pouvait avoir aucune part avec Israël. Un
mendiant circoncis était plus près de Dieu qu’un roi incirconcis. De même maintenant, on ne peut avoir
aucune part aux joies des rachetés de Dieu, si ce n’est par la croix de notre Seigneur Jésus Christ  ; et cette
croix abat  toutes  les  prétentions,  renverse  toutes les  distinctions,  et  unit  tous  les  rachetés en une sainte
congrégation d’adorateurs lavés dans le sang. La croix constitue une barrière si élevée, un mur de défense si
impénétrable, qu’aucun atome de la terre ou de la nature ne peut le traverser pour venir se mêler à « la
nouvelle création ». « Si quelqu’un est en Christ, c’est une nouvelle création :… toutes choses sont faites
nouvelles, et toutes sont du Dieu qui nous a réconciliés avec lui-même par Christ » (2 Cor. 5:18).

La séparation d’Israël  d’avec  tous  les  étrangers  n’était  pas  seulement  strictement  maintenue  dans
l’institution  de  la  Pâque,  mais  encore  l’unité d’Israël  y  était  clairement  établie  en  figure.  « Elle  sera
mangée dans une même maison ; tu n’emporteras point de sa chair hors de la maison, et vous n’en casserez
pas un os » (vers. 46). On ne pouvait pas trouver un plus beau type de ce qui constitue « un seul corps et un
seul esprit », que celui qui nous est présenté ici (Éph. 4:4). L’Église de Dieu est  une. Dieu la voit telle, la
maintient telle, et la manifestera comme telle, à la vue des anges, des hommes et des démons, en dépit de
tout ce qui a été fait pour mettre obstacle à cette sainte unité. Que Dieu en soit béni, l’unité de son Église est
aussi bien sous sa garde que l’a été le corps de son Bien-aimé sur la croix : oui, l’unité de l’Église est tout



aussi bien sous sa garde que sa justification, son acceptation et sa sécurité éternelle. Malgré la violence et la
dureté de cœur des soldats romains, Dieu a su accomplir l’Écriture qui disait, touchant le Christ  : « Pas un
seul de ses os ne sera cassé », et encore : « Il garde tous ses os, pas un d’eux n’est cassé » (vers. 46 ; Nomb.
9:12 ; Ps. 34:20 ; Jean 19:36) et pareillement, en dépit de toutes les influences hostiles qui ont été mises en
jeu de siècle en siècle, Dieu garde son Église : le corps de Christ est un et restera un (comp. Matt. 16:18 ;
Jean 11:52 ; 1 Cor. 1:12 ; 12:4-27 ; Éph. 1:22-23 ; 2:14-22 ; 4:3-16 ; 5:22-32 ; Apoc. 22:17). « Il y a un seul
corps et un seul esprit » ; et cela ici-bas sur la terre. Heureux sont ceux qui ont reçu la foi pour reconnaître
cette précieuse vérité, et la fidélité pour la pratiquer dans ces derniers jours, malgré les difficultés presque
insurmontables qu’ils  rencontreront dans leur sentier.  Dieu reconnaîtra et honorera ceux qui seront ainsi
fidèles.

Veuille le Seigneur nous délivrer de cet esprit d’incrédulité qui nous porterait à juger sur la vue de nos
yeux, plutôt que par la lumière de sa Parole immuable !

1.9 - Chapitre 13
Les premiers versets de ce chapitre nous apprennent, d’une manière claire et distincte, que le dévouement

et la sainteté personnelle sont des fruits que l’amour divin produit en ceux qui en sont les heureux objets. —
La consécration des premiers-nés, et la fête des pains sans levain, sont ici présentées en rapport immédiat
avec la délivrance du peuple hors du pays d’Égypte. « Sanctifie-moi tout premier-né, tout ce qui ouvre la
matrice  parmi  les  fils  d’Israël,  tant  des  hommes  que des  bêtes ;  il  est  à  moi.  Et  Moïse  dit  au peuple :
Souvenez-vous de ce jour, auquel vous êtes sortis d’Égypte, de la maison de servitude, car l’Éternel vous en
a fait sortir à main forte ; et on ne mangera point de pain levé ». Et encore : « Pendant sept jours tu mangeras
des pains sans levain, et le septième jour il y aura une fête à l’Éternel. On mangera pendant les sept jours des
pains sans levain ; et il ne se verra point chez toi de pain levé, et il ne se verra point de levain chez toi, dans
tous tes confins » (vers. 2, 6, 7).

Ensuite,  la  raison pour laquelle  ces deux observances  devaient  être pratiquées,  est  exposée dans les
versets  suivants :  « Et  tu  raconteras  ces  choses  à  ton  fils,  en  ce  jour-là,  disant :  C’est à  cause  de  ce
que l’Éternel m’a fait, quand je sortis d’Égypte ». Et encore : « Et quand ton fils t’interrogera à l’avenir,
disant : Qu’est-ce que ceci ? Alors tu lui diras : À main forte l’Éternel nous a fait sortir d’Égypte, de la
maison de servitude. Il arriva, quand le Pharaon s’obstinait à ne pas nous laisser aller, que l’Éternel tua tous
les  premiers-nés  dans  le  pays  d’Égypte,  depuis  le  premier-né  des  hommes  jusqu’au  premier-né  des
bêtes ; c’est pourquoi je sacrifie à l’Éternel tout ce qui ouvre la matrice, et je rachète tout premier-né de mes
fils » (vers. 8, 14, 15).

Plus nous avancerons, par la puissance de l’Esprit de Dieu, dans la connaissance de la rédemption qui est
en Jésus Christ, plus notre vie de séparation sera prononcée et notre dévouement complet. Tout effort pour
produire l’une ou l’autre de ces choses, avant que la rédemption soit connue, est le travail le plus vain qu’il
soit possible d’imaginer. Tout ce que nous faisons, nous devons le faire « à cause de ce que l’Éternel a fait »,
et non dans le but d’obtenir de lui quelque chose. Les efforts que nous faisons pour obtenir la vie et la paix,
prouvent  que  nous  sommes  encore  étrangers  à  la  puissance  du  sang ;  tandis  que  les  fruits  purs  d’une
rédemption connue sont à la louange de Celui qui nous a rachetés. « Car vous êtes sauvés par la grâce, par la
foi, et cela ne vient pas de vous, c’est le don de Dieu ; non pas sur le principe des œuvres, afin que personne
ne se glorifie ; car nous sommes son ouvrage, ayant été créés dans le Christ Jésus pour les bonnes œuvres
que Dieu a préparées à l’avance, afin que nous marchions en elles » (Éph. 2:8-10). Dieu nous a déjà préparé
un chemin de bonnes œuvres afin que nous y marchions, et, par sa grâce, il nous prépare pour y marcher. Ce
n’est  qu’en  tant  que nous  sommes  sauvés,  que nous pouvons  marcher  dans  ce  chemin-là.  S’il  en  était
autrement, nous pourrions nous vanter ; mais, considérant que nous sommes nous-mêmes l’ouvrage de Dieu
tout aussi bien que l’est le chemin dans lequel nous marchons, nous n’avons aucune raison de nous vanter
(Rom. 3:27 ; 1 Cor. 1:27-31).

Le vrai christianisme n’est que la manifestation de la vie de Christ, implantée en nous par l’opération du
Saint Esprit, selon les conseils éternels de la grâce souveraine de Dieu ; et toutes les œuvres, qui ont précédé
chez nous l’implantation de cette vie, ne sont que des « œuvres mortes », dont notre conscience a besoin
d’être purifiée tout aussi bien que des « mauvaises œuvres » (Héb. 9:14). L’expression « œuvres mortes »
comprend toutes les œuvres que font les hommes dans le but d’obtenir la vie. Si quelqu’un cherche la vie, il



est évident qu’il ne la possède pas encore ; il est très possible qu’il soit sincère dans sa recherche, mais sa
sincérité même prouve d’autant plus clairement qu’il n’a pas la conscience d’avoir trouvé ce qu’il cherche.
Ainsi donc, toute œuvre, faite dans le but d’obtenir la vie, est une œuvre morte, car elle est faite sans la vie,
sans la vie de Christ, la seule vie réelle, l’unique source de laquelle les bonnes œuvres puissent découler. Et,
remarquez-le bien, ce n’est pas ici une question de « mauvaises œuvres » ; personne ne songerait à obtenir la
vie par de telles œuvres. Loin de là ; mais vous verrez qu’on a constamment recours aux « œuvres mortes »,
pour alléger la conscience oppressée sous le sentiment des « mauvaises œuvres » ; tandis que la révélation
divine nous apprend que la conscience a besoin d’être purifiée des unes aussi bien que des autres.

Nous lisons encore, pour ce qui est de la justice, que « toutes nos justices sont comme un vêtement
souillé » (Ésaïe 64:6). Il n’est pas dit que « toutes nos méchancetés » seulement « sont comme un vêtement
souillé ». Qui le contesterait ? Mais ce que nous avons à apprendre, c’est que les meilleurs fruits que nous
puissions produire, sous la forme de la piété et de la justice, sont représentés dans les pages de la vérité
éternelle comme des « œuvres mortes » et un « vêtement souillé ». Les efforts mêmes que nous faisons pour
obtenir la vie ne font que démontrer que nous sommes morts, et nos efforts mêmes pour parvenir à la justice
prouvent  que  nous  sommes  enveloppés  d’un  vêtement  souillé.  Ce  n’est  que  comme  vrais  et  actuels
possesseurs de la vie éternelle et de la justice divine que nous pouvons marcher dans le chemin des bonnes
œuvres que Dieu nous a préparées. Des œuvres mortes et du linge souillé ne peuvent jamais paraître dans ce
chemin-là. Ceux-là seuls, que « l’Éternel a délivrés », peuvent y marcher (Ésaïe 51:11). C’était comme un
peuple racheté qu’Israël gardait la fête des pains sans levain et dédiait ses premiers-nés à l’Éternel. Nous
avons  déjà  considéré  la  première  de  ces  ordonnances ;  la  dernière  n’est  pas  moins  riche  en  précieux
enseignements.

L’ange destructeur passa sur le pays d’Égypte pour détruire tous les premiers-nés ; mais les premiers-
nés d’Israël échappèrent,  par  la  mort  d’un  substitut  envoyé  par  Dieu.  En  conséquence  ces  derniers
apparaissent ici devant nous, comme un peuple vivant, consacré à Dieu. Sauvés par le sang de l’Agneau, ils
ont le privilège de consacrer leur vie à Celui qui l’a rachetée à prix (1 Cor. 6:20) « Ce n’était que comme
rachetés qu’ils possédaient la vie. La grâce de Dieu seule avait fait pour eux une différence (Ex. 11:5-7) et
leur avait accordé une place d’hommes vivants, en sa présence. Ils n’avaient, assurément, aucune raison de
se glorifier, car nous apprenons ici que, quant à leur mérite ou à leur valeur personnelle, ils étaient mis au
même rang qu’un animal impur. « Tout premier fruit des ânes, tu le rachèteras avec un agneau ; et si tu ne le
rachètes pas, tu lui briseras la nuque. Et tout premier-né des hommes parmi tes fils, tu le rachèteras  » (vers.
13). Il y avait deux classes d’animaux : celle des animaux purs et celle des animaux impurs, et l’homme est
ici placé avec la dernière. L’agneau devait répondre pour l’animal impur ; et si on ne rachetait pas l’âne, on
devait lui briser la nuque ; en sorte que l’homme non-racheté était mis au même rang qu’un animal impur et
sans valeur. Quel tableau humiliant de l’homme dans son état naturel ! Oh ! si nos pauvres cœurs orgueilleux
pouvaient  le  comprendre  davantage ;  alors  nous  nous  réjouirions  avec  plus  de  sincérité  dans  l’heureux
privilège  d’être  lavés  de  notre  iniquité  dans  le  sang de  l’Agneau,  et  d’avoir  pour  toujours  laissé  notre
abjection personnelle dans la tombe où notre Garant fut couché.

Christ était l’Agneau, l’agneau pur, sans tache. Nous étions souillés — mais, que son saint nom soit à
jamais béni ! — il prit notre place, et sur la croix il fut fait péché, et fut traité comme tel. Il endura, sur la
croix, ce que nous aurions enduré pendant toute l’éternité des siècles. Il souffrit, là et alors,  tout ce qui nous
revenait, afin que nous pussions jouir, pour toujours, de ce que Lui a mérité. Il reçut notre salaire, afin que
nous reçussions le sien. Celui qui était pur prit, pour un temps, la place des impurs, — le juste pour les
injustes, — afin que les impurs pussent prendre, pour toujours, la place de Celui qui était pur. Ainsi, tandis
que, selon la nature, nous sommes représentés par la dégoûtante image d’un âne qui a la nuque brisée  ; selon
la grâce, nous sommes représentés par un Christ ressuscité et glorifié dans le ciel. Merveilleux contraste  ! Il
met la gloire de l’homme dans la poussière et magnifie les richesses de l’amour rédempteur. Il réduit au
silence les discours vains et orgueilleux de l’homme et place sur les lèvres un cantique de louanges à Dieu et
à l’Agneau, qui retentira dans les cieux durant l’éternité.

Avec quelle puissance nous sont ici rappelées les paroles mémorables de l’apôtre : « Or si nous sommes
morts avec Christ, nous croyons que nous vivrons aussi avec lui, sachant que Christ, ayant été ressuscité
d’entre les morts, ne meurt plus, la mort ne domine plus sur lui. Car en ce qu’il est mort, il est mort une fois
pour toutes au péché ; mais en ce qu’il vit, il vit à Dieu. De même vous aussi, tenez-vous vous-mêmes pour
morts au péché, mais pour vivants à Dieu dans le Christ Jésus. Que le péché donc ne règne point dans votre
corps mortel, pour que vous obéissiez aux convoitises de celui-ci ; et ne livrez pas vos membres au péché
comme instruments d’iniquité, mais livrez-vous vous-mêmes à Dieu, comme d’entre les morts étant faits
vivants, et vos membres à Dieu, comme instruments de justice. Car le péché ne dominera pas sur vous, parce



que vous n’êtes pas sous la loi, mais sous la grâce » (Rom. 6:8-14). Nous sommes non seulement rachetés de
la puissance de la mort et du sépulcre, mais encore unis à Celui qui nous a rachetés au prix immense de sa
propre vie, afin que, par la puissance du Saint Esprit, nous consacrions à son service notre vie nouvelle, avec
toutes ses facultés, en sorte que son nom soit glorifié en nous, selon la volonté de notre Dieu et Père.

Nous trouvons, dans les derniers versets de ce chapitre 13 de l’Exode, un bel et touchant exemple des
tendres compassions de l’Éternel pour la faiblesse de son peuple. « Car il sait de quoi nous sommes formés,
il se souvient que nous sommes poussière » (Ps. 103:14). Quand il racheta Israël pour le mettre en relation
avec lui-même, l’Éternel, dans sa grâce infinie et insondable, se chargea de tous les besoins et de toutes les
faiblesses des siens. Peu importait ce qu’ils étaient ou ce dont ils avaient besoin, quand Celui qui s’appelle
« Je suis » les accompagnait. Il allait les conduire de l’Égypte en Canaan, et nous le voyons ici occupé à
choisir un chemin convenable pour eux. « Et il arriva, quand le Pharaon laissa aller le peuple, que Dieu ne les
conduisit pas par le chemin du pays des Philistins, qui est pourtant proche ; car Dieu dit : De peur que le
peuple ne se repente lorsqu’ils verront la guerre, et qu’ils ne retournent en Égypte. Et Dieu fit faire un détour
au peuple par le chemin du désert de la mer Rouge » (vers. 17, 18).

Le Seigneur, dans sa grâce,  et  sa condescendance,  arrange les choses de telle sorte que les siens ne
rencontrent pas, au début de leur carrière, de trop pénibles épreuves qui puissent avoir pour effet de les
décourager dans leur cœur, et de les faire reculer. « Le chemin du désert » était une route bien plus longue
que celle du pays des Philistins ; mais Dieu avait diverses leçons importantes à enseigner à son peuple et qui
ne pouvaient s’apprendre que dans le désert. Ce fait leur fut rappelé plus tard dans le passage suivant  : « Et tu
te souviendras de tout le chemin par lequel l’Éternel, ton Dieu, t’a fait marcher ces quarante ans, dans le
désert, afin de t’humilier,  et  de t’éprouver, pour connaître ce qui était  dans ton cœur, si  tu garderais ses
commandements, ou non » (Deut. 8:2). D’aussi précieuses leçons n’auraient jamais pu s’apprendre « par le
chemin du pays des Philistins ». Dans ce chemin-là, les Israélites auraient pu apprendre ce qu’était la guerre,
dès le commencement de leur carrière ; mais « dans le chemin du désert », ils apprirent ce qu’était la chair,
dans toute sa perversité, son incrédulité et sa rébellion. Mais Celui qui s’appelle «  Je suis » était là, dans
toute sa patiente grâce, sa parfaite sagesse et sa puissance infinie ; il n’y avait que lui qui pût répondre aux
besoins de la situation. Il n’y a que lui qui puisse supporter la vue des profondeurs du cœur humain mis à
découvert devant lui. La révélation de ce qui est dans mon cœur, faite où que ce soit, ailleurs que dans la
présence de la grâce infinie, me plongerait dans le plus complet désespoir. Le cœur humain est un enfer en
petit. Quelle grâce infinie n’est-ce donc pas que d’être délivré de ses effrayantes profondeurs !

« Et ils partirent de Succoth, et campèrent à Étham, à l’extrémité du désert. Et l’Éternel allait devant eux,
de jour dans une colonne de nuée pour les conduire par le chemin, et de nuit dans une colonne de feu pour les
éclairer, afin qu’ils marchassent jour et nuit ; la colonne de nuée ne se retira point, le jour, ni la colonne de
feu, la nuit,  de devant le peuple » (vers. 20-22). L’Éternel ne choisit  pas seulement un chemin pour son
peuple, mais encore il descendit pour y marcher avec lui, et pour se faire connaître à lui selon ses besoins. Il
ne le conduisit pas seulement sain et sauf en dehors des limites de l’Égypte, mais encore il descendit, en
quelque sorte, dans son chariot, pour l’accompagner au travers de toutes les vicissitudes de son voyage par le
désert. C’était là la grâce divine. Les Israélites ne furent pas simplement délivrés de la fournaise de l’Égypte,
et laissés libres ensuite, pour se tirer d’affaire le mieux qu’ils pourraient, dans leur voyage vers Canaan. Dieu
savait qu’ils avaient devant eux une route pénible et dangereuse, des serpents et des scorpions, des pièges et
des difficultés, la sécheresse et la stérilité du désert ; et, béni soit à jamais son nom ! — il ne voulut pas les
laisser aller tout seuls. Il voulut être leur compagnon et partager leurs peines et leurs dangers ; bien plus, « il
allait devant eux ». Il était un guide, une gloire, une défense, pour les délivrer de toute crainte. Pourquoi
l’ont-ils tant affligé par la dureté de leur cœur ? S’ils eussent marché humblement avec lui, contents et se
confiant en lui, leur marche aurait été une marche victorieuse, du commencement à la fin. Ayant l’Éternel à
leur tête, aucune puissance n’aurait pu interrompre les progrès de leur marche, de l’Égypte en Canaan. Il les
aurait introduits et les aurait plantés sur la montagne de son héritage, selon sa promesse, et par la puissance
de sa droite ; et il n’aurait pas permis qu’un seul Cananéen fût demeuré de reste dans le pays, pour être une
épine à Israël, Ainsi en sera-t-il bientôt, alors que l’Éternel mettra sa main une seconde fois pour délivrer son
peuple de la puissance de tous ses oppresseurs. Veuille le Seigneur hâter ce temps !



1.10 - Chapitre 14
« Ceux qui descendent sur la mer dans des navires, qui font leur travail sur les grandes eaux, ceux-là

voient les œuvres de l’Éternel, et ses merveilles dans les eaux profondes » (Ps. 107:23, 24). Combien cela est
vrai ! Et  néanmoins comme nos cœurs lâches reculent devant ces « grandes eaux ! » Nous préférons les
hauts-fonds, et par conséquent nous sommes privés de voir les œuvres et les merveilles de notre Dieu  ; car
elles ne se voient et ne sont connues que « dans les eaux profondes ».

C’est au jour de l’épreuve et des difficultés que l’âme fait  quelque expérience du grand et  indicible
bonheur qu’il y a à pouvoir compter sur Dieu. Si tout cheminait facilement, il n’en serait pas ainsi. Ce n’est
pas quand on glisse sur la surface d’un lac tranquille, que la réalité de la présence du Maître est sentie ; mais
on en fait l’expérience quand la tempête mugit et que les flots couvrent la nacelle. Le Seigneur ne nous offre
pas la perspective d’un chemin exempt d’épreuves et de tribulations ; bien au contraire, il nous dit que nous
rencontrerons les unes et les autres ; mais il nous promet d’être avec nous au milieu de ces choses, et cela
vaut infiniment mieux que d’en être exempts. Il vaut bien mieux jouir de la présence de Dieu  dans l’épreuve,
que  d’être  exempt de l’épreuve  sans  faire  cette  précieuse  expérience.  Éprouver  que  le  cœur  de  Dieu
sympathise avec nous est bien plus doux que d’éprouver la puissance de sa main pour nous. La présence du
Maître au milieu de ses fidèles serviteurs, pendant qu’ils passaient par la fournaise, était bien meilleure que
n’aurait été la manifestation de sa puissance pour les en préserver (Daniel 3). Souvent nous voudrions qu’il
nous fût accordé de cheminer en avant sans épreuve, mais nous y perdrions beaucoup. Jamais la présence du
Seigneur n’est aussi douce que dans les moments de grande difficulté.

C’est ce qu’éprouvèrent les Israélites dans les circonstances qui sont rapportées dans ce chapitre. Ils sont
là dans une difficulté accablante, insurmontable. Ils sont appelés à « faire leur travail sur les grandes eaux » :
« Toute leur sagesse est venue à néant » (Ps. 107:27). Le Pharaon, se repentant de les avoir laissés sortir de
son pays, se décide à faire un effort désespéré pour les y ramener. «  Et il attela son char, et prit son peuple
avec lui. Et il prit six cents chars d’élite, et tous les chars de l’Égypte, et des capitaines sur tous. … Et le
Pharaon s’approcha, et les fils d’Israël levèrent leurs yeux, et voici, les Égyptiens marchaient après eux ; et
les fils d’Israël eurent une grande peur, et crièrent à l’Éternel » (vers. 6-10). C’était une scène qui mettait à
l’épreuve profondément ; une scène au milieu de laquelle tout effort humain devenait inutile. Les Israélites
auraient pu, tout aussi bien, tenter de faire reculer le puissant flux de l’Océan avec un brin de paille, que de
tenter de se tirer d’affaire eux-mêmes par un effort quelconque. La mer était devant eux ; derrière eux, les
armées du Pharaon, et autour d’eux les montagnes ; et tout ceci était permis et ordonné de Dieu ! Dieu avait
choisi  le  terrain  ou  Israël  devait  camper  « devant  Pi-Hahiroth,  entre  Migdol  et  la  mer ;  devant  Baal-
Tsephon ». De plus c’est Lui qui permit que le Pharaon les atteignît. Pourquoi cela ? Précisément pour se
manifester lui-même dans le salut de son peuple, et dans la défaite complète des ennemis de ce peuple. « Il a
divisé en deux la mer Rouge, car sa bonté demeure à toujours ; et a fait passer Israël au milieu d’elle, car sa
bonté demeure à toujours ; et a précipité le Pharaon et son armée dans la mer Rouge, car sa bonté demeure à
toujours » (Ps. 136:13-15).

Il n’y a pas, dans toutes « les traites » des rachetés de Dieu dans le désert, une seule position dont les
limites n’aient pas été soigneusement tracées par la main de la toute sagesse et de l’amour infini. La portée
spéciale et l’influence particulière de chacune de ces positions sont calculées avec soin. Les Pi-Hahiroth et
les Migdol sont tous disposés d’une manière qui est en rapport immédiat avec la condition morale de ceux
que Dieu conduit à travers les détours et les labyrinthes du désert, et de façon aussi à manifester le vrai
caractère de Dieu. Si l’incrédulité suggère souvent cette question : pourquoi en est-il ainsi ? — Dieu le sait ;
et sans aucun doute, il révélera le pourquoi, toutes les fois que cette révélation pourra contribuer à sa gloire et
au bien de son peuple. Ne nous demandons-nous pas bien souvent pourquoi et dans quel but nous sommes
placés dans telle ou telle circonstance ? Ne nous tourmentons-nous pas souvent pour savoir la raison pour
laquelle nous sommes exposés à telle ou telle épreuve ? Combien ne ferions-nous pas mieux de courber la
tête dans une humble soumission, et de dire : « tout va bien », et « tout ira bien ! » Quand c’est Dieu qui fixe
notre position, nous pouvons être sûrs qu’elle est choisie avec sagesse et qu’elle est salutaire  ; et même,
quand nous l’avons follement et volontairement choisie nous-mêmes, Dieu, dans sa miséricorde, domine
notre folie, et fait que la puissance des circonstances, dans lesquelles nous nous sommes placés, travaille à
notre bien spirituel.

C’est quand les enfants de Dieu se trouvent dans les plus grands embarras et les plus grandes difficultés,
qu’ils ont le privilège de voir les plus belles manifestations du caractère et de l’activité de Dieu ; et pour cette



raison,  il  les place souvent  dans l’épreuve,  afin de se manifester  lui-même d’une manière d’autant  plus
signalée. Il aurait pu conduire Israël par la mer Rouge, et le faire arriver bien au-delà des atteintes des armées
du  Pharaon,  avant  même  que  celui-ci  eût  quitté  l’Égypte ;  mais  cette  voie  n’aurait  pas  glorifié  aussi
pleinement  son  nom,  ni  confondu,  d’une  manière  aussi  complète,  l’ennemi  dans  lequel  il  voulait  « se
glorifier » (vers. 17). Nous perdons trop fréquemment de vue cette grande vérité, et la conséquence en est
qu’au temps de l’épreuve, le cœur nous manque. Si nous pouvions n’envisager une crise difficile que comme
une occasion pour Dieu de faire paraître, en notre faveur, la pleine suffisance de la grâce divine, nos âmes
conserveraient leur équilibre, et nous pourrions glorifier Dieu, même au milieu des plus profondes eaux.

Le langage des Israélites, dans l’occasion qui nous occupe, peut nous étonner et nous sembler difficile à
expliquer ; mais plus nous connaîtrons nos mauvais cœurs incrédules, plus aussi nous verrons combien est
grande la ressemblance qu’il y a entre nous et ce peuple. Il semble qu’ils avaient oublié la manifestation
récente de la puissance divine en leur faveur. Ils avaient vu les dieux de l’Égypte jugés, et la puissance de
l’Égypte  abattue  sous  la  verge  de  l’Éternel.  Ils  avaient  vu  la  même  main  rompre  la  chaîne  de  fer  de
l’esclavage égyptien et éteindre la fournaise. Ils ont vu toutes ces choses, et néanmoins, dès qu’un nuage
obscur apparut sur leur horizon, leur confiance se perd, le cœur leur manque ; et ils donnent libre cours à
leurs murmures incrédules, disant : « Est-ce parce qu’il n’y avait pas de sépulcres en Égypte, que tu nous as
emmenés pour mourir dans le désert ? Que nous as-tu fait, de nous avoir fait sortir d’Égypte ?… Il nous vaut
mieux servir  les  Égyptiens  que de mourir  dans le  désert »  (vers.  11,  12).  L’aveugle  incrédulité ne peut
qu’errer toujours, et que scruter en vain les voies de Dieu. Cette incrédulité est la même dans tous les temps ;
c’est elle qui conduisit David, dans un mauvais jour, à dire : « Maintenant, je périrai un jour par la main de
Saül ; il n’y a rien de bon pour moi que de me sauver en hâte dans le pays des Philistins  ? » (1 Sam. 27:1). Et
comment les choses tournèrent-elles ? Saül fut tué en la montagne de Guilboa, et le trône de David fut établi
pour toujours. C’est l’incrédulité encore qui, dans un moment d’abattement profond, porta Élie le Thishbite à
s’enfuir, pour sauver sa vie, de devant les menaces furieuses de Jésabel. Et qu’arriva-t-il ? Jésabel fut brisée
sur le pavé, et Élie fut enlevé au ciel dans un chariot de feu.

Il en fut de même des enfants d’Israël au tout premier moment de l’épreuve. Ils crurent véritablement que
l’Éternel n’avait  pris tant de peine pour les délivrer de l’Égypte, que dans le but de les faire mourir au
désert ; ils s’imaginaient que s’ils avaient été préservés de la mort par le sang de l’agneau pascal, c’était afin
qu’ils fussent ensevelis dans le désert. Ainsi raisonne toujours l’incrédulité ; elle nous porte à interpréter
Dieu en présence de la difficulté, au lieu d’interpréter la difficulté en présence de Dieu. La foi se place au-
delà de la difficulté et, là, elle trouve Dieu dans toute sa fidélité, son amour et sa puissance. Le croyant a le
privilège d’être toujours dans la présence de Dieu ; il y a été introduit par le sang du Seigneur Jésus, et il ne
devrait rien souffrir de ce qui pourrait l’ôter de là. La place même qui lui a été faite dans la présence de Dieu,
il ne peut jamais la perdre, attendu que Christ, son chef et son représentant, l’occupe pour lui. Mais, bien
qu’il ne puisse pas perdre la chose elle-même, il peut en perdre la jouissance, l’expérience et la puissance.
Toutes les fois que ses difficultés se placent entre son cœur et le Seigneur, il ne jouit évidemment pas de la
présence du Seigneur, mais il souffre en face de ses difficultés ; tout comme quand un nuage se place entre
nous et le soleil, il nous prive pour un moment de la jouissance de ses rayons. Le nuage n’empêche pas le
soleil de luire, il ne fait que nous empêcher d’en jouir. Ainsi en est-il exactement, quand nous souffrons que
les épreuves, les peines et les difficultés de la vie dérobent à nos âmes les brillants rayons de la face de notre
Père, qui reluit d’un invariable éclat en la personne de Jésus Christ. Il n’y a point de difficulté trop grande
pour notre Dieu ; bien plus, plus la difficulté est grande, plus il a l’occasion d’intervenir selon son propre
caractère comme le Dieu tout bon et tout-puissant. Sans doute, la position d’Israël, telle qu’elle est décrite
dans les premiers versets de ce chapitre, était une position qui mettait profondément à l’épreuve, et qui devait
accabler la chair et le sang ; mais aussi, le Maître du ciel et de la terre était là, et les enfants d’Israël n’avaient
qu’à se reposer sur lui.

Cependant, comme nous défaillons promptement, cher lecteur, quand arrive l’épreuve ! Les sentiments
dont nous parlons ont un son agréable pour l’oreille, et paraissent très beaux sur le papier, et, que Dieu en
soit béni ! ils sont divinement vrais ; mais la chose importante, c’est de les mettre en pratique, quand vient
l’occasion. C’est en les pratiquant qu’on en éprouve réellement et la puissance et la félicité. Si quelqu’un
veut faire la volonté de Celui qui m’a envoyé, il connaîtra de la doctrine si elle est de Dieu (voir Jean 7:17).



« Et Moïse dit au peuple : Ne craignez point tenez-vous là, et voyez la délivrance de l’Éternel, qu’il
opérera pour vous aujourd’hui ; car les Égyptiens que vous voyez aujourd’hui, vous ne les verrez plus, à
jamais. L’Éternel combattra pour vous, et vous, vous demeurerez tranquilles » (vers. 13, 14). « Demeurer
tranquilles ! » c’est là le premier acte de la foi en présence de l’épreuve. Pour la chair et le sang c’est chose
impossible. Tous ceux qui connaissent, en quelque mesure, l’agitation du cœur humain dans les épreuves et
les  difficultés  qu’on  anticipe,  pourront  se  faire  quelque  idée  de  ce  qu’implique  le  fait  de  « demeurer
tranquille ».

La nature veut faire quelque chose ; elle courra ici et là ; elle voudrait avoir une part dans l’œuvre ; et,
bien qu’elle essaie de justifier  et  sanctifier  ses actes,  en leur donnant  le titre  pompeux et  trop usité  de
« emploi légitime des moyens », ce qu’elle fait n’est néanmoins que le fruit direct et positif de l’incrédulité,
qui toujours exclut Dieu, et ne voit rien que le sombre nuage de sa propre création. L’incrédulité crée ou
grandit  les  difficultés,  et  puis  fait  appel  pour  les  enlever  à  nos  propres  efforts  et  à  notre  remuante  et
infructueuse activité, qui ne font en réalité que soulever autour de nous une poussière qui nous empêche de
voir le salut de Dieu. La foi,  au contraire,  élève l’âme au-dessus des difficultés, pour lui faire regarder
directement à Dieu lui-même, et elle nous rend ainsi capables de « demeurer tranquilles ». Nous ne gagnons
rien par nos efforts et notre inquiète agitation. « Tu ne peux faire un cheveu blanc ou noir, ni ajouter une
coudée à ta taille » (Matt. 5:36 ; 6:27). Qu’est-ce qu’Israël aurait pu faire devant la mer Rouge ? Pouvaient-
ils la mettre à sec ? pouvaient-ils aplanir les montagnes ? pouvaient-ils anéantir les armées de l’Égypte ? Ils
étaient là, environnés d’un mur impénétrable de difficultés, à la vue duquel la nature ne pouvait que trembler
et  sentir  son  entière  impuissance !  Mais  c’était  là  précisément,  pour Dieu, le  moment  d’agir.  Quand
l’incrédulité est chassée, alors Dieu peut entrer sur la scène ; et pour avoir une vue juste de ses actions, il faut
« demeurer  tranquilles ».  Chaque  mouvement  de  la  nature,  en  raison  égale  de  la  portée  qu’il  a,  est  un
empêchement positif à ce que nous apercevions l’intervention divine en notre faveur, et à ce que nous en
jouissions.

Il en est ainsi pour nous dans chacune des phases de notre histoire. Il en est ainsi pour nous, comme
pécheurs, alors que, sous le sentiment de malaise que donne le péché pesant sur la conscience, nous sommes
tentés d’avoir recours à nos propres actes pour obtenir du soulagement. C’est alors que, réellement, nous
devons « demeurer tranquilles », afin de voir « la délivrance de Dieu ». Car qu’aurions-nous pu faire dans
l’œuvre de l’expiation pour le péché ? Aurions-nous pu être avec le Fils de Dieu sur la croix ? Aurions-nous
pu descendre avec Lui dans « le puits de la destruction et le bourbier fangeux ? » (Ps. 40:2). Aurions-nous pu
nous frayer un passage jusque sur ce roc éternel, sur lequel il a pris place dans la résurrection  ? Tout esprit
droit dira que cette pensée serait un audacieux blasphème. Dieu est seul dans la rédemption ; et quant à nous,
nous n’avons qu’à « demeurer tranquilles », et à « voir la délivrance de Dieu ». Le fait même que c’est la
délivrance de Dieu prouve que l’homme n’a rien à y faire.

Le principe n’est pas différent une fois que nous sommes entrés dans la carrière chrétienne. Dans chaque
nouvelle difficulté, qu’elle soit grande ou petite, notre sagesse est de « demeurer tranquilles », de renoncer à
nos propres œuvres, et de chercher notre repos dans la délivrance de Dieu. Nous ne devons pas non plus faire
de distinctions entre les difficultés : nous ne pouvons pas dire qu’il  y en ait de légères, auxquelles nous
puissions faire face nous-mêmes, tandis que dans d’autres, la main de Dieu seule est efficace. Non, elles
dépassent  toutes  également  nos  forces.  Nous  sommes  tout  aussi  incapables  de  changer  la  couleur  d’un
cheveu, que de transporter une montagne ; de créer un brin d’herbe, que de créer un monde. Toutes ces
choses sont semblables pour nous, et elles sont toutes semblables pour Dieu. Nous n’avons donc qu’à nous
abandonner, avec une foi confiante, aux mains de Celui qui « s’abaisse pour regarder dans les cieux et sur la
terre » (Ps.  113:6).  Nous nous trouvons quelquefois portés d’une manière triomphante à travers les plus
grandes épreuves, tandis que d’autres fois nous perdons courage, nous tremblons, nous défaillons, sous les
dispensations  les  plus ordinaires.  Pourquoi  en  est-il  ainsi ?  Parce  que  dans  les  grandes  épreuves,  nous
sommes contraints de rejeter notre fardeau sur le Seigneur, tandis que dans les difficultés moins grandes,
nous essayons follement de le porter nous-mêmes.

« L’Éternel combattra pour vous, et vous, vous demeurerez tranquilles » (vers. 14) : précieuse assurance !
combien n’est-elle pas propre à tranquilliser l’esprit  en présence des difficultés les plus sérieuses et des
dangers les plus grands ! Le Seigneur se place non seulement entre nous et nos péchés, mais encore entre
nous et les circonstances au milieu desquelles nous nous trouvons. Dans le premier cas, il nous donne la paix
de la conscience ; dans le second, la paix du cœur. Ce sont deux choses parfaitement distinctes, comme le
sait tout chrétien expérimenté. Beaucoup de chrétiens ont la paix de la conscience, sans avoir la paix du
cœur. Ils ont vu, par la grâce et par la foi, Christ, dans la divine efficacité de son sang, entre eux et tous leurs
péchés ;  mais ils ne savent pas, avec la même simplicité,  envisager Christ  comme étant,  dans sa divine
sagesse, son amour et son pouvoir, entre eux et les circonstances au milieu desquelles ils sont placés. Il en



résulte une différence essentielle dans la condition pratique de leur âme, aussi bien que dans le caractère de
leur témoignage. Rien ne contribue plus à glorifier le nom de Jésus que ce repos tranquille de l’esprit, qui
découle de ce que nous avons Jésus entre nous et tout ce qui pourrait être un sujet d’inquiétude pour nos
cœurs. « Tu garderas dans une paix parfaite l’esprit qui s’appuie sur toi, car il se confie en toi » (Ésaïe 26:3).

« Mais », demandera-t-on, « ne devons-nous rien faire ? » Une autre question pourra servir de réponse,
savoir : « Que pouvons-nous faire ? » Tous ceux qui se connaissent réellement répondront :  « Rien ! » Si
donc, nous ne pouvons rien faire, ne faisons-nous pas mieux de « demeurer tranquilles ? » Si le Seigneur agit
pour nous, ne faisons-nous pas mieux de nous tenir en arrière ? Courrons-nous donc devant lui ? Irons-nous
nous ingérer dans sa sphère d’action, et entrer dans son chemin ? Il est absolument inutile que deux agissent,
quand un seul est parfaitement capable de tout faire. Qui songerait à apporter une chandelle allumée pour
ajouter de l’éclat à la lumière du soleil en plein midi ? et pourtant celui qui ferait ainsi pourrait passer pour
sage en comparaison de celui qui prétend aider Dieu par son activité inintelligente.

Cependant quand Dieu, dans sa grande miséricorde, ouvre un chemin, la foi peut y marcher  ; elle laisse la
voie de l’homme pour suivre celle de Dieu. « Et l’Éternel dit à Moïse : que cries-tu à moi ? Parle aux fils
d’Israël, et qu’ils marchent » (vers. 15). Ce n’est que quand nous avons appris à « demeurer tranquilles »,
que nous pouvons marcher effectivement en avant ; autrement tous nos efforts n’auront d’autre résultat que
de manifester notre folie et notre faiblesse. La vraie sagesse consiste donc à « demeurer tranquilles », quelle
que  soit  la  difficulté  ou  la  perplexité  dans  laquelle  on  se  trouve,  à  s’attendre  uniquement  à  Dieu  qui,
certainement, nous ouvrira un chemin ; et alors nous pourrons « marcher » paisiblement et heureusement. Il
n’y a pas d’incertitude quand c’est  Dieu qui  nous ouvre un chemin ;  mais  tout  chemin de notre propre
invention est un chemin de doute et d’hésitation. L’homme irrégénéré peut aller en avant avec une apparence
de fermeté et de décision, dans sa propre voie ; mais l’un des éléments les plus distinctifs, dans la nouvelle
création, c’est la défiance de soi-même, avec la confiance en Dieu qui y répond. C’est quand nos yeux ont vu
la délivrance de Dieu, que nous pouvons marcher dans cette voie, mais nous ne pouvons jamais la voir
distinctement avant que d’avoir été convaincus de l’inutilité de nos propres misérables efforts.

Il y a une force et une beauté particulières dans l’expression : « Voyez, la délivrance de l’Éternel ! » Le
fait même que nous sommes appelés à « voir » la délivrance de l’Éternel prouve que la délivrance est une
délivrance complète. Il nous apprend que le salut est une œuvre que Dieu a opérée et révélée pour que nous
la voyions et que nous en jouissions. Le salut n’est pas en partie l’œuvre de Dieu, et en partie celle de
l’homme, car, dans ce cas, il ne pourrait pas être appelé le salut de Dieu (comp. Luc 3:6 ; Actes 28:28). Pour
être le salut de Dieu, il faut qu’il soit dépouillé de tout ce qui est de l’homme ; et le seul résultat possible des
efforts de l’homme est d’obscurcir la vue du salut de Dieu.

« Parle aux fils d’Israël et qu’ils marchent ». Moïse lui-même semble avoir été amené à ne pas savoir que
faire ; car l’Éternel lui demande : « Que cries-tu à moi ? » — Moïse pouvait dire au peuple : « Tenez-vous là,
et voyez la délivrance de l’Éternel », tandis qu’il présentait à Dieu les requêtes de son âme en détresse, en
criant à Lui. Toutefois, il est inutile de crier lorsque nous devrions agir, tout comme il est inutile d’agir quand
nous devrions attendre ; et cependant nous faisons toujours ainsi : nous essayons de marcher quand nous
devrions nous arrêter, et nous nous arrêtons quand nous devrions marcher. Les Israélites pouvaient bien se
demander :  « Où  devons-nous  aller ? »  Une  insurmontable  barrière  semblait  mettre  obstacle  à  tout
mouvement en avant. Comment traverser la mer ? Là était la difficulté. Jamais la nature n’aurait pu résoudre
cette  question ;  mais  nous  pouvons  être  assurés  que  Dieu  ne  donne  jamais  un  commandement,  sans
communiquer  en  même  temps  le  pouvoir  d’obéir.  L’état  réel  du  cœur  peut  être  mis  à  l’épreuve par  le
commandement, mais l’âme qui, par la grâce, est disposée à obéir, reçoit d’en haut le pouvoir de le faire.
L’homme, auquel Christ commanda d’étendre sa main sèche, aurait pu naturellement demander : « Comment
puis-je étendre une main sèche ? » — mais il ne fit aucune question, car avec le commandement, et de la
même source, vint le pouvoir pour obéir (comp. Luc 5:23, 24 ; Jean 5:8, 9, etc.).

Ainsi aussi, pour Israël, avec le commandement de marcher vint l’ouverture du chemin. « Et toi, lève ta
verge, et étends ta main sur la mer, et fends-la ; et que les fils d’Israël entrent au milieu de la mer à sec »
(vers. 16). Là était le chemin de la foi. La main de Dieu ouvre la voie pour que nous puissions y faire le
premier pas, et la foi ne demande pas autre chose. Dieu ne donne jamais de direction pour deux pas à la fois.
Il faut que nous fassions un pas ; puis nous recevrons de la lumière pour faire un autre pas, et notre cœur sera
gardé dans une dépendance continuelle de Dieu. « Par la foi, ils traversèrent la mer Rouge comme une terre



sèche » (Héb. 11:29). Sans doute, la mer ne fut pas partagée dans toute son étendue, tout d’un coup  : Dieu
voulait conduire son peuple par la « foi », non par la « vue ». On n’a pas besoin de foi pour commencer un
voyage dont on voit le chemin dans toute son étendue, mais il faut de la foi pour se mettre en route quand on
ne voit que le premier pas. La mer s’ouvrait à mesure qu’Israël marchait en avant, en sorte que, pour chaque
nouveau pas, ils dépendaient de Dieu. Tel était le chemin dans lequel les rachetés de l’Éternel s’avançaient,
sous sa conduite. Ils passaient au travers des sombres eaux de la mort, et il se trouva que « les eaux étaient
pour eux un mur à leur droite et à leur gauche » et qu’ils passèrent « à sec » (vers. 22).

Les Égyptiens ne pouvaient pas marcher dans ce chemin-là. Ils y entrèrent parce qu’ils virent le chemin
ouvert devant eux : pour eux c’était la vue et non la foi. « Ce que les Égyptiens ayant essayé, ils furent
engloutis » (Héb. 11:29). Quand on essaie de faire ce que la foi seule peut accomplir, on ne rencontre que
défaite et confusion. Le chemin, dans lequel Dieu appelle son peuple à marcher, est un sol que la nature ne
peut pas fouler. « La chair et le sang ne peuvent pas hériter du royaume de Dieu » (1 Cor. 15:50) ; ils ne
peuvent pas non plus marcher dans les voies de Dieu. La foi est le grand principe caractéristique du royaume
de Dieu, et elle seule nous rend capables de marcher dans les voies de Dieu. « Sans la foi, il est impossible de
plaire à Dieu » (Héb. 11:6). Dieu est hautement glorifié quand nous marchons avec lui, les yeux bandés pour
ainsi dire, car c’est la preuve que nous avons plus de confiance dans sa vue que dans la nôtre. Si je sais que
Dieu regarde pour moi, je puis bien fermer les yeux, et cheminer tranquillement dans une sainte assurance.
Dans les affaires de la vie humaine, nous savons que quand une sentinelle ou une garde est à son poste, les
autres peuvent dormir paisiblement. Combien plus pouvons-nous nous reposer en toute sécurité, quand nous
savons que Celui qui ne sommeille point et ne s’endort point a l’œil arrêté sur nous, et nous environne de ses
bras (Ps. 121:4).

« Et l’Ange de Dieu, qui allait devant le camp d’Israël, partit, et s’en alla derrière eux ; et la colonne de
nuée partit de devant eux et se tint derrière eux ; et elle vint entre le camp des Égyptiens et le camp d’Israël ;
et elle fut pour les uns une nuée et des ténèbres, et pour les autres elle éclairait la nuit  ; et l’un n’approcha pas
de l’autre de toute la nuit » (vers. 19, 20). L’Éternel se plaça exactement entre Israël et l’ennemi ; il fut leur
protection.  Avant  que  le  Pharaon  pût  toucher  à  un  seul  cheveu  d’Israël,  il  aurait  fallu  qu’il  traversât
l’étendard même du Tout-Puissant, bien plus, le Tout-Puissant lui-même. Dieu se place toujours entre son
peuple et tout ennemi, en sorte que « aucun instrument formé contre lui ne réussira » (Ésaïe 54:17). Il s’est
placé entre nous et nos péchés, et c’est notre privilège de le voir entre nous et toute personne et toute chose
qui pourraient être contre nous ; et ainsi seulement nous trouvons à la fois la paix du cœur et la paix de la
conscience. Le croyant peut se mettre diligemment et anxieusement à la recherche de ses péchés, mais il ne
les trouvera plus : pourquoi ? Parce que Dieu est entre lui et eux. « Tu as jeté tous mes péchés derrière ton
dos » (Ésa. 38:17), et il fait en même temps luire sur nous, qu’il a réconciliés, la lumière de sa face.

De la même manière, le croyant peut chercher ses difficultés et ne les point trouver, parce que Dieu est
entre lui et elles. Si donc, au lieu de s’arrêter sur nos péchés et nos peines, notre œil pouvait s’arrêter sur
Christ, plus d’une coupe amère en serait adoucie, plus d’une heure obscure en serait éclairée. Mais nous
faisons sans cesse l’expérience que le plus grand nombre de nos épreuves et de nos chagrins se compose de
maux anticipés et de chagrins imaginaires, qui n’existent que dans notre propre esprit malade, parce qu’il est
incrédule. Puisse mon lecteur connaître la paix solide de la conscience et du cœur, qui résulte de ce qu’on a
Christ, dans toute sa plénitude, entre soi et tous ses péchés et toutes ses peines.

Il est à la fois solennel et intéressant de remarquer le double aspect de la « colonne », dans ce chapitre.
« Elle était une nuée et des ténèbres » pour les Égyptiens, mais pour Israël, « elle éclairait la nuit ». Quelle
ressemblance avec la croix de notre Seigneur Jésus Christ ! Cette croix a assurément aussi un double aspect.
Elle constitue le fondement de la paix du croyant, et elle scelle en même temps la condamnation d’un monde
coupable. Le même sang qui purifie la conscience du croyant et lui donne une parfaite paix, souille cette
terre et en consomme le péché. La mission même du Fils de Dieu, qui dépouille le monde de son manteau et
le laisse entièrement sans excuse, revêt l’Église d’un glorieux manteau de justice et remplit sa bouche de
louanges continuelles. Le même Agneau, qui remplira de terreur, par la grandeur de son courroux, toutes les
tribus et tous les peuples de la terre, conduira doucement de sa main, dans les verts pâturages et le long des
eaux tranquilles, à toujours, le troupeau qu’il a racheté par son sang (comp. Apoc. 6:15-17, avec 7:13-17).

La fin de ce chapitre nous montre Israël  triomphant sur le bord de la mer  Rouge,  et  les armées du
Pharaon submergées dans ses eaux. L’événement prouva donc que les craintes des Israélites, et les discours



orgueilleux des Égyptiens, étaient également dépourvus de fondement. L’œuvre glorieuse de l’Éternel avait
anéanti et les uns et les autres. Les mêmes eaux qui servaient de mur aux rachetés de l’Éternel servirent de
tombeau au Pharaon : ceux qui marchent par la foi trouvent un chemin pour y marcher, tandis que les autres
y trouvent un tombeau. C’est une vérité solennelle, qui n’affaiblit en aucune manière le fait que le Pharaon
agissait en opposition ouverte et positive à la volonté de Dieu, alors qu’il « essaya » de passer la mer Rouge :
il sera toujours vrai que ceux qui veulent imiter les actes de la foi seront confondus. Heureux ceux qui
peuvent, quelque faiblement que ce soit, marcher par la foi ! Ils suivent un sentier de bénédictions indicibles,
un sentier qui, bien qu’il puisse être marqué par des fautes et des infirmités, a néanmoins été commencé en
Dieu, se poursuit en Dieu, et se terminera en lui. Puissions-nous entrer davantage dans la divine réalité, la
tranquille élévation, et la sainte indépendance de cette voie.

Nous ne quitterons pas cette riche portion du livre de l’Exode, sans rappeler un passage dans lequel
l’apôtre Paul fait allusion à la nuée et à la mer. « Car, je ne veux pas que vous ignoriez, frères, que nos pères
ont tous été sous la nuée, et que tous ils ont passé à travers la mer, et que tous ils ont été baptisés pour Moïse
dans la nuée et dans la mer » (1 Cor. 10:1, 2). Ce passage renferme un enseignement profond et précieux
pour le chrétien, car l’apôtre continue en disant : « Or ces choses arrivèrent comme types de ce qui nous
concerne » (vers. 6), nous apprenant ainsi, d’autorité divine, à interpréter le baptême d’Israël, «  dans la nuée
et dans la mer », d’une manière typique ; et rien assurément ne peut avoir une signification plus profonde et
plus pratique. Ce fut comme peuple baptisé de cette manière que les Israélites commencèrent leur pèlerinage
à  travers  le  désert,  pour  lequel  Celui  qui  est  amour  avait  fait  provision  de  « viande  spirituelle »  et  de
« breuvage spirituel ». En d’autres termes, ils étaient, typiquement, un peuple mort à l’Égypte, et à tout ce
qui en faisait partie. La nuée et la mer étaient pour eux ce que sont pour nous la croix et la tombe de Christ.
La nuée les mettait à l’abri de leurs ennemis, la mer les séparait de l’Égypte : pareillement la croix nous met
à l’abri de tout ce qui pourrait être contre nous, et nous sommes placés de l’autre côté de la tombe de Jésus  :
c’est de ce point que nous commençons notre voyage à travers le désert, que nous commençons à goûter la
manne céleste, et à boire de l’eau qui découle du « rocher spirituel », tandis que, peuple voyageur, nous
cheminons vers cette terre du repos dont Dieu nous a parlé.

J’ajouterai ici qu’il importe de comprendre la différence qu’il y a entre la mer Rouge et le Jourdain. L’un
et l’autre de ces événements ont leur antitype dans la mort de Christ. Mais tandis que dans le premier nous
voyons la séparation d’avec l’Égypte, dans le dernier nous voyons l’introduction dans la terre de Canaan. Les
croyants ne sont pas seulement séparés de ce présent siècle mauvais par la croix de Christ, mais Dieu les a
fait sortir vivifiés de la tombe de Christ, « ressuscités ensemble et les a fait asseoir ensemble dans les lieux
célestes, dans le Christ Jésus » (Éph. 2:6, 7). Ainsi, bien qu’environnés des choses de l’Égypte, ils sont, quant
à leur expérience actuelle, dans le désert, et en même temps ils sont portés, par l’énergie de leur foi, au lieu
où Jésus est assis à la droite de Dieu. Le croyant n’a pas seulement reçu le pardon de tous ses péchés, mais
encore il est, de fait, associé à un Christ ressuscité dans les cieux ; il n’est pas seulement sauvé par Christ,
mais uni à lui pour toujours. Rien moins que cela n’aurait pu satisfaire les affections de Dieu, ou effectuer
ses desseins à l’égard de l’Église.

Lecteurs,  comprenez-vous ces  choses ?  Les  croyez-vous ?  Les  réalisez-vous ?  En manifestez-vous la
puissance ? Bénie soit la grâce qui les a fait être invariablement vraies pour chacun des membres du corps de
Christ, qu’il soit un œil ou une oreille, une main ou un pied. La vérité de ces choses ne dépend donc pas de
leur manifestation par nous, ou de ce que nous les réalisions ou les comprenions, mais du « précieux sang de
Christ », qui a effacé tous nos péchés, et posé le fondement de l’accomplissement de tous les conseils de
Dieu à notre égard. C’est en cela qu’est le vrai repos pour tout cœur brisé et pour toute conscience chargée.

1.11 - Chapitre 15
Ce chapitre s’ouvre par le magnifique chant de triomphe d’Israël, au bord de la mer Rouge, quand il eut

vu « la grande puissance que l’Éternel avait déployée contre les Égyptiens » (chap. 14:31). Les Israélites
avaient vu la délivrance de l’Éternel, c’est pourquoi ils chantent sa louange et racontent ses faits puissants.
« Alors Moïse et les fils d’Israël chantèrent ce cantique à l’Éternel » (vers. 1). Jusqu’ici nous n’avons pas
entendu de cantique de louange, non pas même une seule note. Nous avons entendu le cri  de profonde
angoisse du peuple, accablé sous le pénible travail des fours à briques de l’Égypte ; nous avons entendu le cri
de son incrédulité, alors qu’il était environné de difficultés qu’il croyait insurmontables ; mais point encore
de cantique de louange.  Ce  ne fut  que lorsque,  comme peuple  sauvé,  toute  l’assemblée rachetée  se  vit
environnée des preuves de la délivrance de Dieu, qu’elle éclata en chants de triomphe. Ce fut quand les
Israélites sortirent de leur baptême « dans la nuée et dans la mer », et qu’ils purent contempler sur le bord de



la mer les Égyptiens morts (chap. 14:30), que six cent mille voix chantèrent le cantique de la victoire. Les
eaux de la mer Rouge roulaient entre eux et l’Égypte, et ils étaient, eux, sur le rivage, un peuple délivré ;
c’est pourquoi ils pouvaient célébrer l’Éternel.

En ceci,  comme en toutes choses, ils étaient des types pour nous. Il  faut que nous aussi,  nous nous
sachions sauvés, dans la puissance de la mort et de la résurrection, avant que nous puissions offrir à Dieu un
culte pur et intelligent. Hors de là, il y aura toujours de la réserve et de l’hésitation dans l’âme, provenant,
sans aucun doute, d’une incapacité positive à saisir la valeur de la rédemption accomplie qui est en Jésus
Christ. On reconnaîtra peut-être le fait, que le salut est en Christ et en aucun autre  ; mais c’est là tout autre
chose que de saisir, par la foi, le vrai caractère et le fondement de ce salut, et de le réaliser comme  nôtre.
L’Esprit de Dieu révèle dans l’Écriture, avec une parfaite clarté, que l’Église est unie à Christ, dans la mort et
dans la résurrection ; et de plus, qu’en Christ ressuscité, à la droite de Dieu, est la mesure et le gage de
l’acceptation de l’Église. Quand on croit  cela, l’âme est transportée au-delà de la région du doute et de
l’incertitude. Comment un chrétien peut-il douter, quand il sait qu’un Avocat, savoir « Jésus Christ le Juste »,
le représente continuellement devant le trône de Dieu ? (1 Jean 2:1). Le plus faible des membres de l’Église
de Dieu a le privilège de savoir qu’il a été représenté par Christ sur la croix, et que tous ses péchés ont été
confessés, portés, jugés et expiés sur cette croix. C’est là une réalité divine, qui, saisie par la foi, donne la
paix ;  mais  il  ne  faut  rien  moins  que  cette  réalité  pour  la  donner.  On  pourra  observer  pieusement  et
dévotement toutes les ordonnances, tous les devoirs et toutes les formes de la religion ; mais le seul moyen
de délivrer entièrement la conscience du sentiment du péché, c’est de voir le péché jugé dans la personne de
Christ, élevé comme offrande pour le péché, sur le bois maudit (comp. Héb. 9:26 ; 10:1-18). Si le péché a été
jugé là, « une fois pour toutes », le croyant ne peut que considérer la question du péché comme une chose
divinement,  et  partant  éternellement  réglée.  Et  ce  qui  prouve  que  le  péché  a  été  ainsi  jugé,  c’est  la
résurrection de notre Garant. « J’ai connu que tout ce que Dieu fait subsiste à toujours ; il n’y a rien à y
ajouter, ni rien à en retrancher ; et Dieu le fait, afin que, devant lui, on craigne » (Eccl. 3:14).

Cependant, bien qu’on admette généralement tout cela comme vrai, quant à l’Église collectivement, un
grand nombre de personnes ont beaucoup de peine à s’en faire l’application à elles-mêmes. Elles sont prêtes
à dire avec le psalmiste : « Certainement Dieu est bon envers Israël, envers ceux qui sont purs de cœur.
Et pour moi… etc. » (Ps. 73:1, 2). Elles regardent à elles-mêmes au lieu de regarder à Christ dans la mort, et
à Christ dans la résurrection. Elles sont plutôt occupées de l’application qu’elles se font à elles-mêmes de
Christ  que de Christ  lui-même. Elles pensent  à leur capacité plutôt  qu’à  leur privilège ;  elles sont  ainsi
retenues  dans  un état  de  déplorable  incertitude,  et  ne  peuvent,  par  conséquent,  jamais  prendre  la  place
d’heureux  et  intelligents  adorateurs.  Elles  prient  pour  demander  le  salut,  au  lieu  de  se  réjouir  dans  la
possession consciente du salut. Elles regardent à leurs œuvres imparfaites, au lieu de regarder à l’expiation
parfaite de Christ.

Or, en parcourant les différentes notes de ce cantique du chapitre 15 de l’Exode, nous n’en trouvons pas
une seule qui  concerne le moi,  ses  actions,  ses paroles,  ses sentiments ou ses  fruits :  tout  se  rapporte  à
l’Éternel,  du  commencement  à  la  fin.  Moïse  commence  ainsi :  « Je  chanterai  à  l’Éternel,  car  il  s’est
hautement élevé ; il a précipité dans la mer le cheval et celui qui le montait ». Ces paroles sont un spécimen
du cantique tout entier, d’un bout à l’autre il ne parle que des attributs et des faits de l’Éternel. Au chapitre
14, le cœur du peuple avait, en quelque sorte, été mis à l’étroit sous la pression excessive des circonstances  ;
mais au chapitre 15, le fardeau est ôté, et le cœur du peuple s’épanche librement dans un doux cantique de
louange. Le moi est oublié ; les circonstances sont perdues de vue. On ne voit qu’un objet, un seul objet : le
Seigneur lui-même dans son caractère et ses voies. Israël pouvait dire : « Ô Éternel ! tu m’as réjoui par tes
actes ; je chanterai de joie à cause des œuvres de tes mains » (Ps. 92:4). C’est là le vrai culte. C’est quand
nous perdons de vue notre misérable moi avec tout ce qui y tient, et que Christ seul remplit nos cœurs, que
nous pouvons offrir à Dieu un culte convenable. Les efforts d’un piétisme charnel ne sont pas nécessaires
pour éveiller dans l’âme des sentiments de dévotion ; il n’est nul besoin des prétendus secours d’une religion,
« ainsi nommée », pour allumer dans l’âme la flamme d’un culte agréable à Dieu. Que le cœur seulement soit
occupé  de  la  personne  de  Christ,  et  « des  cantiques  de  louanges »  s’en  élèveront  naturellement.  Il  est
impossible, quand les regards sont arrêtés sur Lui, que l’esprit ne s’incline pas dans une sainte adoration. Si
nous contemplons le culte des armées qui entourent le trône de Dieu et de l’Agneau, nous verrons qu’il est
toujours provoqué par quelque trait spécial de la perfection divine ou de ses voies. Il devrait en être ainsi de
l’Église sur la terre ; et quand il en est autrement, c’est que nous nous sommes laissés envahir par des choses
qui n’ont aucune place dans les régions de la pure lumière et du bonheur parfait. Dans tout culte vrai, Dieu
lui-même est à la fois l’objet du culte, le sujet du culte, et la puissance du culte.

Ainsi le chapitre qui nous occupe est un bel exemple d’un cantique de louange. C’est le langage d’un
peuple racheté, célébrant la louange de Celui qui les a rachetés. « Jah est ma force et mon cantique, et il a été



mon salut.  Il  est  mon Dieu,  et  je  lui  préparerai  une habitation ;  le  Dieu de mon père,  et  je  l’exalterai.
L’Éternel est un homme de guerre l’Éternel est son nom… Ta droite, ô Éternel s’est montrée magnifique en
force ; ta droite, ô Éternel ! a écrasé l’ennemi… Qui est comme toi parmi les dieux, ô Éternel ? Qui est
comme toi, magnifique en sainteté, terrible en louanges, opérant des merveilles ?… Tu as conduit par ta
bonté ce peuple que tu as racheté ; tu l’as guidé par ta force jusqu’à la demeure de ta sainteté… L’Éternel
régnera  à  toujours  et  à  perpétuité ».  Quelle  sphère  étendue  ce  cantique embrasse !  Il  commence par  la
rédemption et se termine par la gloire. Il commence par la croix et se termine par le royaume. Il ressemble à
un bel arc-en-ciel, dont l’une des extrémités plonge dans « les souffrances », et l’autre dans « les gloires qui
suivront »  (1  Pierre  1:11).  Tout  concerne  l’Éternel.  C’est  une  effusion  de  l’âme,  produite  par  une
contemplation du Dieu de miséricorde et de gloire, et  de ses faits merveilleux. De plus, le cantique fait
mention de l’accomplissement présent du dessein de Dieu : « Tu l’as guidé par ta force, jusqu’à la demeure
de ta sainteté ! » (vers. 13). Les enfants d’Israël pouvaient parler ainsi, bien qu’ils n’eussent encore fait que
poser le pied sur le bord du désert.  Leur cantique n’était  pas l’expression d’une vague espérance. Non ;
quand l’âme n’est occupée que de Dieu, elle peut se plonger dans la plénitude de sa grâce, se réchauffer à la
clarté de sa face, et se réjouir dans les abondantes richesses de sa miséricorde et de sa bonté. La perspective
qui s’ouvre devant elle est libre de tout nuage ; se plaçant sur le roc éternel, où l’amour d’un Dieu Sauveur
l’a établie, — unie à un Christ ressuscité, elle parcourt l’immense sphère des plans et des desseins de Dieu, et
arrête ses regards sur l’éclat suprême de cette gloire, que Dieu a préparée pour tous ceux qui ont lavé et
blanchi leurs robes dans le sang de l’Agneau.

Ceci explique le caractère si plein, si brillant et si élevé, des cantiques de louanges que nous rencontrons
dans toute l’Écriture Sainte. La créature est mise de côté ; Dieu est l’unique objet, et remplit à lui seul toute
la sphère de la vision de l’âme. Il n’y a rien là de l’homme, de ses sentiments ou de ses expériences  ; c’est
pourquoi la louange peut retentir sans cesse. Combien ces chants sont différents de ces cantiques tout remplis
de l’expression de nos manquements, de nos faiblesses, de notre insuffisance, que nous entendons si souvent
dans des assemblées chrétiennes ! Il est bien certain que nous ne pouvons jamais chanter avec puissance et
intelligence spirituelle, quand nous regardons à nous-mêmes. Nous découvrirons toujours en nous quelque
chose qui tendra à entraver notre culte. De fait, beaucoup de personnes semblent estimer qu’être dans un état
continuel de doute et d’incertitude est une grâce chrétienne ; il en résulte que leurs hymnes participent du
caractère de leur état. Ces personnes, quelque sincères et pieuses qu’elles puissent être d’ailleurs, n’ont point
encore, dans la vraie expérience de leurs âmes, saisi le véritable terrain du culte. Elles n’en ont pas encore
fini avec elles-mêmes ; elles n’ont pas encore traversé la mer et, comme un peuple baptisé d’un baptême
spirituel, pris place sur le rivage, dans la puissance de la résurrection ; elles sont encore, d’une manière ou
d’une  autre,  occupées  d’elles-mêmes ;  elles  ne  regardent  pas  le  moi  comme  une  chose  crucifiée,  avec
laquelle Dieu en a fini pour toujours.

Puisse le Saint Esprit donner à tous les enfants de Dieu une intelligence plus complète et plus digne de
leur position et de leurs privilèges, leur faisant comprendre que, lavés de leurs péchés dans le sang de Christ,
ils sont devant Dieu dans cette faveur infinie et parfaite dans laquelle Christ est lui-même, comme le Chef
ressuscité et glorifié de son Église. Les doutes et les craintes ne siéent pas aux enfants de Dieu, car leur divin
Garant n’a pas laissé l’ombre d’un fondement sur lequel ils puissent élever un doute ou une crainte. Leur
place est en dedans du voile. Ils ont « une pleine liberté pour entrer dans les lieux saints par le sang de
Jésus » (Héb. 10:19). Y a-t-il des doutes et des craintes dans les lieux saints ? N’est-il pas évident que celui
qui doute met de fait en question la perfection de l’œuvre de Christ, cette œuvre à laquelle Dieu a rendu
témoignage à la vue de toute intelligence créée,  par la résurrection de Christ  d’entre les morts  ? Christ
n’aurait pas pu quitter la tombe avant que tout sujet de doute ou de crainte eût été entièrement ôté pour son
peuple. C’est donc le doux privilège du chrétien de se réjouir toujours dans un parfait salut. Dieu Lui-même
est devenu « son salut », et il n’a autre chose à faire qu’à jouir des fruits de l’œuvre que Dieu a opérée pour
lui, et à vivre pour sa gloire, en attendant le temps où « l’Éternel régnera à toujours et à perpétuité » (vers.
18).

Mais il y a, dans le cantique de Moïse et des enfants d’Israël, un passage sur lequel je voudrais attirer
l’attention de mon lecteur. « Il est mon Dieu, et je lui préparerai une habitation » (vers. 2). Il est digne de
remarque que, au moment où le cœur débordait de la joie de la rédemption, il exprime le vœu d’élever à Dieu
une « habitation ». Lecteur chrétien, méditez bien ceci. La pensée de Dieu habitant avec l’homme se retrouve
partout dans l’Écriture, depuis le chapitre 15 de l’Exode jusqu’à l’Apocalypse. Écoutez le langage d’un cœur
dévoué : « Si j’entre dans la demeure de ma maison, si je monte sur le lit où je couche, si je permets à mes



yeux de dormir,  à mes paupières de sommeiller,  jusqu’à ce que j’aie trouvé un lieu pour l’Éternel,  des
demeures pour le Puissant de Jacob » (Ps. 132:3-5). Et encore : « Car le zèle de ta maison m’a dévoré » (Ps.
69:9 ; Jean 2:17). Je n’entreprendrai pas de poursuivre ici ce sujet, mais je voudrais pouvoir y intéresser le
cœur du lecteur, de telle sorte qu’il l’étudiât lui-même, avec prière, depuis la première mention qui en est
faite dans l’Écriture jusqu’à cette bienheureuse et consolante déclaration : « Voici, l’habitation de Dieu est
avec les hommes, et il habitera avec eux, et ils seront son peuple, et Dieu lui-même sera avec eux, leur Dieu.
Et Dieu essuiera toute larme de leurs yeux » (Apoc. 21:3, 4).

« Et Moïse fit partir Israël de la mer Rouge, et ils sortirent vers le désert de Shur ; et ils marchèrent trois
jours  dans  le  désert,  et  ne  trouvèrent  point  d’eau »  (vers.  22).  C’est  quand  nous  entrons  dans  la  vie
expérimentale du désert, que nous sommes mis à l’épreuve, afin qu’il apparaisse jusqu’à quel point nous
connaissons Dieu et  notre propre cœur.  Le commencement de notre carrière  chrétienne est  accompagné
d’une fraîcheur et d’une exubérance de joie que tempère bien vite le vent desséchant du désert  ; alors, à
moins que le sentiment profond de ce que Dieu est pour nous ne domine chez nous toute autre pensée, nous
sommes enclins à nous laisser abattre, et « à retourner de notre cœur en Égypte » (Act. 7:39). La discipline
du désert est nécessaire, non pour nous procurer un droit à Canaan, mais pour nous apprendre à connaître
Dieu et notre propre cœur, nous mettre en état de saisir la puissance de notre relation avec Dieu, et nous
rendre plus capables de jouir de Canaan, quand nous y serons réellement entrés (voyez Deut. 8:2-5).

La fraîche et luxuriante verdure du printemps, avec ce charme qui lui est particulier, passe bientôt devant
les  brûlantes  chaleurs  de  l’été ;  mais  cette  même  chaleur,  qui  détruit  cette  jeune  et  fraîche  parure  du
printemps, produit, par son action bienfaisante, les fruits doux et mûrs de l’automne. Il en est de même dans
la vie chrétienne ; car, comme on le sait, il y a une analogie frappante et instructive entre les principes qui
existent dans le règne de la nature et ceux qui caractérisent le règne de la grâce, car ils sont l’un et l’autre
l’œuvre du même Dieu.

Nous pouvons contempler les Israélites dans trois positions distinctes : en Égypte, dans le désert et dans
le pays de Canaan. Dans chacune de ces positions, ils sont « nos types » ; mais nous sommes dans toutes les
trois à la fois. Ceci peut paraître paradoxal, mais c’est la vérité. De fait, nous sommes en Égypte, environnés
des choses de la nature, qui conviennent parfaitement au cœur naturel. Mais, en tant que, par sa grâce, Dieu
nous a appelés à la communion de son Fils Jésus Christ, et conformément aux affections et aux désirs de la
nouvelle nature que nous avons reçue de lui, nous avons nécessairement notre place en dehors de tout ce qui
appartient  à  l’Égypte  (Note  B),  c’est-à-dire  au  monde  dans  son  état  naturel ;  et  ceci  nous  fait  faire
l’expérience de ce qu’est le désert ; ou, en d’autres termes, nous place, comme fait d’expérience, dans le
désert. La nature divine soupire ardemment après un autre ordre de choses, après une atmosphère plus pure
que celle dont nous sommes environnés, et nous fait ainsi sentir que l’Égypte est, moralement, un désert.

Cependant, comme étant, devant Dieu, éternellement associés avec Celui qui est entré triomphalement
dans les lieux célestes, et y a pris place à la droite de la Majesté, c’est notre heureux privilège de savoir que,
par la foi, nous y sommes « assis ensemble en lui » (Éph. 2:6). Donc, bien que quant à nos corps, nous
soyons en Égypte, nous sommes cependant, quant à notre expérience, dans le désert, tandis que, en même
temps, la foi nous fait entrer en esprit, en Canaan, et nous rend capables de nous nourrir du vieux «  blé du
pays », c’est-à-dire de Christ ; non pas seulement de Christ descendu sur la terre, mais de Christ remonté au
ciel et assis là dans la gloire (comp. 1 Tim. 3:16).

Les derniers versets du chapitre 15 nous font voir Israël dans le désert. Jusqu’ici tout pouvait sembler
facile. Des jugements terribles avaient éclaté sur l’Égypte, tandis qu’Israël en était demeuré exempt  ; l’armée
égyptienne  était  morte  sur  le  rivage,  et  Israël  triomphait.  Tout  allait  très  bien,  mais,  hélas  !  les  choses
changèrent vite d’aspect ; les chants de louange firent place à des paroles de murmure : « Et ils vinrent à
Mara ; mais ils ne pouvaient boire des eaux de Mara, car elles étaient amères : c’est pourquoi son nom fut
appelé Mara. Et le peuple murmura contre Moïse, disant : que boirons-nous ? » — Et encore : « Et toute
l’assemblée des fils d’Israël murmura contre Moïse et contre Aaron, dans le désert. Et les fils d’Israël leur
dirent : Ah ! que ne sommes-nous morts par la main de l’Éternel dans le pays d’Égypte, quand nous étions
assis auprès des pots de chair, quand nous mangions du pain à satiété ! Car vous nous avez fait sortir dans ce
désert pour faire mourir de faim toute cette congrégation » (chap. 16:2, 3).

https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#_Note_B._Page_201.


C’était là les épreuves du désert : « Que mangerons-nous » et « que boirons-nous ? » Les eaux de Mara
mirent à l’épreuve le cœur du peuple d’Israël et manifestèrent son esprit murmurateur, mais l’Éternel lui fit
voir qu’il n’y avait aucune amertume que, par les ressources de sa grâce, il ne pût adoucir. «  Et l’Éternel
enseigna à Moïse un bois, et il le jeta dans les eaux, et les eaux devinrent douces. Là il lui donna un statut et
une ordonnance, et là il l’éprouva ». Quelle belle image ce « bois » n’est-il pas de Celui qui, par une grâce
infinie, fut jeté dans les eaux amères de la mort,  afin que ces eaux fussent rendues douces pour nous à
toujours. Nous pouvons dire, en vérité : « l’amertume de la mort est passée », et il ne reste pour nous que les
douceurs éternelles de la résurrection.

Le verset 26 nous montre tout ce qu’il y a de sérieux dans la première période de la carrière des rachetés
de l’Éternel dans le désert. Durant cette période, on court le risque de se laisser aller à un esprit d’agitation,
d’impatience et de murmure. Le seul moyen de se préserver de cet esprit, c’est d’avoir les yeux fermement
arrêtés sur Jésus, « fixant les yeux sur Jésus » (Héb. 12:2). Béni soit son nom, il se manifeste toujours d’une
manière qui est appropriée aux besoins de son peuple ; et les siens, au lieu de se plaindre des circonstances
dans lesquelles ils se trouvent, devraient en prendre occasion de lui adresser toujours de nouveaux appels. Le
désert  sert  ainsi  à  nous faire faire l’expérience de ce  que Dieu est.  C’est  une école dans laquelle nous
apprenons à connaître sa grâce patiente et ses abondantes ressources. « Et il prit soin d’eux dans le désert,
comme une mère, environ quarante ans » (Act. 13:18). L’homme spirituel reconnaîtra toujours qu’il vaut la
peine de rencontrer des eaux amères que Dieu vienne adoucir. « Nous nous glorifions dans les tribulations,
sachant que la tribulation produit la patience, et la patience l’expérience, et l’expérience l’espérance  ;  et
l’espérance ne rend point honteux, parce que l’amour de Dieu est versé dans nos cœurs par l’Esprit Saint qui
nous a été donné » (Rom. 5:3-5).

Toutefois, le désert a ses « Élim » aussi bien que ses « Mara », ses fontaines et ses palmiers aussi bien
que ses eaux amères. « Puis ils vinrent à Élim, où il y avait douze fontaines d’eau, et soixante-dix palmiers et
ils campèrent là, auprès des eaux » (vers. 27). Le Seigneur, dans sa grâce et sa tendresse, prépare des lieux
verdoyants sur le chemin de son peuple voyageant dans le désert ; et, quoique ce ne soient que des oasis, ils
rafraîchissent  l’esprit  et  raniment  le  cœur.  Le  séjour  d’Élim était  bien  propre  à  calmer  les  cœurs  des
Israélites, et à faire taire leurs murmures. Le délicieux ombrage de ses palmiers, les eaux rafraîchissantes de
ses fontaines venaient à propos, après l’épreuve de Mara, et nous présentent, en figure, les vertus excellentes
de ce ministère spirituel dont Dieu prend soin de pourvoir son peuple ici-bas. « Les douze » et les « soixante-
dix » sont des nombres qui ont un rapport intime avec le ministère (Luc 10:1, 17 ; 6:13).

Mais « Élim » n’était pas « Canaan ». Les fontaines et les palmiers d’Élim n’étaient que des avant-goûts
de l’heureux pays, situé au-delà des limites de ce désert stérile, dans lequel les rachetés venaient d’entrer.
Israël pouvait sans doute s’y abreuver et y trouver un frais abri, mais les eaux et l’ombrage étaient ceux du
désert ; ils n’étaient que pour un moment, afin de ranimer et de fortifier le peuple pour sa marche vers
Canaan. Il en est de même, comme nous le savons, du ministère dans l’Église : il est une ressource pour nos
besoins,  qui  doit  servir  à  nous désaltérer,  à  nous  fortifier  et  à  nous encourager,  «  jusqu’à  ce  que  nous
parvenions tous à la mesure de la stature de la plénitude du Christ » (Éph. 4:13).

1.12 - Chapitre 16
« Et ils partirent d’Élim, toute l’assemblée des fils d’Israël, et vinrent au désert de Sin, qui est entre Élim

et Sinaï, le quinzième jour du second mois après leur sortie du pays d’Égypte » (v. 1). Nous voyons ici Israël
dans une position remarquable et intéressante : il est encore dans le désert, sans doute ; mais dans une partie
fort importante et significative, savoir « entre Élim et Sinaï ». Le premier de ces lieux était celui où Israël
avait tout récemment goûté les eaux rafraîchissantes du ministère divin ; le dernier était celui où ils allaient
abandonner le terrain de la grâce gratuite et souveraine,  pour se placer sous une alliance d’œuvres.  Les
enfants d’Israël apparaissent ici comme les objets de la même grâce qui les avait fait sortir du pays d’Égypte,
c’est  pourquoi  Dieu  répond  à  leurs  murmures  par  un  secours  immédiat.  Quand  Dieu  agit  dans  la
manifestation de sa grâce, il  n’y a aucun obstacle pour lui ;  les bénédictions qui  ont  leur source en lui,
coulent sans interruption. Ce n’est que quand l’homme se place sous la loi qu’il perd tout, car alors il faut
que Dieu lui laisse faire l’expérience de ce à quoi il peut arriver, en vertu de ses œuvres.



Quand Dieu visita et racheta son peuple, et le fit sortir du pays d’Égypte, ce ne fut certainement pas dans
le but de les laisser mourir de faim et de soif dans le désert. Les enfants d’Israël auraient dû le savoir. Ils
auraient dû se confier en Dieu, et marcher dans l’étroite communion de cet amour qui les avait délivrés d’une
manière  si  glorieuse  des  horreurs  de  leur  esclavage  en  Égypte.  Ils  auraient  dû  se  souvenir  qu’il  valait
infiniment mieux être dans le désert avec Dieu, qu’au milieu des fours à briques avec le Pharaon. Mais non,
le cœur humain a beaucoup de peine à croire à l’amour pur et parfait de Dieu ; il a plus de confiance en Satan
qu’en Dieu (comp. Gen 3:1-6). Considérez un instant toutes les souffrances, la misère, la dégradation que
l’homme a endurées, pour avoir écouté la voix de Satan ;  — et cependant jamais vous ne l’entendez se
plaindre de son service, ni exprimer le désir de se soustraire à sa main. L’homme n’est pas mécontent de
Satan, ni fatigué de le servir. Tous les jours il recueille des fruits amers de ce champ que Satan a ouvert
devant lui, et tous les jours, de nouveau, on le voit encore semer la même semence et se soumettre aux
mêmes travaux.

L’homme agit bien différemment à l’égard de Dieu. Quand nous avons commencé à marcher dans ses
voies,  nous sommes  prêts,  à  la  première  apparence  d’épreuve ou de tribulation,  à  murmurer  et  à  nous
révolter ; et cela faute de cultiver en nous un esprit de reconnaissance et de confiance. Nous oublions dix
mille gratuités en vue de la plus légère privation. Nous avons reçu le pardon gratuit de tous nos péchés (Éph.
1:7 ; Col. 1:14) ; nous avons été « rendus agréables dans le Bien-aimé » (Éph. 1:6) ; nous avons été faits
héritiers de Dieu et  cohéritiers  avec Christ  (Éph.  1:11.  Rom.  8:17 ;  Gal.  4:7) ;  nous attendons la gloire
éternelle (Rom. 8:18-25, 2 Cor. 4:15 ; 5:5 ; Phil. 3:20, 21 ; Gal. 5:5 ; Tite 2:13 ; 1 Jean 3:2, etc.) ; de plus
notre chemin à travers le désert est semé d’innombrables faveurs (Rom. 8:28), et malgré cela, qu’un nuage,
grand comme la main,  apparaisse à l’horizon,  nuage qui,  après tout,  ne fera peut-être que se fondre en
bénédictions sur nos têtes, et aussitôt nous oublions les grâces multipliées qui nous ont été accordées. Cette
pensée devrait nous humilier profondément dans la présence de Dieu. Combien différent, à cet égard comme
à tout autre, a été notre bienheureux modèle ! Regardez-le, Lui, le véritable Israël dans le désert, entouré de
bêtes sauvages, et jeûnant pendant quarante jours. A-t-il murmuré ? S’est-il plaint de son lot ? A-t-il désiré
d’être dans d’autres circonstances ? Non, Dieu était la portion de son héritage et de sa coupe (Ps. 16). C’est
pourquoi, quand le tentateur s’approcha de lui, et lui offrit les choses nécessaires à la vie, ses gloires, ses
distinctions et ses honneurs, il refusa tout, et demeura ferme dans la position de dépendance absolue de Dieu
et  d’obéissance  implicite  à  sa  Parole.  Il  ne  voulait  recevoir  du  pain  que  de  Dieu,  et  de  lui  la  gloire
pareillement.

Il en fut bien autrement d’Israël selon la chair. Les enfants d’Israël n’eurent pas plutôt senti la souffrance
de la faim, qu’ils « murmurèrent dans le désert contre Moïse et contre Aaron ». Il semblait qu’ils avaient
oublié que c’était l’Éternel qui les avait délivrés, car ils dirent : « Vous nous avez fait sortir dans ce désert » ;
et encore : « Le peuple murmura contre Moïse, et dit : pourquoi nous as-tu fait monter d’Égypte, pour nous
faire mourir de soif, moi, et mes enfants, et mon bétail ? » (chap. 17:3). C’est ainsi qu’en toute occasion ils
manifestèrent  un  esprit  d’irritation  et  de  mécontentement,  et  montrèrent  combien  peu  ils  réalisaient  la
présence de leur puissant et miséricordieux Libérateur, et savaient s’appuyer sur son bras.

Or rien ne déshonore Dieu davantage que les murmures de ceux qui lui appartiennent. L’apôtre parle de
cet  esprit  comme  d’une  marque  spéciale  de  la  corruption  des  gentils,  qui,  « ayant  connu  Dieu,  ne  le
glorifièrent point comme Dieu, ni ne lui rendirent grâces » (Rom. 1:21). Puis il en signale la conséquence
pratique : « mais ils devinrent vains dans leurs raisonnements, et leur cœur destitué d’intelligence fut rempli
de ténèbres ». Celui qui ne nourrit pas dans son cœur un sentiment de gratitude envers Dieu pour sa bonté,
sera bientôt rempli de « ténèbres ». Ainsi Israël perdit le sentiment qu’il était dans les mains de Dieu ; et
comme on devait s’y attendre, il fut entraîné dans des ténèbres encore plus épaisses, car nous les entendons
dire, à une époque plus avancée de leur histoire : « Pourquoi l’Éternel nous fait-il venir dans ce pays, pour y
tomber par l’épée, pour que nos femmes et nos petits enfants deviennent une proie ? » (Nomb. 14:3). Telle
est la pente que suit une âme qui a perdu sa communion avec Dieu. Elle commence par n’avoir plus la
conscience qu’elle est entre les mains de Dieu pour sa bénédiction, et puis elle finit par se croire dans les
mains de Dieu pour son malheur. Triste progrès !

Toutefois,  Israël  étant  placé  jusqu’ici  sous  la  grâce,  Dieu  pourvoit  à  ses  besoins  d’une  manière
merveilleuse, comme nous l’apprend ce chapitre. « Et l’Éternel dit à Moïse : Voici, je vais vous faire pleuvoir
des cieux du pain » (vers. 4). Alors qu’ils étaient enveloppés du nuage glacial de leur incrédulité, ils avaient
dit : « Ah, que ne sommes-nous morts par la main de l’Éternel dans le pays d’Égypte, quand nous étions
assis auprès des pots de chair, quand nous mangions du pain à satiété ! » Et maintenant Dieu parle de « pain



des cieux ». Bienheureux contraste ! Quelle différence entre « les pots de chair » et « le pain » de l’Égypte, et
« la manne du ciel », « le pain des anges ! » Les premiers appartenaient à la terre, le dernier appartenait au
ciel.

Mais cette nourriture céleste était une pierre de touche pour éprouver la condition d’Israël, ainsi qu’il est
écrit : « Afin que je l’éprouve, pour voir s’il marchera dans ma loi, ou non » (vers. 4). Il fallait un cœur sevré
des influences de l’Égypte, pour être satisfait du « pain du ciel », ou pour en jouir. Par le fait, nous savons
que les Israélites n’en furent pas contents, car ils le méprisèrent, le déclarant un « pain misérable » (Nomb.
21:5). Ils convoitèrent de la chair, montrant ainsi combien peu leur cœur était délivré de l’Égypte, ou disposé
à observer la loi de l’Éternel. Ils retournèrent de leur cœur en Égypte. Mais au lieu d’y retourner de fait, ils
furent,  plus  tard,  transportés au-delà  de Babylone (Act.  7:39,  43).  C’est  ici  une sérieuse leçon pour les
chrétiens.  Si  ceux qui  ont  été délivrés  de ce présent  siècle ne marchent  pas avec Dieu avec des  cœurs
reconnaissants, satisfaits de ce dont Dieu a fait provision pour ses rachetés dans le désert, ils sont en danger
de tomber dans les pièges de l’influence babylonienne. Il faut avoir des affections célestes pour se nourrir du
pain du ciel. La nature ne peut pas savourer une nourriture pareille  ; elle soupire toujours après l’Égypte,
c’est pourquoi il faut qu’elle soit tenue dans l’humiliation et l’assujettissement. Nous chrétiens, « qui avons
été baptisés pour la mort de Christ, « ensevelis avec lui dans le baptême », et « ressuscités ensemble par la
foi en l’opération de Dieu » (Rom. 6:3 ; Col. 2:12), nous avons le privilège de nous nourrir de Christ comme
du « pain vivant qui est descendu du ciel » (Jean 6:51). Notre nourriture dans le désert, c’est Christ, tel qu’il
nous est présenté par le Saint Esprit, par le moyen de la Parole écrite ; tandis que notre breuvage spirituel,
c’est le Saint Esprit, venu, comme l’eau jaillissant du rocher frappé, de Christ frappé pour nous. Telle est
notre excellente part dans le désert de ce monde.

Or, pour jouir de cette part, il faut que notre cœur soit détaché de tout ce qui est de ce présent siècle
mauvais, de tout ce qui pourrait s’offrir à nous comme hommes naturels, comme hommes vivants dans la
chair. Un cœur mondain, un cœur charnel, ne trouverait pas Christ dans l’Écriture, ni ne jouirait de lui, s’il
l’y trouvait.  La manne était  si  pure,  si  délicate,  qu’elle  ne supportait  pas  le  contact  avec la terre  ;  elle
descendait sur la rosée (vers. 13-16 ; Nomb. 11:9) et devait être recueillie le matin avant la chaleur du jour
(vers. 21). Chacun devait donc se lever de bonne heure pour chercher sa nourriture quotidienne. De même
maintenant, il faut que le peuple de Dieu recueille fraîche, tous les matins, la manne céleste ; la manne d’hier
ne vaut rien pour aujourd’hui, ni celle d’aujourd’hui pour demain. Il faut que nous nous nourrissions de
Christ chaque jour, avec une nouvelle énergie de l’Esprit, sans quoi nous cesserons de croître. De plus, il faut
que nous fassions de Christ notre premier objet. Il faut que nous le cherchions de « bonne heure », avant que
d’autres  choses  aient  eu  le  temps  de  s’emparer  de  nos  faibles  cœurs.  Beaucoup  d’entre  nous,  hélas !
manquent à cet égard. Nous ne donnons à Christ qu’une place secondaire, et la conséquence en est que nous
restons faibles et stériles ; l’ennemi, toujours vigilant, se prévaut de notre indolence spirituelle, pour nous
priver de la bénédiction et de la force que l’on reçoit en se nourrissant de Christ. La vie nouvelle, dans le
croyant, ne peut être alimentée et maintenue que par Christ. « Comme le Père qui est vivant m’a envoyé, et
que moi, je vis à cause du Père, de même celui qui me mangera, celui-là aussi vivra à cause de moi  » (Jean
6:57).

La grâce du Seigneur Jésus Christ, celui qui est descendu du ciel pour être la nourriture de son peuple, est
pour l’âme renouvelée d’un prix inestimable ; mais pour jouir ainsi de Christ,  il  est nécessaire que nous
réalisions  que nous sommes  dans  le  désert,  mis  à  part  pour  Dieu,  dans  la  puissance  d’une rédemption
accomplie. Si je marche avec Dieu dans le désert, je serai satisfait de la nourriture qu’il me donne, c’est-à-
dire de Christ, comme étant descendu du ciel. « Le blé du pays », « le crû de la terre de Canaan » (Josué
5:11, 12), trouve son antitype en Christ monté en haut et assis dans la gloire. Comme tel, il est la nourriture
qui convient à ceux qui savent, par la foi, qu’ils sont ressuscités ensemble et assis ensemble avec lui dans les
lieux célestes. Mais la manne, c’est-à-dire Christ comme descendu du ciel, est pour le peuple de Dieu, dans
sa vie et son expérience dans le désert. Comme peuple étranger ici-bas, nous avons besoin d’un Christ qui ait
aussi été étranger sur la terre ; comme peuple assis en haut dans le ciel en esprit, nous avons un Christ assis
dans le ciel. Ceci pourra expliquer la différence qui existe entre « la manne » et « le crû du pays ». Il n’est
pas question ici de la rédemption ; nous l’avons dans le sang de la croix, et là seulement. Il s’agit simplement
de la provision que Dieu a faite pour son peuple, eu égard aux différentes positions dans lesquelles celui-ci se
trouve, soit que, de fait, il lutte dans le désert, ou qu’en esprit il prenne possession de l’héritage céleste.

Quelle frappante image nous présente Israël dans le désert ! Il  avait  derrière lui l’Égypte, devant lui
Canaan, et autour de lui le sable du désert, tandis que lui-même, il était appelé à regarder au ciel pour sa



nourriture de chaque jour. Le désert n’avait ni un brin d’herbe, ni une goutte d’eau à offrir à l’Israël de Dieu  ;
en l’Éternel seul était la portion des rachetés. Les chrétiens n’ont rien ici-bas ; leur vie étant céleste, elle ne
peut être entretenue que par des choses célestes. Bien que placés dans le monde, ils ne sont pas du monde,
car Christ les a choisis du monde. Peuple céleste, ils sont en chemin vers leur patrie, et sont soutenus par la
nourriture qu’ils en reçoivent ; ils marchent en avant vers le ciel. La gloire dirige de ce côté seulement. Il est
complètement inutile de regarder en arrière vers l’Égypte ; on ne peut y découvrir aucun rayon de la gloire.
« Ils se tournèrent vers le désert ; et voici, la gloire de l’Éternel parut dans la nuée » (vers. 10). Le chariot de
l’Éternel était dans le désert, et tous ceux qui désiraient être en communion avec Lui devaient aussi être dans
le désert ; et s’ils y étaient, la manne céleste devait être leur nourriture, et rien autre.

Cette manne était, il est vrai, un étrange aliment ; un aliment tel, qu’un Égyptien n’aurait jamais pu ni le
comprendre, ni l’apprécier, ni s’en nourrir ; mais ceux qui avaient été « baptisés dans la nuée et dans la mer »
(1  Cor.  10:2)  pouvaient,  s’ils  marchaient  d’une  manière  conséquente  avec  la  position  dans  laquelle  ce
baptême les avait introduits, jouir de cette manne et en être nourris. Il en est de même maintenant pour le vrai
croyant. L’homme du monde ne comprend pas comment le croyant vit. Sa vie et l’aliment qui l’entretient
sont, l’un et l’autre, inaccessibles à l’œil naturel le plus pénétrant. Christ est la vie du chrétien ; et il vit de
Christ,  il  se  nourrit,  par  la  foi,  des  grâces  puissantes  de  Celui  qui,  « est  sur  toutes  choses  Dieu  béni
éternellement » (Rom. 9:5), et « prit la forme d’esclave, étant fait à la ressemblance des hommes » (Phil.
2:7). Il le suit du sein du Père à la croix, et de la croix jusqu’au trône ; et trouve en lui, à chaque période de sa
carrière et  dans chacune des phases de sa vie,  un aliment précieux pour l’homme nouveau. Tout  ce qui
environne le chrétien, bien que, de fait, ce soit l’Égypte, n’est qu’un désert aride et désolé, n’ayant rien à
offrir  à  l’esprit  renouvelé ;  et  si  l’âme  y  trouve  malheureusement  un  aliment,  ses  progrès  dans  la  vie
spirituelle sont entravés dans la même mesure. La seule provision que Dieu ait  faite pour nous, c’est la
manne, et le vrai croyant devrait toujours s’en nourrir (comp. Lév. 7:11-36).

Qu’il est déplorable de voir des chrétiens rechercher les choses de ce monde ! Cela prouve clairement
qu’ils sont « dégoûtés » de la manne céleste, et qu’ils l’estiment être un « pain misérable ». Ils servent ce
qu’ils devraient mortifier. L’activité de la vie nouvelle est toujours liée au dépouillement du « vieil homme
avec ses actions » (Col. 3:9) ; et plus ce dépouillement aura lieu, plus on désirera de se nourrir du « pain qui
soutient le cœur de l’homme » (Ps. 104:15). Comme au physique, plus on prend d’exercice, et plus l’appétit
est bon, de même dans la vie spirituelle, plus nos facultés renouvelées sont mises en jeu, plus nous éprouvons
aussi le besoin de nous nourrir de Christ chaque jour. C’est une chose que de savoir que nous avons la vie en
Christ, unie à un plein pardon et à une acceptation entière devant Dieu ; et c’en est une autre et une toute
différente, que d’être habituellement en communion avec lui, de se nourrir de lui par la foi, faisant de lui
l’aliment exclusif de nos âmes. Un grand nombre de personnes font profession d’avoir trouvé le pardon et la
paix en Jésus, qui, en réalité, se nourrissent d’une variété de choses n’ayant aucun rapport avec Christ. Elles
repaissent leur esprit de la lecture des journaux et de la littérature frivole et insipide du jour. Trouveront-elles
Christ là ? Est-ce par de pareils moyens que le Saint Esprit nourrit l’âme de Christ ? Est-ce là cette pure rosée
sur laquelle la manne céleste descend pour servir d’aliment aux rachetés de Dieu dans le désert ? Hélas !
non ; ce sont les grossiers aliments auxquels l’esprit charnel trouve son plaisir. La parole de Dieu nous dit
qu’il  y a, dans le chrétien, deux natures ;  qu’on se demande laquelle de ces deux natures se nourrit  des
nouvelles et de la littérature du monde ! Est-ce la vieille ou la nouvelle ? La réponse n’est pas difficile.
Laquelle, donc, des deux désirons-nous entretenir ? Notre conduite, assurément, sera la plus fidèle réponse à
cette question. Si je désire sincèrement de croître dans la vie divine, si mon but principal est d’être rendu
semblable  à  Christ  et  de  lui  être  dévoué,  si  j’aspire  sérieusement  à ce  que le  règne de Dieu fasse  des
progrès au dedans, je chercherai toujours, sans aucun doute, la nourriture que Dieu m’a préparée pour mon
accroissement spirituel. C’est tout simple. Les actions d’un homme sont toujours le plus sûr indice de ses
désirs et de ses intentions. Ainsi, si je rencontre quelqu’un qui, faisant profession d’être chrétien, néglige sa
Bible, et trouve néanmoins suffisamment de temps, bien plus, prend quelques-unes de ses meilleures heures
pour lire les journaux et tant d’autres ouvrages pour le moins futiles et souvent pernicieux, il ne me sera pas
difficile de juger de la vraie condition de son âme ; je suis sûr que ce chrétien ne peut pas être un chrétien
spirituel, qu’il ne se nourrit certainement pas de Christ, et qu’il ne peut pas vivre pour lui ou lui rendre
témoignage.

Si un Israélite avait négligé de recueillir, à la fraîcheur du matin, sa portion du pain que la grâce de Dieu
avait préparé pour lui, il aurait bientôt manqué de forces pour continuer son voyage. Pareillement, il faut que
nous aussi,  nous fassions de Christ  le souverain objet de notre âme, sinon notre vie spirituelle déclinera
inévitablement. Des sentiments et des expériences, se rattachant à Christ, ne peuvent même pas constituer
notre  nourriture  spirituelle,  parce que ces  sentiments  et  ces  expériences  sont  variables  et  sujets  à  mille



fluctuations.  Le  pain  de  vie,  c’était  Christ  hier,  et  il  faut  que  ce  soit  Christ  aujourd’hui  et  Christ
éternellement. Il ne suffit pas non plus de se nourrir en partie de Christ et en partie d’autres objets. Comme
c’est Christ seul qui est la vie, de même le « vivre » ne peut être que Christ seul ; et de même que nous ne
pouvons rien mélanger avec ce qui communique la vie, de même nous ne pouvons rien mélanger avec ce
qui l’entretient.

Il est parfaitement vrai que, comme Israël a mangé du « blé du pays » (Jos. 5), nous pouvons en esprit et
par la foi, même maintenant, nous nourrir d’un Christ ressuscité et glorifié, monté au ciel en vertu d’une
rédemption accomplie. Et non seulement cela, mais nous savons que, quand les rachetés de Dieu seront
entrés dans les régions de la gloire, du repos et de l’immortalité, qui se trouvent de l’autre côté du Jourdain,
ils en auront fini de fait avec la nourriture du désert ; mais ils n’en auront pas fini avec Christ, ni avec le
souvenir de ce qu’il a été comme aliment dans le désert. — Dieu voulait qu’Israël, au milieu du lait et du
miel de la terre de Canaan, n’oubliât jamais ce qui l’avait soutenu durant les quarante années de son séjour
dans le désert. « Voici la parole que l’Éternel a commandée : Qu’on en remplisse un omer pour le garder
pour vos générations, afin qu’elles voient le pain que je vous ai fait manger dans le désert, lorsque je vous ai
fait  sortir  du  pays  d’Égypte…  Comme  l’Éternel  l’avait  commandé  à  Moïse,  Aaron  la  posa  devant  le
témoignage pour être gardée » (vers. 32-34).

Précieux monument de la fidélité de Dieu ! Il ne les laissa point mourir de faim, comme leurs cœurs
insensés et incrédules s’y étaient attendus ; il fit pleuvoir du pain du ciel pour eux, les nourrit du pain des
anges, veilla sur eux avec toute la tendresse d’une mère, usa de patience envers eux, les porta sur des ailes
d’aigle ; et, s’ils avaient persévéré dans la grâce, il les eût mis pour toujours en possession de toutes les
promesses faites à leurs pères. La cruche de manne, avec la portion d’un jour, car elle contenait un omer, et
posée devant l’Éternel, est pour nous une figure pleine d’instruction. Il n’y avait point de vers dans cette
cruche, ni aucune corruption ; elle était le mémorial de la fidélité de Dieu à pourvoir aux besoins de ceux
qu’il avait délivrés des mains de l’Ennemi.

Il n’en était pas ainsi, toutefois, quand l’homme amassait la manne pour lui-même : alors les symptômes
de  la  corruption  se  manifestaient  bientôt.  Nous  ne  penserons  jamais  à  faire  de  provisions,  si  nous
comprenons la vérité et la réalité de notre position ; c’est notre privilège, jour après jour, de nous nourrir de
Christ, comme étant celui qui descendit du ciel pour donner la vie au monde. Mais si quelqu’un, oubliant sa
position, veut faire provision pour le lendemain, c’est-à-dire mettre la vérité en réserve, en dehors du besoin
présent qu’il en a, au lieu de la mettre à profit pour le renouvellement de ses forces, cette vérité se corrompra
certainement. Apprendre la vérité est quelque chose de très sérieux, car il n’est pas un seul des principes que
nous professons avoir appris, que nous ne soyons appelés à manifester d’une manière pratique. Dieu ne veut
pas que nous soyons des théoriciens. On tremble souvent en entendant certaines personnes faire, soit dans la
prière, soit autrement, d’ardentes professions de dévouement ; et l’on craint que, quand l’heure de l’épreuve
viendra à sonner, ces personnes n’aient pas l’énergie spirituelle nécessaire pour exécuter ce que leurs lèvres
ont prononcé.

Il y a un grand danger à ce que l’intelligence devance la conscience et les affections. De là vient que
plusieurs semblent d’abord faire de si rapides progrès, jusqu’à ce qu’ils soient arrivés à un certain point  ; —
puis arrivés là, ils s’arrêtent court et semblent rétrograder. Ils ressemblent à l’Israélite qui recueillait plus de
manne qu’il ne lui en fallait  pour un jour. Il pouvait paraître à cet égard beaucoup plus diligent que les
autres ; et néanmoins, chaque grain qu’il recueillait au-delà de ses besoins du jour était non seulement inutile,
mais il « engendrait des vers ». Le chrétien aussi doit faire usage de ce qu’il a, il doit se nourrir de Christ,
parce que son âme a besoin de Lui, et le besoin naît d’un service actuel. Ce n’est qu’à la foi et aux besoins
présents de l’âme que le caractère et les voies de Dieu, l’excellence et la beauté de Christ, comme aussi les
vivantes et profondes réalités de l’Écriture, sont révélées. Il nous sera donné davantage à mesure que nous
ferons usage de ce que nous avons. La vie du croyant doit être pratique, et c’est en ceci qu’un si grand
nombre d’entre nous sont en défaut.  Il arrive souvent que ceux qui avancent le plus rapidement dans la
théorie,  sont les plus lents dans la pratique et  l’expérience,  parce que chez eux c’est  plus un travail  de
l’intelligence que du cœur et de la conscience. Nous ne devrions jamais oublier que le christianisme n’est pas
un assemblage d’opinions ou de vues, ou un système de dogmes ; il est avant tout une réalité divine, quelque
chose de personnel,  de pratique, de puissant,  se manifestant dans tous les événements et dans toutes les
circonstances de la vie journalière, répandant son influence sanctifiante sur le caractère et  la marche, et
apportant ses célestes dispositions dans toutes les relations dans lesquelles on peut être placé devant Dieu. En



un  mot,  il  est  ce  qui  découle  du  fait  que  nous  sommes  unis  à  Christ  et  occupés  de  Lui.  Tel  est  le
christianisme !  On  peut  avoir  des  vues  claires,  des  idées  correctes,  des  principes  sains,  sans  aucune
communion avec Jésus ; et une profession de foi orthodoxe, sans Christ, ne sera jamais, à l’épreuve, qu’une
chose froide, stérile et morte.

Lecteur  chrétien,  pensez-y  sérieusement ;  vous  n’êtes  pas  seulement  sauvé par Christ,  vous  vivez
aussi de lui. Cherchez-le « le matin de bonne heure » ; cherchez-le lui « seul ». Quand quelque chose attire
votre attention, demandez-vous : « Cela présente-t-il Christ à mon cœur ? m’apprendra-t-il quelque chose de
Christ, ou me rapprochera-t-il davantage de sa personne ? » — Si la réponse est négative, rejetez cette chose
sans hésiter ; oui, rejetez-la, quand même elle se présenterait à vous sous l’aspect le plus agréable, et appuyée
de l’autorité la plus respectée. Si vous avez réellement pour but d’avancer dans la vie divine, de faire des
progrès spirituels, de connaître Christ personnellement, alors, rentrez sérieusement en vous-même à ce sujet.
Faites de Christ votre nourriture habituelle. Allez, recueillez la manne qui tombe sur la rosée, et nourrissez-
vous-en avec une faim aiguisée par une marche vigilante avec Dieu à travers le désert. Que la riche grâce de
Dieu vous fortifie abondamment pour toutes ces choses par le Saint Esprit (*).

(*) Le lecteur retirera du profit de la méditation du chapitre 6 de l’Évangile de Jean, en rapport avec le
sujet de la manne. La Pâque étant proche, Jésus rassasie la multitude, puis se retire sur une montagne pour y
être seul.  De là,  il vient au secours des siens en détresse, ballottés sur les eaux. Après cela, il  révèle la
doctrine de sa personne et de son œuvre, et déclare comment il donnera sa chair pour la vie du monde, et que
nul ne pourra avoir la vie, à moins qu’il ne mange sa chair et ne boive son sang. Puis il parle de lui-même
comme remontant là où il était auparavant ; et enfin de la puissance vivifiante du Saint Esprit.

Il y a dans ce chapitre encore un autre sujet que nous mentionnerons, savoir l’institution du sabbat dans
sa liaison avec la manne, et avec la position d’Israël telle qu’elle est présentée ici. Depuis le chap. 2 de la
Genèse jusqu’au chap. 16 de l’Exode, il n’est pas fait mention de cette institution. Ceci est remarquable. Le
sacrifice d’Abel, la marche d’Hénoc avec Dieu, la prédication de Noé, l’appel d’Abraham, avec l’histoire
détaillée d’Isaac, de Jacob et de Joseph, sont tous racontés ; mais il n’est fait aucune allusion au sabbat
jusqu’au moment où nous voyons Israël reconnu comme un peuple en relation avec l’Éternel, et sous la
responsabilité qui était  la conséquence de cette relation. Le sabbat a été interrompu en Éden, et nous le
voyons de nouveau institué pour Israël dans le désert. Mais, hélas ! l’homme n’aime pas le repos de Dieu.
« Et il arriva, le septième jour, que quelques-uns du peuple sortirent pour en recueillir, et ils n’en trouvèrent
point. Et l’Éternel dit à Moïse : Jusques à quand refuserez-vous de garder mes commandements et mes lois ?
Voyez que l’Éternel vous a donné le sabbat ; c’est pourquoi il vous donne au sixième jour du pain pour deux
jours » (vers. 27-29). Dieu voulait que son peuple jouît d’un doux repos avec lui ; il voulait lui donner du
repos, de la nourriture, et le désaltérer, même dans le désert ; mais le cœur de l’homme n’est pas disposé à se
reposer avec Dieu. Les Israélites pouvaient se rappeler le temps où ils étaient « assis auprès des pots de
chair » au pays d’Égypte, mais ils ne pouvaient pas apprécier la bénédiction d’être assis, chacun dans sa
tente, jouissant avec Dieu du repos du saint sabbat, et se nourrissant de la manne du ciel.

Et remarquez qu’ici le sabbat est présenté comme un don. « L’Éternel vous a donné (*) le sabbat » (vers.
29). Plus loin, dans ce même livre, nous le trouvons sous la forme d’une loi, accompagnée d’une malédiction
et d’un jugement, en cas de désobéissance. Mais soit que l’homme déchu reçoive un privilège ou une loi, une
bénédiction ou une malédiction, sa nature est mauvaise ; il ne peut ni se reposer avec Dieu, ni travailler pour
Dieu. Si Dieu travaille et lui prépare un repos, il ne veut pas garder ce repos ; si Dieu lui dit de travailler, il
ne veut pas faire les œuvres que Dieu lui propose. Tel est l’homme. Il n’aime pas Dieu. Il se servira du nom
du sabbat pour s’exalter lui-même, ou comme d’un témoignage de sa propre piété ; mais le chap. 16 de
l’Exode  nous  montre  qu’il  ne  peut  pas  estimer  le  sabbat de  Dieu comme un  don ;  et  au  chap.  15  des
Nombres, 32-36, nous voyons qu’il ne peut pas le garder comme une loi.

(*) C’est ainsi qu’il faut lire au lieu de : ordonné.
Or nous savons que le sabbat, aussi bien que la manne, était un type. En lui-même, le sabbat était une

bénédiction, une faveur de la part d’un Dieu d’amour et de grâce, qui voulait, en donnant un jour de repos sur
sept, adoucir le travail et la peine sur une terre maudite à cause du péché. De quelque manière que nous
considérions l’institution du sabbat, nous la voyons toujours féconde, en grâces excellentes, dans ses rapports
avec l’homme ou avec la création animale. Et, si les chrétiens gardent « le premier jour de la semaine », « le
jour  du Seigneur »,  d’après  les  principes  qui  lui  sont  propres,  on peut  discerner  dans ce  jour  la  même
providence pleine de grâce. « Le sabbat a été fait pour l’homme » (Marc 2:27) ; et bien que l’homme ne l’ait
jamais gardé, d’une manière conforme à la pensée de Dieu, cela ne diminue en rien la grâce qui brille dans



l’institution, ni ne dépouille ce jour de son importance, comme type de ce repos éternel qui reste pour le
peuple de Dieu, ou comme ombre de cette substance dont la foi jouit maintenant dans la personne et dans
l’œuvre de Christ ressuscité.

Le lecteur ne s’imaginera donc pas que l’auteur de ces pages veuille, en quoi que ce soit, porter atteinte
au jour, miséricordieusement mis à part pour le repos de l’homme et de la création animale ; bien moins
encore attaquer la place distincte qu’occupe le jour du Seigneur dans le Nouveau Testament  : rien n’est plus
éloigné de sa pensée. Comme homme, il apprécie trop le premier de ces jours, et comme chrétien, il jouit
trop du dernier, pour dire ou écrire une seule parole qui pût ôter quelque chose à l’un ou à l’autre. Il prie
seulement le lecteur de ne pas préjuger la question, mais de vouloir peser avec impartialité, à la balance des
Saintes Écritures, les pensées énoncées ici, avant que de former son jugement. Si le Seigneur le permet, nous
reviendrons sur ce sujet. Puissions-nous apprendre à apprécier davantage le repos que notre Dieu a préparé
pour nous en Christ ; et tout en jouissant de Lui comme étant notre repos, nourrissons-nous de Lui comme de
la « manne cachée » (Apoc. 2:17), conservée dans le saint des saints, dans la puissance de la résurrection : le
mémorial de ce que Dieu a accompli en notre faveur, en descendant ici-bas, dans sa grâce infinie, afin que
nous  puissions  être  devant  lui,  selon  la  perfection  de  Christ,  et  nous  nourrir  à  jamais  de  ses  richesses
insondables.

1.13 - Chapitre 17
« Et  toute  l’assemblée  des  fils  d’Israël  partit  du  désert  de  Sin,  selon  leurs  traites,  d’après  le

commandement de l’Éternel, et ils campèrent à Rephidim ; et il n’y avait point d’eau à boire pour le peuple.
Et le peuple contesta avec Moïse, et ils dirent : Donnez-nous de l’eau pour que nous buvions. Et Moïse leur
dit :  Pourquoi  contestez-vous  avec  moi ?  Pourquoi  tentez-vous  l’Éternel ? »  (vers.  1,  2).  Si  nous  ne
connaissions pas un peu la méchanceté si humiliante de nos pauvres cœurs, nous ne saurions comment nous
rendre compte de l’étonnante insensibilité des Israélites en face de la bonté, de la fidélité et des actes de
puissance de l’Éternel. Ils venaient de voir descendre du ciel du pain pour nourrir six cent mille hommes
dans le désert, et les voilà prêts à lapider Moïse, pour les avoir amenés dans ce désert, afin de les y faire
mourir de soif. Rien ne surpasse la désespérante incrédulité du cœur humain, si ce n’est la surabondante
grâce de Dieu. Cette grâce seule donne du soulagement à l’âme, en présence du sentiment toujours croissant
de sa nature perverse que les circonstances tendent  à manifester.  Si  les Israélites eussent  été transportés
directement de l’Égypte en Canaan, ils n’auraient pas fourni d’aussi tristes preuves de ce qu’est le cœur
humain et, par conséquent, ils n’auraient pas été pour nous des exemples ou types aussi frappants. Mais les
quarante  années,  qu’ils  passèrent  à  errer  dans  le  désert,  sont  pour  nous  une  source  abondante
d’enseignement. Elles nous apprennent,  entre autres choses, la tendance invariable du cœur humain à se
méfier de Dieu. Tout convient à l’homme, excepté Dieu. Il aime mieux s’appuyer sur le tissu fragile de la
moindre ressource humaine, que sur le bras du Dieu tout puissant, tout sage et tout bon, et le plus petit nuage
suffit pour dérober à sa vue la clarté de la face de Dieu. C’est donc avec raison que le cœur de l’homme est
appelé « un méchant cœur d’incrédulité », toujours prêt à « abandonner le Dieu vivant » (Héb. 3:12).

Il est intéressant de remarquer les deux grandes questions que soulève l’incrédulité, dans ce chapitre-ci et
dans le précédent. Ce sont les mêmes questions qui chaque jour s’élèvent au dedans et autour de nous : « Que
mangerons-nous,  ou  que boirons-nous ? »  (Matt.  6:31),  sauf  que  nous  ne voyons  pas  que  le  peuple  ait
soulevé celle qui suit : « De quoi serons-nous vêtus ? » Mais ce sont ici les questions du désert : « Quoi ? »
— « Où ? » — « Comment ? » — Pour chacune d’elles, la foi n’a qu’une seule et même réponse, courte,
mais décisive, savoir : Dieu ! — Précieuse et parfaite réponse ! Plût à Dieu que l’auteur et le lecteur en
connussent plus complètement la puissance et la plénitude ! Nous avons certainement besoin, quand nous
sommes dans l’épreuve, de nous souvenir que « aucune tentation ne nous est survenue qui n’ait  été une
tentation humaine ; et Dieu est fidèle, qui ne permettra pas que vous soyez tentés au-delà de ce que vous
pouvez supporter, mais avec la tentation il fera aussi l’issue, afin que vous puissiez la supporter  » (1 Cor.
10:13). Chaque fois que nous sommes placés dans l’épreuve, soyons sûrs qu’avec l’épreuve l’issue aussi est
là, et que tout ce qu’il nous faut, c’est une volonté brisée et un œil simple pour discerner cette issue.

« Et Moïse cria à l’Éternel, disant : Que ferai-je à ce peuple ? Encore un peu, et ils me lapideront. Et
l’Éternel dit à Moïse : Passe devant le peuple, et prends avec toi des anciens d’Israël ; et prends dans ta main
la verge avec laquelle tu as frappé le fleuve, et va. Voici, je me tiens là devant toi, sur le rocher, en Horeb ; et



tu frapperas le rocher, et il en sortira des eaux, et le peuple boira. Et Moïse fit ainsi devant les yeux des
anciens  d’Israël »  (vers.  4-6).  Chaque  murmure  amène  une  nouvelle  manifestation  de  la  grâce  la  plus
parfaite. Nous voyons les eaux rafraîchissantes jaillir du rocher frappé, beau type de l’Esprit donné comme
fruit du sacrifice accompli de Christ. Le chapitre 16 nous présente un type de Christ descendant du ciel pour
donner la vie au monde ; dans le chapitre 17, nous avons celui du Saint Esprit, « répandu » en vertu de
l’œuvre accomplie de Christ. « Ils buvaient d’un rocher spirituel qui les suivait : et le rocher était le Christ »
(1 Cor. 10:4). Mais qui aurait pu boire avant que le rocher n’eût été frappé ? Israël aurait pu contempler le
rocher, et mourir de soif en le contemplant ; car jusqu’à ce qu’il eût été frappé par la verge de Dieu, il ne
pouvait abreuver Israël. Ceci est tout simple. Le Seigneur Jésus était le centre de tous les conseils d’amour et
de miséricorde de Dieu. C’est par lui que toute bénédiction devait couler vers l’homme. C’est de « l’Agneau
de Dieu » que les fleuves de la grâce devaient jaillir ; mais pour qu’il en fût ainsi, il fallait que l’Agneau eût
été égorgé, que l’œuvre de la croix fût devenue un fait accompli. Ce fut quand le Rocher des siècles eut été
frappé par la main de l’Éternel, que les écluses de l’amour éternel furent ouvertes toutes grandes, et que les
pécheurs  expirants  furent  invités,  par  le  témoignage  du  Saint  Esprit,  à  « boire  abondamment »,  à  boire
gratuitement. « Le don du Saint Esprit » (Act. 2:38) est le résultat de l’œuvre achevée de Christ sur la croix.
« La promesse du Père » (Luc 24:49), ne pouvait être accomplie avant que Christ ne se fût assis à la droite de
la majesté dans les cieux, après avoir accompli toute justice, répondu à toutes les exigences de la sainteté,
magnifié la loi, porté, dans toute sa rigueur, la colère de Dieu contre le péché, détruit le pouvoir de la mort et
dépouillé le sépulcre de sa victoire.  Ayant  fait  tout  cela,  il  est « monté en haut,  il  a emmené captive la
captivité, et a donné des dons aux hommes » (Ps. 68:18). « Or, qu’il soit monté, qu’est-ce, sinon qu’il est
aussi descendu dans les parties inférieures de la terre ? Celui qui est descendu est le même que celui qui est
aussi monté au-dessus de tous les cieux, afin qu’il remplît toutes choses » (Éph. 4:9, 10).

C’est là le vrai fondement de la paix, de la félicité et de la gloire de l’Église, à jamais. Jusqu’à ce que le
rocher eût été frappé, le fleuve était retenu et l’homme était sans force. Quelle main humaine aurait pu faire
jaillir de l’eau d’un dur rocher ? Et quelle justice humaine aurait eu la puissance d’ouvrir les écluses de
l’amour divin ? C’est ici que la capacité de l’homme est mise à l’épreuve. Il ne pouvait, ni par ses actes, ni
par ses paroles, ni par ses sentiments, fournir à Dieu un motif pour l’envoi du Saint Esprit. Mais, grâces à
Dieu, ce que l’homme ne pouvait pas, Dieu l’a fait : Christ a achevé l’œuvre ; le véritable Rocher a été
frappé et les eaux rafraîchissantes en ont jailli, en sorte que les âmes qui ont soif peuvent se désaltérer.
« L’eau que je lui donnerai, dit Christ, sera en lui une fontaine d’eau jaillissant en vie éternelle  » (Jean 4:14).
Et encore : « En la dernière journée, la grande journée de la fête, Jésus se tint là et cria, disant : Si quelqu’un
a soif, qu’il vienne à moi et qu’il boive. Celui qui croit en moi, selon ce qu’a dit l’Écriture, des fleuves d’eau
vive couleront de son ventre. Or il disait cela de l’Esprit qu’allaient recevoir ceux qui croyaient en lui  ; car
l’Esprit n’était pas encore, parce que Jésus n’avait pas encore été glorifié » (Jean 7:37-39 ; comp. aussi Actes
19:2).

Ainsi, comme nous avons trouvé dans la manne un type de Christ, de même dans l’eau jaillissant du
rocher, Dieu nous présente un type du Saint Esprit. « Si tu connaissais le don de Dieu (c’est-à-dire Christ
venu en grâce)… tu lui eusses demandé et il t’eût donné de l’eau vive » — c’est-à-dire le Saint Esprit (Jean
4:10).

Tel est donc l’enseignement que l’homme spirituel reçoit du roc frappé ; mais le nom qui fut donné au
lieu où ce type fut présenté est un monument éternel de l’incrédulité de l’homme. «  Et il appela le nom du
lieu Massa (tentation) et Mériba (querelle), à cause de la contestation des fils d’Israël, et parce qu’ils avaient
tenté  l’Éternel,  en  disant :  l’Éternel  est-il  au  milieu  de  nous,  ou n’y est-il  pas ? »  (vers.  7).  Après  tant
d’assurances  et  d’évidences  de  la  présence  de  l’Éternel,  soulever  une  question  semblable  prouve  bien
l’incrédulité profondément enracinée du cœur humain. C’était, de fait, « tenter l’Éternel » ; et c’est aussi ce
que firent les Juifs au jour de la présence de Christ au milieu d’eux : ils le tentaient en lui demandant un
signe du ciel. La foi n’agit jamais ainsi : elle croit en la présence divine et en jouit, non par le moyen d’un
signe, mais par la connaissance qu’elle a de Dieu lui-même. Elle sait qu’il est présent pour qu’on jouisse de
lui ; et elle en jouit. — Accorde-nous, Seigneur, une confiance plus simple en toi !

Ce chapitre nous présente une autre figure,  qui  a un intérêt  spécial  pour nous.  « Et  Amalek vint,  et
combattit contre Israël, à Rephidim. Et Moïse dit à Josué : Choisis-nous des hommes, et sors, combats contre
Amalek ; demain je me tiendrai sur le sommet de la colline, la verge de Dieu dans ma main » (vers. 8, 9). Le
don du Saint Esprit mène à la lutte. La lumière reprend les ténèbres et les combat (comp. Éph. 5:7-14 ; 6:12).



Là où tout est obscurité, il n’y a pas de lutte ; mais la plus faible lutte annonce la présence de la lumière. « La
chair convoite contre l’Esprit, et l’Esprit contre la chair ; et ces choses sont opposées l’une à l’autre, afin que
vous ne pratiquiez pas les choses que vous voudriez » (Gal. 5:17). Il en est de même dans le chapitre que
nous méditons : nous y voyons le rocher frappé et les eaux qui jaillissent, puis immédiatement après, nous
lisons : « Amalek vint, et combattit contre Israël ».

C’est la première fois qu’Israël se trouve en face d’un ennemi extérieur. Jusqu’ici le Seigneur a combattu
pour lui, comme nous le voyons au chapitre 14: « L’Éternel combattra pour vous, et vous, vous demeurerez
tranquilles ». Mais ici, il est dit : « Choisis-nous des hommes ». Dieu combattra maintenant en Israël. Nous
savons qu’il y a de même une différence immense entre les combats de Christ  pour nous, et les combats du
Saint  Esprit en nous.  Les  premiers  sont  finis,  Dieu  en  soit  béni ;  la  victoire  est  remportée  et  une  paix
glorieuse et éternelle nous est assurée. Les derniers, au contraire, continuent encore maintenant.

Le Pharaon et Amalek représentent deux puissances ou influences différentes : le Pharaon est la figure de
ce qui s’oppose à la délivrance d’Israël hors de l’Égypte ; Amalek, la figure de ce qui met obstacle à la
marche d’Israël avec Dieu, dans le désert. Le Pharaon se servait des choses de l’Égypte pour empêcher Israël
de servir l’Éternel ; il représente donc Satan, qui emploie le « présent siècle mauvais » (Gal. 1:4) contre le
peuple de Dieu. Amalek nous apparaît comme le type de la chair ; il était petit-fils d’Ésaü, qui préféra un
potage aux lentilles à son droit d’aînesse (Gen. 36:12). Il fut le premier qui s’opposa aux Israélites après leur
baptême « dans la nuée et dans la mer » (1 Cor. 10:2). Ces faits démontrent clairement quel est son caractère.
De plus, nous savons que Saül fut rejeté et dépossédé du royaume d’Israël, pour avoir manqué à détruire
Amalek (1 Sam. 15). Et  encore,  nous voyons que Haman est  le dernier  des Amalékites dont  il  soit  fait
mention dans l’Écriture (Esther 3:1). Aucun Amalékite ne pouvait entrer dans l’assemblée de l’Éternel  ; et
enfin, dans le chapitre qui nous occupe, l’Éternel déclare qu’il y aura toujours guerre contre Amalek (comp.
aussi Deut. 25:17-19).

Toutes ces circonstances nous montrent clairement qu’Amalek est un type de la chair dans le chrétien (*).
Le rapprochement qui existe entre la bataille qu’Amalek livra à Israël, et l’eau jaillissant du rocher, est fort
remarquable et instructif, et en harmonie parfaite avec la lutte que le croyant a à soutenir avec sa mauvaise
nature ; lutte qui résulte, comme nous le savons, de ce qu’il possède une nature nouvelle, dans laquelle le
Saint  Esprit  demeure.  Le combat  ne commence pour Israël  que lorsqu’il  est  en pleine possession de la
rédemption, et qu’il a « mangé de la viande spirituelle et bu du rocher spirituel » (1 Cor. 10:3, 4). Jusqu’à ce
qu’il rencontre Amalek, il n’a rien eu à faire. Ce ne furent pas les Israélites qui luttèrent contre le Pharaon, et
détruisirent la puissance de l’Égypte en rompant les chaînes de leur esclavage ; ce ne furent pas eux qui
partagèrent la mer et noyèrent dans ses eaux le Pharaon et toute son armée ; ce ne furent pas eux qui firent
descendre du pain du ciel, ou jaillir de l’eau du rocher. Ils n’ont fait et ne pouvaient faire aucune de ces
choses ; mais, à présent, ils sont appelés à lutter contre Amalek. Tous les combats précédents avaient eu lieu
entre  l’Éternel  et  l’Ennemi.  Les  Israélites  n’avaient  eu  qu’à  « se  tenir  tranquilles »,  à  contempler  les
triomphes  éclatants  du  bras  étendu  de  l’Éternel,  et  à  jouir  des  fruits  de  la  victoire.  L’Éternel  avait
combattu pour eux ; maintenant il combat en eux et par eux.

(*)  Note  Bibliquest :  Nous  pensons  plutôt  qu’Amalek  représente  un  ennemi  extérieur,  et  non  pas
intérieur. Il est vrai cependant que Satan, ennemi extérieur, peut se servir de la chair. Cette question est
développée par Ch. Briem dans son commentaire sur Exode 15 à 17 intitulé « Avec Dieu, au désert ».

Il en est de même de l’Église de Dieu. Les victoires, sur lesquelles sa paix et sa félicité éternelles sont
fondées, ont  été remportées par Christ  seul, pour elle. Il  fut  seul  sur la croix,  et  seul dans la tombe. Le
troupeau était dispersé : comment aurait-il pu être là ? Comment aurait-il pu vaincre Satan, endurer la colère
de Dieu, ou ôter à la mort son aiguillon ? Tout cela était bien au-dessus de la puissance des pécheurs, mais
non pas au-dessus de la puissance de Celui qui vint pour les sauver, et qui seul était capable de porter sur ses
épaules  le  poids  de tous  leurs péchés,  et  d’en jeter  le fardeau derrière lui,  pour  jamais,  par  son parfait
sacrifice ; en sorte que le Saint Esprit, procédant du Père, en vertu de l’expiation parfaite accomplie par le
Fils, peut faire sa demeure dans l’Église collectivement et dans chacun de ses membres individuellement.

Or  c’est  quand le  Saint  Esprit  fait  ainsi  sa  demeure  en  nous,  en  conséquence  de  la  mort  et  de  la
résurrection  de  Christ,  que  commence  pour  nous  la  lutte.  Christ  a  combattu pour nous,  le  Saint  Esprit
combat en nous. Le fait même que nous jouissons de ce premier et précieux fruit de la victoire, nous place en
hostilité immédiate avec l’Ennemi. Mais notre consolation et notre encouragement, c’est que nous sommes



vainqueurs avant que d’arriver sur le champ de bataille. Le croyant va au-devant du combat en chantant :
« Grâces  à  Dieu,  qui  nous donne la  victoire  par notre Seigneur Jésus  Christ » (1 Cor.  15:57).  Nous ne
combattons donc pas dans l’incertitude, ou comme battant l’air, tandis que nous cherchons à mortifier notre
corps et à l’asservir (1 Cor. 9:26, 27) ; « Nous sommes plus que vainqueurs par celui qui nous a aimés »
(Rom. 8:37). La grâce dans laquelle nous sommes, ôte à la chair tout pouvoir sur nous (voy. Rom. 6). Si la
loi est « la puissance du péché » (1 Cor. 15:56), la grâce en est l’impuissance. La loi donne au péché de la
puissance sur nous ; la grâce nous donne de la puissance sur le péché.

« Et  Moïse  dit  à  Josué :  Choisis-nous des  hommes,  et  sors,  combats  contre  Amalek ;  demain  je  me
tiendrai sur le sommet de la colline, la verge de Dieu dans ma main. Et Josué fit comme. Moïse lui avait dit,
pour combattre contre Amalek ; et Moïse, Aaron, et Hur montèrent au sommet de la colline. Et il arrivait,
lorsque Moïse élevait sa main, qu’Israël avait le dessus ; et quand il reposait sa main, Amalek avait le dessus.
Mais les mains de Moïse étaient pesantes, et ils prirent une pierre, et la mirent sous lui, et il s’assit dessus  ; et
Aaron et Hur soutenaient ses mains, l’un deçà, et l’autre delà ; et ses mains furent fermes jusqu’au coucher
du soleil. Et Josué abattit Amalek et son peuple au tranchant de l’épée » (vers. 9-13). Il y a ici deux choses
distinctes :  le  combat  et  l’intercession.  Christ  est  en  haut pour nous,  tandis  que  le  Saint  Esprit  combat
puissamment en nous. Ces deux choses vont ensemble : à mesure que, par la foi, nous réalisons la puissance
de l’intercession de Christ en notre faveur, nous triomphons de notre mauvaise nature.

Certaines personnes veulent nier la lutte du chrétien contre la chair, en présentant la régénération comme
un  changement  ou  un  renouvellement  complet  de  la  vieille  nature.  D’après  ce  principe,  il  résulterait
nécessairement que le chrétien n’aurait à lutter avec rien. Si ma vieille nature est renouvelée, avec quoi ai-je
à lutter ? — Avec rien. Il n’y a rien de la chair au dedans de moi, car ma vieille nature est faite nouvelle, et
aucune puissance du dehors ne peut m’atteindre, parce qu’elle ne trouve pas de prise en moi. Le monde n’a
point de charmes pour celui dont la chair est entièrement changée, et Satan n’a rien par quoi ou sur quoi il
puisse agir. On peut dire à tous ceux qui soutiennent cette fausse et funeste théorie, qu’ils oublient la place
qu’Amalek occupe dans l’histoire du peuple de Dieu. Si les Israélites se fussent imaginés que quand les
armées du Pharaon auraient  disparu,  le  combat  serait  terminé pour eux,  ils  auraient  été bien confondus
lorsque Amalek se jeta sur eux. Le fait est que le combat ne commença pour eux qu’alors. Il en est de même
pour le croyant, car « toutes ces choses leur arrivèrent comme types, et elles ont été écrites pour nous servir
d’avertissement, à nous que les fins des siècles ont atteints » (1 Cor. 10:11). Mais il ne pourrait y avoir ni
« type,  ni  exemple,  ni  avertissement  dans ces  choses »,  pour  celui  dont  la vieille  nature aurait  été  faite
nouvelle. En effet, un tel homme n’a guère besoin de ces provisions de grâce, que Dieu a faites dans son
royaume pour ceux qui en sont les sujets.

L’Écriture nous enseigne clairement que le croyant a au-dedans de lui ce qui correspond à Amalek, c’est-
à-dire « la chair, le vieil homme, la pensée de la chair » (Rom. 6:6 ; 8:7 ; Gal. 5:17). Or, si le chrétien, en
sentant les mouvements de sa vieille nature, commence à mettre en doute s’il est chrétien, non seulement il
se rend extrêmement malheureux, mais encore il se prive des avantages de sa position devant l’Ennemi. La
chair  existe  dans  le  croyant  et  y  sera  ici-bas  jusqu’à  la  fin.  Le  Saint  Esprit  reconnaît  pleinement  son
existence, ainsi que le prouvent plusieurs passages du Nouveau Testament. En Romains 6:12, il  est dit  :
« Que  le  péché  donc  ne règne point  dans  votre  corps  mortel ».  Un pareil  commandement  ne  serait  pas
nécessaire, si la chair n’existait pas dans le croyant. Nous dire que le péché ne doit pas régner en nous serait
hors de saison, si, de fait, il n’habitait pas en nous. Il y a une grande différence entre  demeurer et régner ; le
péché habite dans le chrétien et règne dans l’infidèle.

Toutefois, bien que le péché habite en nous, nous possédons, Dieu en soit béni, un principe de puissance
sur lui. « Le péché ne dominera pas sur vous, parce que vous n’êtes pas sous la loi, mais sous la grâce  »
(Rom. 6:14). La grâce qui, par le sang de la croix, a ôté le péché, nous garantit la victoire, et nous donne une
puissance  actuelle  sur  le  principe  du  péché  qui  habite  en  nous.  Nous  sommes  morts  au  péché  ;  par
conséquent il n’a aucun pouvoir sur nous. « Celui qui est mort est justifié du péché » (Rom. 6:7). « Sachant
ceci, que notre vieil homme a été crucifié avec lui afin que le corps du péché soit annulé, pour que nous ne
servions plus le péché » (Rom. 6:6). « Et Josué abattit Amalek et son peuple au tranchant de l’épée ». Tout
était victoire, et la bannière de l’Éternel flottait sur l’armée triomphante, portant cette belle et encourageante
inscription :  « Jéhovah-Nissi »  (l’Éternel  mon  enseigne).  L’assurance  de  la  victoire  devrait  être  aussi
complète que celle du pardon, attendu que tous les deux sont fondés sur le grand fait que Jésus est mort et
ressuscité. C’est dans la puissance de ces choses que le croyant possède une conscience purifiée, et qu’il
subjugue le péché en lui. La mort de Christ ayant satisfait à toutes les exigences de Dieu à l’égard de nos
péchés, la résurrection de Christ devient la source de la puissance pour tous les détails de la lutte, à laquelle
nous sommes ensuite appelés. Il est mort pour nous, et maintenant il vit en nous. La mort de Christ nous
donne la paix ; sa vie nous donne la puissance.



Il est édifiant de remarquer le contraste qui existe entre Moïse sur la colline et Christ sur le trône. Les
mains  de  notre  grand  Intercesseur  ne  peuvent  jamais  devenir  pesantes ;  son  intercession  n’est  jamais
interrompue. « Il est toujours vivant pour intercéder pour nous » (Héb. 7:25). Son intercession est incessante
et toute-puissante. Ayant pris place dans les cieux dans la puissance de la justice divine, il agit pour nous
selon ce qu’il  est,  et  selon la perfection infinie de ce qu’il  a  fait.  Ses mains ne peuvent jamais devenir
pesantes, et il n’a besoin de personne pour les soutenir. Son intercession parfaite est fondée sur son sacrifice
parfait.  Il  nous présente  à Dieu,  revêtus  de ses  propres  perfections,  de  sorte  que,  bien que nous ayons
toujours lieu de cacher notre face dans la poussière, dans le sentiment de ce que nous sommes réellement, le
Saint Esprit toutefois ne peut témoigner de nous que d’après ce que Christ est pour nous et ce que nous
sommes en lui. « Nous ne sommes pas dans la chair, mais dans l’Esprit » (Rom. 8:9). Quant au fait de notre
condition, nous sommes dans le corps ; mais nous ne sommes pas dans la chair quant au principe de notre
position. En outre, la chair est en nous, mais nous ne sommes pas dans la chair, parce que nous sommes
vivants avec Christ.

Remarquons encore en terminant,  que Moïse avait  avec lui sur la colline « la verge de Dieu »,  avec
laquelle il avait frappé le rocher. Cette verge était le symbole ou l’expression de la puissance de Dieu, qui se
manifeste également dans l’expiation et dans l’intercession. Quand l’œuvre de l’expiation fut accomplie,
Christ s’assit dans les cieux, et envoya le Saint Esprit pour faire sa demeure dans l’Église  ; en sorte qu’il
existe un lien indissoluble entre l’œuvre de Christ et l’œuvre du Saint Esprit. Il y a, dans chacune d’elles,
l’application de la puissance de Dieu.

1.14 - Chapitre 18
Nous arrivons ici à la fin d’une portion bien remarquable de l’Exode. Dieu, dans l’exercice de sa grâce

parfaite, a visité et racheté son peuple ; il l’a fait sortir du pays d’Égypte et l’a délivré : d’abord de la main du
Pharaon, puis de celle d’Amalek. En outre, nous avons pu voir dans la manne, un type de Christ descendu du
ciel ; dans le rocher, un type de Christ frappé pour son peuple et dans l’eau qui jaillit, un type du Saint Esprit
puis enfin, selon cet ordre merveilleux des Écritures, nous allons trouver un tableau de la gloire à venir,
comprenant trois grandes parties : le Juif, le Gentil et l’Église de Dieu.

Pendant la période de la réjection de Moïse par ses frères, il fut mis à part et une épouse lui fut donnée,
— la compagne de sa réjection ; et le commencement de ce livre nous a appris quel était le caractère de la
relation de Moïse avec cette épouse. Il était pour elle « un époux de sang ». C’est précisément ce que Christ
est pour l’Église. L’union de l’Église avec lui est fondée sur la mort et la résurrection ; et l’Église est appelée
à la communion de ses souffrances. Nous savons que c’est pendant la période de l’incrédulité d’Israël et de la
réjection de Christ, que l’Église est rassemblée ; et quand elle sera complète selon les conseils divins, quand
la « plénitude des nations sera entrée » (Rom. 11:25), alors Israël reparaîtra de nouveau sur la scène.

Il en fut de même de Séphora et de l’ancien Israël. Moïse avait renvoyé Séphora pendant la durée de sa
mission auprès d’Israël ; et quand celui-ci eut été manifesté comme un peuple entièrement délivré, il est dit
que « Jéthro, beau-père de Moïse, prit Séphora, la femme de Moïse, après que celui-ci l’eut renvoyée, et ses
deux fils, dont l’un s’appelait Guershom, car il avait dit : J’ai séjourné dans un pays étranger ; et l’autre,
Éliézer : Car le Dieu de mon père m’a été en aide, et m’a délivré de l’épée du Pharaon. Et Jéthro,… vint avec
les fils et la femme de Moïse, vers celui-ci, au désert où il était campé, à la montagne de Dieu  ; et il fit dire à
Moïse : Moi, ton beau-père Jéthro, je suis venu vers toi, et ta femme, et ses deux fils avec elle. Et Moïse
sortit à la rencontre de son beau-père, et se prosterna et le baisa ; et ils s’enquirent l’un de l’autre touchant
leur bien-être, et entrèrent dans la tente. Et Moïse raconta à son beau-père tout ce que l’Éternel avait fait au
Pharaon et à l’Égypte à cause d’Israël, toute la fatigue qui les avait atteints en chemin, et comment l’Éternel
les avait délivrés. Et Jéthro se réjouit de tout le bien que l’Éternel avait fait à Israël, en ce qu’il l’avait délivré
de la main des Égyptiens. Et Jéthro dit : Béni soit l’Éternel, qui vous a délivrés de la main des Égyptiens et
de la main du Pharaon… Maintenant je connais que l’Éternel est plus grand que tous les dieux ; car en cela
même en quoi ils ont agi présomptueusement, il a été au-dessus d’eux. Et Jéthro, beau-père de Moïse, prit un
holocauste et des sacrifices pour Dieu ; et Aaron et tous les anciens d’Israël vinrent pour manger le pain avec
le beau-père de Moïse, en la présence de Dieu » (vers. 2-12).



Cette scène est d’un intérêt profond. Toute la congrégation est réunie en triomphe devant l’Éternel  : le
Gentil offre un sacrifice et, pour compléter le tableau, l’épouse du Libérateur est introduite avec les enfants
que Dieu lui a donnés. En un mot, c’est une représentation singulièrement frappante du royaume à venir.
« L’Éternel  donnera  la  grâce  et  la  gloire »  (Ps.  84:11).  Les  pages  qui  précèdent  nous  ont  montré  de
nombreuses opérations de la « grâce » ; ici le Saint Esprit place devant nos yeux un magnifique tableau de la
« gloire »,  et  nous y présente en figure les diverses sphères dans lesquelles cette gloire sera manifestée.
L’Écriture distingue le Juif, le Gentil et l’Église de Dieu (comp. 1 Cor. 10:32) ; et n’en pas tenir compte
renverse tout cet ordre parfait de la vérité, que Dieu a révélé dans sa Parole. La distinction que l’Écriture fait
ainsi, a existé depuis que le mystère de l’Église a été pleinement révélé par le ministère de Paul, et elle
existera durant toute la période millénaire. Tout chrétien spirituel qui étudie la Parole leur donnera donc, dans
son esprit, la place qui leur est due.

L’apôtre enseigne expressément, dans son épître aux Éphésiens, que le mystère de l’Église n’avait pas été
donné à connaître aux fils des hommes dans d’autres générations, comme il lui a été révélé (Éph. 3, comp.
Col. 1:25-28). Mais, bien qu’il n’eût pas été révélé directement, ce mystère avait été représenté cependant en
figure, d’une manière ou d’une autre ; ainsi, par exemple, dans la relation d’Adam et d’Ève, dans le mariage
de Joseph avec une Égyptienne, et dans celui de Moïse avec une femme Cushite. Le type ou l’ombre d’une
vérité diffère beaucoup de la révélation directe et positive de cette vérité. Le grand mystère de l’Église ne fut
pas manifesté jusqu’à ce que Christ, du milieu de la gloire céleste, le révélât à Saul de Tarse. Ainsi, tous ceux
qui cherchent la révélation complète de ce mystère dans la loi, les prophètes ou les psaumes, s’engagent dans
une fausse voie ; mais ceux qui ont bien compris l’enseignement de l’épître aux Éphésiens à ce sujet, peuvent
en suivre avec intérêt et profit les ombres préfiguratives dans les écrits de l’Ancien Testament.

Nous avons donc, au commencement de ce chapitre, une scène millénaire. Tous les champs de la gloire
sont ouverts devant nos yeux. « Le peuple Juif » est là comme le grand témoin sur la terre, de l’unité, de la
fidélité, de la miséricorde et de la puissance de l’Éternel (voyez par ex. : Ésaïe 43:10-12, 21) : il l’a été dans
les générations passées, il l’est maintenant, et il le sera éternellement. « Le Gentil » lit dans le livre des voies
de  Dieu  envers  les  Juifs :  il  suit  l’histoire  merveilleuse  de  ce  peuple  choisi  et  mis  à  part,  « ce  peuple
merveilleux dès ce temps et au delà » (Ésaïe 18:2, comp. Ex. 33:16 ; Deut. 4:6-8) ; il voit des trônes et des
empires renversés, des nations ébranlées jusque dans leur fondement, toute chose et tout homme obligés de
céder,  pour  que  la  suprématie  de  ce  peuple,  dans  lequel  l’Éternel  a  mis  son  affection,  soit  établie.
« Maintenant je connais, dit le Gentil, que l’Éternel est plus grand que tous les dieux ; car en cela même en
quoi ils ont agi présomptueusement, il a été au-dessus d’eux » (vers. 11) : oui, telle est la confession du
Gentil, quand les pages merveilleuses de l’histoire du peuple juif sont déroulées devant lui.

Enfin  « l’Église  de  Dieu »,  représentée,  collectivement  par  Séphora  et,  individuellement  dans  les
membres  qui  la composent,  par les fils  de Séphora, l’Église de Dieu apparaît  comme étant  unie dans la
relation la plus intime avec le Libérateur. Si l’on demande la preuve de tout cela, l’apôtre répond : « Je parle
comme à des personnes intelligentes : jugez vous-mêmes de ce que je dis » (1 Cor. 10:15). On ne peut pas
fonder une doctrine sur un type ; mais quand la doctrine est révélée, on peut avec exactitude en discerner le
type et étudier celui-ci avec profit. De toute manière, il faut du discernement spirituel, soit pour comprendre
la doctrine, soit pour discerner le type. « Or l’homme animal ne reçoit pas les choses qui sont de l’Esprit de
Dieu, car elles lui sont folie, et il ne peut les connaître, parce qu’elles se discernent spirituellement » (1 Cor.
2:14).

Depuis le verset 13 jusqu’à la fin, l’Écriture nous parle de l’établissement des chefs qui devaient assister
Moïse dans l’administration des affaires de la congrégation. Ceci eut lieu d’après le conseil de Jéthro qui
craignait que Moïse ne « s’épuisât sous le poids de sa charge », et il peut être utile de rapprocher de ce fait la
mise à part des soixante-dix hommes, mentionnés dans les Nombres, où l’on voit Moïse écrasé sous le poids
de la responsabilité qui pèse sur lui, et exprimant l’angoisse de son âme, en disant à l’Éternel  : « Pourquoi as-
tu fait ce mal à ton serviteur ? et pourquoi n’ai-je pas trouvé grâce à tes yeux, que tu aies mis sur moi le
fardeau de tout ce peuple ? Est-ce moi qui ai conçu tout ce peuple ? Est-ce moi qui l’ai enfanté, pour que tu
me dises : Porte-le dans ton sein, comme le nourricier porte l’enfant qui tette, jusqu’au pays que tu as promis
par serment à ses pères ?… Je ne puis, moi seul, porter tout ce peuple, car il est trop pesant pour moi. Et si tu
agis ainsi avec moi, tue-moi donc, je te prie, si j’ai trouvé grâce à tes yeux, et que je ne voie pas mon
malheur » (Nomb. 11:11-15).



Il est évident que Moïse, ici, se retire d’un poste d’honneur. Si Dieu trouvait bon de faire de lui le seul
instrument pour gouverner l’assemblée, n’était-ce pas le combler d’autant plus et d’honneur et de faveur  ? Il
est vrai que la responsabilité était immense, mais la foi aurait reconnu que Dieu était suffisant pour toutes
choses. Mais Moïse perdit courage (tout grand serviteur qu’il était), et il dit  : « Je ne puis, moi seul, porter
tout ce peuple, car il est trop pesant pour moi ».  Il n’était pas trop pesant pour Dieu, et c’était Lui qui le
portait : Moïse n’était que l’instrument. Moïse aurait aussi bien pu dire de sa verge, qu’elle portait le peuple,
car il n’était pas lui-même, dans la main de Dieu, plus que n’était sa verge dans la sienne propre. C’est en
ceci que les serviteurs de Dieu faiblissent continuellement, et d’une manière d’autant plus funeste que cette
faute revêt l’apparence de l’humilité. Reculer devant une grande responsabilité ressemble à de la défiance de
soi-même et à une profonde humilité, d’esprit ; mais la seule chose qu’il nous importe de savoir est celle-ci :
est-ce Dieu qui nous a placés sous cette responsabilité ? S’il en est ainsi, certainement Dieu sera avec nous
pour nous aider à la porter, et, avec lui, nous pouvons tout supporter. Avec lui, le poids d’une montagne n’est
rien ; tandis que, sans lui, le poids d’une plume nous écrase. Si un homme, dans la vanité de ses pensées, se
met en avant, prend sur lui un fardeau que Dieu ne l’a jamais appelé à porter, et entreprend ainsi une œuvre
pour laquelle, par conséquent, Dieu ne l’a jamais qualifié, nous pouvons nous attendre à voir un tel homme
succomber sous le poids de ce fardeau ;  mais si  c’est Dieu qui  met un fardeau sur un homme, Dieu le
fortifiera et le rendra capable de le porter.

Quitter un poste qui nous a été assigné par Dieu n’est jamais un fruit de l’humilité  : bien au contraire,
l’humilité la plus profonde se manifestera en restant à ce poste, dans une simple dépendance de Dieu. C’est
une preuve évidente que nous sommes occupés de nous-mêmes, quand nous reculons devant le service sous
prétexte d’incapacité. Dieu ne nous appelle pas au service sur le fondement de notre capacité, mais de la
sienne,  à  lui ;  par  conséquent,  à  moins  d’être  exclusivement  occupé  de  moi-même,  ou  d’être  plein  de
méfiance envers Dieu, je ne dois pas abandonner une position de service ou de témoignage, à cause de la
responsabilité qui s’y rattache. Toute puissance appartient à Dieu, et soit que cette puissance agisse par le
moyen d’un seul agent, ou par le moyen de soixante et dix, peu importe : cette puissance est toujours la
même ; mais si l’agent refuse la charge qui lui est imposée, il ne s’en trouvera que plus mal. Dieu ne veut
forcer personne à occuper un poste d’honneur, si on ne sait pas se confier en lui pour y être soutenu. Le
chemin nous est toujours ouvert pour abandonner notre haute position, et nous amener là où une misérable
incrédulité voudrait nous placer.

C’est ce qui arriva à Moïse : il se plaignit du fardeau qu’il avait à porter, et il lui fut immédiatement
enlevé ; mais avec le fardeau il perdit l’insigne honneur de le porter. « Et l’Éternel dit à Moïse : Assemble-
moi soixante-dix hommes des anciens d’Israël, que tu sais être les anciens du peuple et ses magistrats, et
amène-les à la tente d’assignation, et ils se tiendront là avec toi. Et je descendrai, et je parlerai là avec toi, et
j’ôterai de l’Esprit qui est sur toi, et je le mettrai sur eux, afin qu’ils portent avec toi le fardeau du peuple, et
que tu ne le portes pas, toi seul » (Nomb. 11:16, 17). Aucune nouvelle puissance n’est introduite : dans un
seul homme, comme dans soixante-dix, il y avait le même Esprit. Soixante-dix hommes n’avaient pas en
eux-mêmes plus de valeur ou de mérite qu’un seul. « C’est l’Esprit qui vivifie ; la chair ne profite de rien »
(Jean 6:63). Ce pas de Moïse ne lui fit rien gagner en fait de puissance, mais lui fit perdre beaucoup en fait
de gloire.

Dans la dernière partie de ce chapitre des Nombres,  Moïse profère des paroles d’incrédulité,  qui  lui
attirent une réprimande sévère de la part de l’Éternel : « La main de l’Éternel est-elle devenue courte ? Tu
verras maintenant si ce que j’ai dit t’arrivera, ou non » (vers. 23). Si l’on compare les versets 11 à 15 et 21 à
23, on remarque entre eux un rapport évident et solennel. Celui qui recule devant la responsabilité à cause de
sa propre faiblesse, court le danger de mettre en doute la plénitude et la suffisance des ressources de Dieu.

Toute cette scène est d’un enseignement précieux pour le serviteur de Christ, qui serait tenté de se sentir
seul ou surchargé dans son œuvre. Qu’il se souvienne que là où le Saint Esprit opère, un seul instrument est
aussi bon et aussi efficace que soixante-dix ; et que là où Dieu n’opère pas, soixante-dix ne valent pas plus
qu’un seul. Tout dépend de l’énergie du Saint Esprit. Avec lui, un seul homme peut tout faire, tout endurer,
tout supporter ; sans lui, soixante-dix hommes ne peuvent rien. Que le serviteur isolé se souvienne, pour la
consolation et l’encouragement de son cœur fatigué, que pourvu qu’il ait avec lui la présence et la puissance
du Saint Esprit, il n’a pas lieu de se plaindre de sa charge, ou de soupirer après une diminution de son travail.
Si Dieu honore un homme en lui donnant beaucoup à faire, que cet homme se réjouisse et ne murmure pas ;
car  s’il  murmure,  il  pourrait  bientôt  perdre  cet  honneur.  Dieu  n’est  pas  embarrassé  pour  trouver  des



instruments. Il  aurait  pu des pierres faire naître des enfants à Abraham, et de ces mêmes pierres il  peut
susciter les agents nécessaires à l’accomplissement de son œuvre glorieuse.

Ah ! que n’avons-nous un cœur pour le servir ! un cœur patient, humble, dévoué, dépouillé de lui-même !
un cœur prêt à servir avec d’autres, et prêt à servir seul ; un cœur tellement rempli d’amour pour Christ, qu’il
trouve sa joie, sa plus grande joie, à le servir, dans quelque sphère que ce soit, et quel que soit le caractère du
service ! C’est là, assurément, ce dont nous avons particulièrement besoin aux jours où nous vivons. Que le
Saint Esprit ranime dans nos cœurs un sentiment plus profond de l’excellence et du prix du nom de Jésus, et
nous donne de pouvoir répondre d’une manière plus entière et plus puissante à l’amour immuable de son
cœur !

1.15 - Chapitre 19
Nous voici arrivés à une période fort importante de l’histoire d’Israël. Le peuple a été amené au pied de

« la montagne qui peut être touchée » et « au feu brûlant » (Héb. 12:18). La scène de gloire millénaire, que
nous a présentée le chapitre précédent, a disparu. Cette vive image du royaume, éclairée un moment par le
soleil, s’est évanouie et a fait place aux épais nuages qui vont s’amoncelant autour de cette «  montagne qui
peut être touchée », où Israël, poussé par un esprit de légalisme, aveugle et insensé, abandonna l’alliance de
grâce de l’Éternel pour l’alliance des œuvres de l’homme. Mouvement fatal ! qui fut suivi des résultats les
plus  funestes.  Jusqu’ici,  comme nous l’avons vu,  aucun ennemi n’avait  pu subsister  devant  Israël  ;  nul
obstacle n’avait pu arrêter sa marche victorieuse. Les armées du Pharaon avaient été détruites  ; Amalek et les
siens avaient été passés au fil de l’épée : tout avait été victoire, car Dieu intervenait en faveur de son peuple,
en vertu des promesses qu’il avait faites à Abraham, Isaac et Jacob.

Au début de notre chapitre, l’Éternel résume, d’une manière touchante, ce qu’il a fait pour Israël  : « Tu
diras ainsi à la maison de Jacob, et tu l’annonceras aux fils d’Israël : Vous avez vu ce que j’ai fait à l’Égypte,
et comment je vous ai portés sur des ailes d’aigle, et vous ai amenés à moi. Et maintenant, si vous écoutez
attentivement  ma voix et  si  vous gardez mon alliance,  vous m’appartiendrez en propre d’entre tous les
peuples ; car toute la terre est à moi ; et vous me serez un royaume de sacrificateurs, et une nation sainte »
(vers. 3-6). Remarquez que l’Éternel dit : « ma voix » et « mon alliance ». Or que disait cette « voix » ? Et
qu’est-ce qu’impliquait cette « alliance » ? L’Éternel avait-il parlé pour imposer les lois et les ordonnances
d’un législateur sévère et inflexible ? Bien au contraire, l’Éternel était intervenu pour demander la liberté des
captifs,  pour leur procurer un refuge de devant le glaive du destructeur ;  pour préparer un chemin à ses
rachetés ; pour faire descendre le pain du ciel, et faire jaillir l’eau du rocher. C’est ainsi que la «  voix » de
l’Éternel,  intelligible  et  pleine  de  grâce,  avait  parlé  jusqu’au  moment  où  Israël  « se  tint  au  pied  de  la
montagne » (vers. 17).

L’alliance de l’Éternel était une alliance de pure grâce. Elle ne posait aucune condition, ne demandait
rien, n’imposait ni joug, ni fardeau. Quand « le Dieu de gloire apparut à Abraham » (Actes 7:2), à Ur des
Chaldéens, il ne s’adressa certainement pas à Abraham en lui disant : « tu feras ceci » et « tu ne feras pas
cela ». Non, un pareil langage n’eût pas été selon le cœur de Dieu. Il aime bien mieux mettre « une tiare
pure » sur la tête du pécheur, qu’un « joug de fer sur son cou » (Zac. 3:5 ; Deut. 28:48). Sa parole à Abraham
fut : « Je te donnerai ». La terre de Canaan ne pouvait être acquise par des œuvres d’homme, elle ne pouvait
être que le don de la grâce de Dieu. Et au commencement de ce livre de l’Exode, nous voyons Dieu visiter
son peuple dans sa grâce, pour accomplir la promesse qu’il avait faite en faveur de la postérité d’Abraham.
L’état dans lequel l’Éternel trouva cette postérité, ne mettait pas obstacle à l’accomplissement de ses desseins
de grâce, attendu que le sang de l’Agneau lui fournissait un fondement parfaitement juste, en vertu duquel il
pouvait accomplir ce qu’il avait promis. Évidemment l’Éternel n’avait pas promis la terre de Canaan à la
postérité  d’Abraham,  en  vertu  de  quoi  que  ce  soit  qu’il  attendît  de  cette  postérité,  car  cela  eût  détruit
complètement la vraie nature d’une promesse : Dieu aurait fait un contrat, non une promesse ; mais « Dieu a
fait le don à Abraham par promesse », et non par un contrat réciproque (voir Gal. 3).

C’est pourquoi,  au commencement de ce chapitre, l’Éternel rappelle à son peuple la grâce dont  il  a
jusqu’ici  usé  envers  lui ;  en  même  temps  il  l’assure  de  ce  qu’il  sera  encore  maintenant,  pourvu  qu’il
persévère dans l’obéissance à la « voix » de la grâce d’en haut, et qu’il demeure dans « l’alliance » de grâce.
« Vous m’appartiendrez en propre », leur dit-il, « d’entre tous les peuples ». À quelle condition les Israélites
pouvaient-ils être cette plus précieuse propriété de l’Éternel ? Était-ce en montant péniblement le chemin de



la propre justice et du légalisme ? Les malédictions d’une loi violée, violée avant même qu’ils l’eussent
reçue, pouvaient-elles les amener là ? Non, assurément. Comment donc pouvaient-ils jouir de cette position
glorieuse ? Simplement en demeurant dans la position dans laquelle l’Éternel les voyait du ciel, alors qu’il
obligea le prophète qui aima le salaire d’iniquité à s’écrier : « Que tes tentes sont belles, ô Jacob ! et tes
demeures, ô Israël ! Comme des vallées, elles s’étendent, comme des jardins auprès d’un fleuve, comme des
arbres d’aloès que l’Éternel a plantés, comme des cèdres auprès des eaux. L’eau coulera de ses seaux, et sa
semence sera au milieu de grandes eaux ; et son roi sera élevé au-dessus d’Agag, et son royaume sera haut
élevé. Dieu l’a fait sortir d’Égypte ; il a comme la force des buffles » (Nomb. 24:5-8).

Toutefois Israël n’était pas disposé à occuper cette heureuse position. Au lieu de se réjouir dans la sainte
promesse de Dieu,  il  osa prendre l’engagement le plus  présomptueux que des lèvres  humaines  puissent
formuler. « Et tout le peuple ensemble répondit et dit : Tout ce que l’Éternel a dit, nous le ferons » (vers. 8).
C’était  parler  témérairement.  Les  Israélites  ne  disent  pas  même :  « Nous  espérons  faire »,  ou  « nous
tâcherons de faire », langage qui eût montré chez eux un certain degré de méfiance d’eux-mêmes. Ils se
prononcent de la manière la plus absolue : « Nous ferons ». Ceux qui parlaient ainsi n’étaient pas seulement
quelques esprits vaniteux, pleins de confiance en eux-mêmes, qui se distinguaient du reste de l’assemblée  ;
non, « tout le peuple ensemble répondit ». Ils étaient unanimes dans l’abandon de la sainte promesse, « la
sainte alliance ».

Quel en est le résultat ? Du moment où Israël eut prononcé son « vœu », du moment où il entreprit de
« faire »,  les  choses  changèrent  complètement  d’aspect.  « Et  l’Éternel  dit  à  Moïse :  Voici,  je  viendrai  à
toi dans l’obscurité d’une nuée… Et tu mettras des bornes pour le peuple, à l’entour, disant : Donnez-vous
garde  de  monter  sur  la  montagne,  et  d’en  toucher  l’extrémité.  Quiconque  touchera  la  montagne,  sera
certainement mis à mort » (vers. 9-12). C’était là un changement manifeste. Celui qui avait dit : « Je vous ai
portés sur des ailes d’aigle et vous ai  amenés à moi »,  s’enveloppe maintenant « dans l’obscurité d’une
nuée », et dit : « Tu mettras des bornes pour le peuple à l’entour ». Les doux accents de la grâce ont fait place
« aux tonnerres et aux éclairs » de la montagne en feu (vers. 16). L’homme avait osé parler de ses misérables
œuvres, en présence de la grâce magnifique de Dieu. Israël avait dit : « Nous voulons faire », et il faut qu’il
soit placé à distance, afin que l’on voie ce qu’il est en état de faire. Dieu prend une position de distance
morale, et le peuple n’est que trop disposé à s’en arranger, car il était rempli de frayeur et de crainte, et nous
ne devons pas nous en étonner, car ce qu’il voyait était terrible, si terrible que Moïse dit  : « Je suis épouvanté
et tout tremblant » (Héb. 12:21). Qui aurait pu supporter la vue de ce « feu consumant », juste expression de
la sainteté divine ? « L’Éternel est venu de Sinaï, et il s’est levé pour eux de Séhir  ; il a resplendi de la
montagne de Paran, et est venu des saintes myriades ; de sa droite sortit une loi de feu pour eux » (Deut.
33:2). L’expression de « feu », appliquée à la loi, exprime la sainteté de cette loi. « Notre Dieu est un feu
consumant » (Héb. 12:29), qui ne tolère le mal ni en pensée, ni en parole, ni en action.

Israël commit donc une fatale erreur en disant : « Nous ferons ». C’était prendre un engagement qu’il
n’était pas capable de tenir, quand même il l’eût voulu ; et nous savons quel est celui qui a dit : « Mieux vaut
que tu ne fasses point de vœu, que d’en faire un et de ne pas l’accomplir » (Eccl. 5:5). La nature même d’un
vœu implique la capacité de l’accomplir, et quelle est la capacité de l’homme ? Un homme en faillite pourrait
aussi bien faire un bon sur la banque, qu’un pécheur sans force faire un vœu. Celui qui fait un vœu nie la
vérité, quant à sa nature et à sa condition. Il est ruiné, que peut-il faire  ? Privé de toute force, il ne peut ni
vouloir, ni faire quoi que ce soit de bon. Israël a-t-il tenu son engagement ? A-t-il « fait tout ce que l’Éternel
a dit ? » Le veau d’or,  les tables brisées,  le  sabbat  profané,  les ordonnances méprisées et  négligées,  les
messagers lapidés, le Christ rejeté et crucifié, le Saint Esprit contristé, en rendent témoignage !

Lecteur  chrétien,  ne  vous  réjouissez-vous  pas  de  ce  que  votre  salut  éternel  ne  repose  pas  sur  vos
misérables vœux et vos chimériques résolutions, mais sur « l’offrande du corps de Jésus Christ, faite une fois
pour toutes ? » (Héb. 10:10). Oui, c’est là notre joie ; elle ne peut nous faire défaut. Christ a pris sur lui tous
nos vœux, et les a éternellement et glorieusement accomplis. La vie de résurrection coule dans les membres
de son corps, et produit en eux des résultats que ni les vœux, ni les exigences de la loi n’auraient jamais pu
effectuer. C’est Lui qui est notre vie, et c’est Lui qui est notre justice. Puisse son nom être cher à nos cœurs,
et sa cause dominer et diriger notre vie entière ! Que ce soit notre viande et notre breuvage, que de nous
dépenser et d’être dépensés à son bienheureux service !

Je ne terminerai pas ce chapitre, sans faire mention d’un passage du Deutéronome qui pourrait offrir
quelque difficulté à certains esprits, et qui se rapporte directement au sujet que nous venons de traiter : « Et
l’Éternel entendit la voix de vos paroles, lorsque vous me parliez ; et l’Éternel me dit : J’ai entendu la voix



des paroles de ce peuple, qu’ils t’ont dites : tout ce qu’ils ont dit, ils l’ont bien dit » (Deut. 5:28). Il pourrait
sembler, d’après ces paroles, que l’Éternel approuvait que les enfants d’Israël fissent un vœu ; mais si on lit
l’ensemble du passage, depuis le verset 24 jusqu’au 27, on voit aussitôt qu’il n’est ici aucunement question
du vœu, mais de la terreur du peuple à la suite et en conséquence de son vœu. Ils ne pouvaient supporter ce
qui était commandé. « Si, dirent-ils, nous entendons encore la voix de l’Éternel, notre Dieu, nous mourrons.
Car qui, de toute chair,  a entendu, comme nous, la voix du Dieu vivant parlant du milieu du feu, et est
demeuré en vie ? Toi, approche, et écoute tout ce que dira l’Éternel, notre Dieu ; et toi tu nous diras tout ce
que l’Éternel, notre Dieu, t’aura dit, et nous l’écouterons, et nous le pratiquerons ». C’était la confession de
leur incapacité à rencontrer l’Éternel  sous l’aspect effrayant  que leur orgueilleux légalisme lui avait  fait
prendre. Il est impossible que l’Éternel eût pu jamais approuver l’abandon d’une grâce gratuite et immuable,
pour remplacer celle-ci par le fondement sans consistance des « œuvres de loi ».

1.16 - Chapitre 20
Il est de la plus haute importance que l’on comprenne le véritable caractère et l’objet de la loi morale,

telle qu’elle est présentée dans ce chapitre. Il y a chez l’homme une tendance à confondre les principes de la
loi avec ceux de la grâce, de manière que ni la loi, ni la grâce, ne puissent être bien comprises : la loi est
dépouillée de son austère et inflexible majesté, et la grâce, de ses divins attraits. Les saintes exigences de
Dieu demeurent sans réponse ; et le système anormal, créé par ceux qui entreprennent ainsi de mélanger la
loi et la grâce, n’atteint ni ne satisfait les divers et profonds besoins du pécheur. Dans le fait, la loi et la grâce
ne peuvent pas s’unir, car elles sont aussi distinctes l’une de l’autre qu’il est possible à deux choses de l’être.
La loi est l’expression de ce que l’homme devrait être, la grâce montre ce que Dieu est. Comment pourraient-
elles former ensemble un seul système ? Comment le pécheur pourrait-il être sauvé en partie par la loi, en
partie par la grâce ? C’est impossible : il faut qu’il soit sauvé ou par l’une ou par l’autre.

La loi a été appelée quelquefois « l’expression de la pensée de Dieu ». Cette définition est tout à fait
fautive. Si nous disions que la loi est l’expression de la pensée de Dieu au sujet de ce que l’homme devrait
être, nous serions plus près de la vérité.  À qui voudrait envisager les dix commandements comme étant
l’expression de la pensée de Dieu, je demande s’il n’y a donc, dans la pensée de Dieu, rien que : « tu feras »,
et « tu ne feras pas » ? N’y a-t-il point de grâce, point de miséricorde, point de bonté ? Dieu ne manifestera-t-
il pas ce qu’il est ; ne révélera-t-il pas les profonds secrets de cet amour dont son cœur est plein ? N’y a-t-il,
dans le caractère de Dieu, que de rigides exigences et de sévères défenses ? S’il en était ainsi, il faudrait dire
que « Dieu est loi », au lieu de dire que « Dieu est amour ! » Mais, que son nom en soit béni, il y a dans le
cœur de Dieu plus que ne pourraient jamais exprimer les « dix paroles » prononcées sur la montagne en feu.
Si je veux savoir ce que Dieu est, je n’ai qu’à regarder à Christ, « car en lui habite toute la plénitude de la
déité corporellement » (Col. 2:9). « La loi a été donnée par Moïse, la grâce et la vérité vinrent par Jésus
Christ ». Il y avait, nécessairement, une mesure de vérité dans la loi ; elle contenait la vérité quant à ce que
l’homme devait être. Comme tout ce qui émane de Dieu, elle était parfaite dans sa mesure, parfaite pour le
but en vue duquel elle avait été donnée ; mais ce but n’était pas, en aucune manière, de révéler la nature et le
caractère de Dieu devant des pécheurs coupables.

Il n’y avait dans la loi ni grâce, ni miséricorde. « Si quelqu’un a méprisé la loi de Moïse, il meurt sans
miséricorde » (Héb.  10:28).  « L’homme qui  aura pratiqué ces choses vivra par elles » (Lév. 18:5 ;  Rom.
10:5). « Maudit qui n’accomplit pas les paroles de cette loi, en les pratiquant » (Deut. 27:26 ; comp. Gal.
3:10). Ce n’était pas là la grâce ; la montagne de Sinaï n’est pas le lieu où il faille la chercher. L’Éternel s’y
révèle environné d’une majesté terrible, au milieu de l’obscurité, des ténèbres, de la tempête, des tonnerres et
des éclairs. Ces circonstances ne sont pas celles qui accompagnent une économie de grâce et de miséricorde ;
mais elles convenaient parfaitement à une économie de vérité et de justice : et la loi était cela, et pas autre
chose !

Dans la loi, Dieu déclare ce que l’homme devrait être, et le maudit, s’il ne l’est pas. Or, quand l’homme
s’examine à la lumière de la loi, il voit qu’il est précisément ce qu’elle condamne. Comment donc pourrait-il,
par la loi, obtenir la vie ? La loi propose la vie et la justice comme buts à ceux qui l’auront gardée ; mais elle
nous montre, dès le premier moment, que nous sommes dans un état de mort et d’iniquité, et que dès le début
nous avons besoin des choses que la loi nous propose d’atteindre. Que faire donc ? Pour accomplir ce que la
loi exige, il faut que j’aie la vie ; et pour être ce que la loi veut que je sois, il faut que je possède la justice ; et



si je ne les ai pas l’une et l’autre, je suis « maudit » ; et le fait est que je n’ai ni l’une ni l’autre. Mais que
faire ? — voilà la question ? Que ceux qui « veulent être docteurs de la loi » (1 Tim. 1:7) répondent ; qu’ils
répondent de manière à satisfaire une conscience droite, courbée sous le double sentiment de la spiritualité et
de l’inflexibilité de la loi, et de leur propre nature charnelle impossible à corriger.

La vérité, comme l’apôtre nous l’apprend, c’est que « la loi est intervenue afin que la faute abondât »
(Rom.  5:20) :  tel  est  le  but  véritable  de  la  loi.  Elle  est  entrée  afin  de  démontrer  que  le  pécheur  est
excessivement pécheur (Rom. 7:13), Elle était, dans un certain sens, comme un miroir parfait, envoyé du ciel
sur la terre, pour révéler à l’homme l’altération morale qu’il avait subie. Si je me place devant un miroir,
avec les habits en désordre, le miroir me fait voir le désordre, mais ne le redresse pas. Si je laisse tomber un
plomb parfaitement juste le long d’un tronc tortueux, le plomb me montre les déviations de l’arbre, mais ne
le redresse pas. Si je sors, pendant une nuit sombre, avec une lumière, celle-ci me révèle tous les obstacles et
toutes les difficultés qui se trouvent sur mon chemin, mais elle ne les ôte pas. En outre, ni le miroir, ni le
plomb, ni la lampe, ne créent les maux que chacun d’eux révèle ; ils ne les créent, ni ne les ôtent, ils ne font
que les manifester. Il en est de même de la loi : elle ne crée pas le mal dans le cœur de l’homme, et elle ne
l’ôte pas non plus ; seulement elle le met à nu, avec une infaillible exactitude.

« Que dirons-nous donc ? La loi est-elle péché ? Qu’ainsi n’advienne ! Mais je n’eusse pas connu le
péché, si ce n’eût été par la loi, car je n’eusse pas eu conscience de la convoitise, si la loi n’eût dit : Tu ne
convoiteras point » (Rom. 7:7). L’apôtre ne dit pas que l’homme n’eût pas eu de « convoitise ». Non ; il dit
qu’il n’eût pas eu « conscience » de la convoitise. La convoitise était en lui, mais il l’ignorait jusqu’à ce que
la lampe du Tout-Puissant (Job 29:3), éclairant les chambres ténébreuses de son cœur, eût manifesté le mal
qui  s’y trouvait.  Ainsi  un homme, dans une chambre obscure,  peut  être tout  entouré de poussière et  de
confusion, sans qu’il puisse s’en apercevoir, à cause de l’obscurité dans laquelle il est plongé ; mais qu’un
rayon de soleil  entre,  et  aussitôt  il  distinguera  tout.  Les  rayons  du  soleil  créent-ils  la  poussière ?  Non,
assurément ; la poussière est là, le soleil ne fait que la découvrir et la manifester : tel est l’effet que produit la
loi. Elle juge le caractère et la condition de l’homme ; elle prouve qu’il est pécheur et le renferme sous la
malédiction ; elle vient pour juger de ce qu’il est, et le maudit s’il n’est pas ce qu’elle lui dit qu’il doit être.

Il y a donc une impossibilité manifeste à ce qu’un homme obtienne la vie et la justice par une chose qui
ne  peut  que  le  maudire ;  et  à  moins  que  la  condition  du  pécheur  et  le  caractère  de  la  loi  ne  soient
complètement changés, la loi ne peut que maudire le pécheur. Elle est sans indulgence pour les infirmités, et
n’est pas satisfaite par une obéissance sincère, mais imparfaite ; si elle le devait être, elle cesserait d’être ce
qu’elle est : « sainte, juste, et bonne » (Rom. 7:12). C’est précisément parce que la loi est telle que le pécheur
ne peut pas obtenir la vie par son moyen. S’il pouvait obtenir la vie par elle, elle ne serait pas parfaite, ou
autrement lui ne serait pas pécheur. Il est impossible qu’un pécheur acquière la vie par une loi parfaite ; car
par cela même qu’elle est parfaite, il faut qu’elle le condamne.

Sa perfection absolue manifeste la ruine et la condamnation absolues de l’homme, et y met le sceau.
« C’est  pourquoi  nulle  chair  ne  sera  justifiée  devant  lui  par  des  œuvres  de  loi,  car  par  la  loi  est  la
connaissance du péché » (Rom. 3:20). L’apôtre ne dit pas : « par la loi est le péché », mais il dit : « par la loi
est la connaissance du péché ». « Car jusqu’à la loi, le péché était dans le monde, mais le péché n’est pas mis
en compte quand il n’y a pas de loi » (Rom. 5:13). Le péché était là, et il ne manquait que la loi pour le
développer sous forme de « transgression ». Si je dis à mon enfant : « tu ne toucheras pas à ce couteau », ma
défense même révèle la tendance de son cœur à faire sa propre volonté. Ma défense ne crée pas la tendance,
elle ne fait que la révéler.

L’apôtre Jean dit que « le péché est l’iniquité » (état ou marche sans loi) (1 Jean 3:4). L’expression de
« transgression de la loi », que nous trouvons dans certaines versions de ce passage, ne rend pas la vraie
pensée de l’Esprit. Pour qu’il y ait « transgression », il faut qu’une règle ou une ligne définie de conduite ait
été posée ; car transgresser,  c’est franchir une ligne défendue. Telles sont les défenses de la loi : « tu ne
tueras point », « tu ne commettras point adultère », « tu ne déroberas point ». — Une loi ou règle est placée
devant moi, mais je découvre que j’ai en moi-même les principes mêmes contre lesquels ces défenses ont été
expressément dirigées ; bien plus, le fait même qu’il m’est défendu de tuer, montre que le meurtre est dans
ma  nature  (comp.  Rom.  3:15).  Il  serait  inutile  de me  défendre  de faire  une chose,  si  je  n’avais  aucun
penchant à la faire ; mais la révélation de la volonté de Dieu, quant à ce que je devrais être, rend manifeste la
tendance de ma volonté à être ce que je ne devrais pas être. Ceci est clair, et est parfaitement conforme avec
tout l’enseignement de l’apôtre sur ce sujet.



Beaucoup de personnes, cependant, tout en admettant bien que nous ne pouvons pas obtenir la vie par la
loi, soutiennent en même temps que la loi est la règle de notre vie. Mais l’apôtre déclare que « tous ceux qui
sont  sur  le  principe  des  œuvres  de  loi  sont  sous malédiction » (Gal.  3:10).  Peu importe  leur  condition
individuelle : s’ils sont sur le terrain de la loi, ils sont nécessairement sous la malédiction. Quelqu’un dira
peut-être :  « Je suis régénéré,  je ne suis donc pas exposé à la malédiction » ;  mais si  la  régénération ne
transporte pas un homme hors du terrain de la loi, elle ne peut le placer au-delà des limites de la malédiction.
Si le chrétien est sous la loi, il est exposé nécessairement à la malédiction de la loi. Mais qu’est-ce que la loi
a à faire avec la régénération ? Où trouvons-nous qu’il soit question de la régénération dans ce chapitre 20 du
livre de l’Exode ? La loi n’a qu’une seule question à adresser à l’homme, question courte, sérieuse et directe,
savoir : « Es-tu ce que tu devrais être ? » Si la réponse est négative, la loi ne peut que lancer ses terribles
anathèmes et tuer l’homme. Et qui reconnaîtra plus promptement et plus profondément qu’il n’est, en lui-
même, rien moins que ce qu’il devrait être, sinon l’homme vraiment régénéré ? Ainsi, s’il est sous la loi, il
est inévitablement sous la malédiction. Il n’est pas possible que la loi rabatte de ses exigences, ni qu’elle se
mêle avec la grâce. Les hommes, sentant qu’ils ne peuvent parvenir à s’élever jusqu’à la mesure de la loi,
cherchent toujours à rabaisser celle-ci jusqu’à eux ; mais c’est en vain. La loi demeure ce qu’elle est, dans
toute  sa  pureté,  sa  majesté  et  son  austère  inflexibilité ;  et  elle  n’accepte  rien  moins  qu’une  obéissance
absolument parfaite ; et quel est l’homme, régénéré ou irrégénéré, qui puisse entreprendre d’obéir ainsi  ? On
dira : « Nous avons la perfection en Christ ». Cela est vrai ; mais ce n’est pas par la loi, c’est par la grâce, et
nous ne pouvons pas absolument confondre les deux économies. L’Écriture nous enseigne longuement et
clairement que nous ne sommes pas justifiés par la loi ; mais la loi n’est pas non plus la règle de notre vie. Ce
qui ne peut que maudire ne peut jamais justifier, et ce qui ne peut que tuer ne peut pas être ce qui règle et
gouverne la vie. Un homme pourrait tout aussi bien essayer de faire fortune par le bilan qui le constitue en
faillite.

La lecture du chapitre 15 des Actes nous apprend comment le Saint Esprit répond à toute tentative qu’on
voudrait faire de placer les croyants gentils sous la loi, comme règle de vie. « Et quelques-uns de la secte des
pharisiens, qui avaient cru, s’élevèrent, disant qu’il faut les circoncire et leur enjoindre de garder la loi de
Moïse » (vers. 5). L’insinuation ténébreuse et accablante de ces légalistes des premiers temps n’était pas
autre chose que le sifflement du serpent ancien. Mais la puissante énergie du Saint Esprit, et la voix unanime
des douze apôtres et de l’Église tout entière, y répondirent comme nous lisons aux versets 7, 8: «  Et une
grande discussion ayant eu lieu, Pierre se leva et leur dit : Hommes frères, vous savez vous-mêmes que, dès
les jours anciens, Dieu m’a choisi entre vous, afin que par ma bouche les nations ouïssent : » — Quoi ? Les
exigences et  les malédictions de la loi de Moïse ? Non, béni  soit  Dieu ! tel  n’était  pas le message qu’il
voulait faire entendre à l’oreille de pauvres pécheurs privés de toute force ; — mais qu’elles « ouïssent la
parole de l’Évangile et qu’elles crussent ». Voilà ce qui convenait au caractère et à la nature de Dieu, et ces
pharisiens qui s’élevaient contre Barnabas et Saul, n’étaient pas envoyés par lui, loin de là ; ils n’apportaient
pas de bonnes nouvelles, et ne publiaient pas la paix ; leurs « pieds » n’étaient donc rien moins que « beaux »
aux yeux de Celui qui ne se plaît qu’à la miséricorde.

« Maintenant donc, continue l’apôtre, pourquoi tentez-vous Dieu, en mettant sur le cou des disciples un
joug que ni nos pères, ni nous, n’avons pu porter ? » (vers. 10). Ce langage est grave et sérieux. Dieu ne
voulait pas qu’on « mît au joug sur le cou » de ceux dont les cœurs avaient été affranchis par l’évangile de
paix ; il voulait plutôt les exhorter à se tenir fermes dans la liberté de Christ et à ne pas être « de nouveau
retenus sous un joug de servitude » (Gal. 5:1). Il ne voulait pas envoyer ceux qu’il avait reçus dans son sein,
à « la montagne qui peut être touchée », pour y être terrifiés par « l’obscurité, les ténèbres et la tempête »
(Héb. 12). Comment pourrions-nous jamais admettre la pensée, que Dieu voulût gouverner par la loi ceux
qu’il a reçus en grâce ? « Nous croyons, dit Pierre, être sauvés par la grâce du Seigneur Jésus, de la même
manière qu’eux aussi » (Act. 15:11). Les Juifs qui avaient reçu la loi, et les gentils qui ne l’avaient pas reçue,
devaient tous désormais être « sauvés par grâce ». Et non seulement ils devaient être « sauvés par grâce »,
mais ils devaient « se tenir fermes » dans la grâce, et « croître dans la grâce » (Éph. 2:8 ; Gal. 5:1 ; 2 Pierre
3:18). Enseigner autre chose, c’était tenter Dieu. Ces pharisiens renversaient les fondements mêmes de la foi
du chrétien ; et c’est ce que font tous ceux qui cherchent à mettre les croyants sous la loi. Il n’y a pas de mal
ou d’erreur plus abominable aux yeux du Seigneur que le légalisme. Écoutez le langage énergique et les
accents de juste indignation dont le Saint Esprit se sert, à l’égard de ces docteurs de la loi : « Je voudrais que
ceux qui vous bouleversent se retranchassent même » (Gal. 5:12).

Les pensées du Saint Esprit sont-elles changées au sujet de cette question ? N’est-ce plus « tenter Dieu »
que de mettre le joug de la loi sur le cou d’un pécheur ? Est-ce selon sa volonté de grâce que la loi soit lue
tout au long aux pécheurs, comme une expression de la pensée de Dieu à leur égard ? Que le lecteur réponde



à ces questions, à la lumière du chapitre 15 du livre des Actes et de l’épître aux Galates. Ces deux passages
de l’Écriture suffiraient à eux seuls, s’il n’y en avait point d’autres, pour prouver que l’intention de Dieu n’a
jamais  été  que  « les  nations  dussent  ouïr  la  parole »  de  la  loi.  Si  telle  eût  été  son  intention,  il  aurait
assurément fait choix de quelqu’un pour la leur faire entendre. Mais non ; lorsque l’Éternel proclame sa « loi
terrible », il ne parla que dans une seule langue ; « ce que la loi dit, elle le dit à ceux qui sont sous la loi »
(Rom. 3:19) ; mais quand il publia la bonne nouvelle du salut par le sang de l’Agneau, il parla la langue « de
toute nation d’entre ceux qui sont sous le ciel ». Il parla de telle manière que « chacun, dans son propre
langage », pût entendre le doux récit de la grâce (Act. 2:1-11).

Lorsque Dieu proclama, du haut du Sinaï, les dures exigences de l’alliance des œuvres, il ne s’adressa
qu’à un seul peuple, exclusivement ; sa voix ne fut entendue que dans les étroites limites du peuple juif. Mais
quand le Christ ressuscité envoya ses messagers de salut, il leur dit : « Allez dans tout le monde, et prêchez
l’Évangile à toute la création » (Marc 16:15 ; comp. Luc 3:6). Le puissant fleuve de la grâce de Dieu, dont le
lit avait été ouvert par le sang de l’Agneau, devait, par l’énergie irrésistible du Saint Esprit, déborder bien au-
delà de l’étroite enceinte d’Israël, et se répandre au large sur un monde souillé par le péché. Il faut que toute
créature entende, dans sa propre langue, le message de paix, la parole de l’Évangile, la nouvelle du salut par
le sang de la croix. Enfin, et pour que rien ne manque pour donner à nos pauvres cœurs légaux la preuve que
le mont Sinaï n’était nullement le lieu où les secrets de Dieu furent révélés, le Saint Esprit a dit par la bouche
d’un prophète et par celle d’un apôtre : « Combien sont beaux les pieds de ceux qui annoncent de bonnes
choses » (Ésaïe 52:7 ; Rom. 10:15). Mais le même Esprit dit de ceux qui voulaient être docteurs de la loi  :
« Je voudrais que ceux qui vous bouleversent se retranchassent même ».

Il est donc évident que la loi n’est ni le fondement de la vie pour le pécheur, ni la règle de la vie pour le
chrétien. Christ est tous les deux. Il est notre vie et la règle de notre vie. La loi ne peut que maudire et tuer.
Christ est notre vie et notre justice ; il a été fait malédiction pour nous en étant pendu au bois. Il descendit
dans le lieu où le pécheur gisait, dans la mort et le jugement ; et nous ayant, par sa mort, déchargés de tout ce
qui était, ou pouvait être contre nous, il est devenu, en résurrection, la source de la vie et le fondement de la
justice pour tous ceux qui croient en son nom. Possédant ainsi la vie et la justice en lui, nous sommes appelés
à marcher, non pas seulement comme la loi l’ordonne, mais à « marcher comme lui a marché » (1 Jean 2:6).
Il  paraîtra presque superflu d’affirmer que tuer,  commettre adultère,  dérober,  sont  des actes directement
opposés  à  la  morale  chrétienne.  Mais  si  un  chrétien  réglait  sa  voie  d’après  ces  commandements-là,  ou
d’après le décalogue tout  entier,  produirait-il  ces fruits  précieux et  délicats dont  nous parle l’épître aux
Éphésiens ? Les dix commandements amèneraient-ils un voleur à ne plus voler, mais à travailler afin d’avoir
de  quoi  donner ?  Transformeraient-ils  jamais  un  voleur  en  un  homme  laborieux  et  honorable ?  Non,
assurément. La loi dit : « Tu ne déroberas point » ; mais dit-elle aussi : « Va, et donne à celui qui est dans le
besoin ; va, donne à manger à ton ennemi, habille-le et bénis-le ? Va, et réjouis par ta bienveillance, par tes
actes de bonté, le cœur de celui qui n’a jamais cherché qu’à te nuire ? » Non, certainement ! et cependant si
j’étais sous la loi comme règle, elle ne pourrait que me maudire et me tuer. Comment cela se fait-il si la
sainteté chrétienne est tellement plus élevée ? Parce que je suis faible, et que la loi ne me donne aucune
force, ne me témoigne aucune miséricorde. La loi exige de la force de quelqu’un qui n’en a aucune, et elle le
maudit  s’il  n’en  peut  montrer.  L’Évangile donne de  la  force  à  celui  qui  n’en  a  pas,  et  le bénit dans  la
manifestation de cette force.  La loi  présente la vie comme but de l’obéissance ;  l’Évangile donne la vie
comme le seul fondement véritable d’obéissance.

Mais pour ne pas fatiguer le lecteur à force d’arguments, je demande dans quelle partie du Nouveau
Testament il a trouvé la loi présentée comme règle de vie ? Évidemment l’apôtre n’avait pas cette pensée
lorsqu’il disait : « Car ni la circoncision, ni l’incirconcision ne sont rien, mais une nouvelle création. Et à
l’égard de tous ceux qui marcheront selon cette règle, paix et miséricorde sur eux et sur l’Israël de Dieu ! »
(Gal. 6:15, 16). Quelle « règle » ? La loi ? Non, mais la « nouvelle création ». Or, dans le chapitre 20 de
l’Exode, il n’est pas question d’une « nouvelle création » : au contraire, ce chapitre s’adresse à l’homme tel
qu’il est, dans son état naturel qui est de la vieille création, et le met à l’épreuve pour savoir ce qu’il est
véritablement en état de faire. Or, si la loi était la règle d’après laquelle les croyants doivent marcher, d’où
vient que l’apôtre prononce une bénédiction sur ceux qui marchent selon une règle tout à fait différente  ?
Pourquoi ne dit-il pas : « à l’égard de tous ceux qui marchent selon la règle des dix commandements ? »
N’est-il pas évident, d’après ce passage encore, que l’Église de Dieu a une règle plus élevée d’après laquelle
elle doit marcher ? Sans aucun doute. Bien que les dix commandements fassent incontestablement partie du
canon des livres inspirés, ils ne pouvaient jamais être la règle de vie pour celui qui, par une grâce infinie, a
été introduit dans une nouvelle création et a reçu une vie nouvelle en Christ.

Mais, demandera-t-on, « la loi n’est-elle pas parfaite ? » Et si elle est parfaite, que voulez-vous de plus ?
La loi est divinement parfaite. Bien plus, c’est à cause de sa perfection même que la loi maudit et tue ceux



qui ne sont pas parfaits en essayant de subsister devant elle. « La loi est spirituelle, mais moi je suis charnel »
(Rom. 7:14). Il est entièrement impossible de se faire une idée juste de la perfection et de la spiritualité de la
loi.  Mais  alors,  cette  loi  parfaite  étant  mise  en  contact  avec  l’humanité  déchue,  cette  loi  spirituelle
rencontrant « la pensée de la chair », ne peut « produire » que la « colère » et « l’inimitié » (Rom. 4:15 ; 8:7).
Pourquoi ? Est-ce parce que la loi n’est pas parfaite ? Au contraire, c’est parce qu’elle l’est, et que l’homme
est pécheur. Si l’homme était parfait, il accomplirait la loi selon toute sa perfection spirituelle  ; et même
l’apôtre  nous  enseigne  que,  quant  aux  vrais  croyants,  bien  qu’ils  portent  encore  en  eux  une  nature
corrompue, « la juste exigence de la loi est accomplie en nous qui ne marchons pas selon la chair, mais selon
l’Esprit » (Rom. 8:4).  « Celui qui  aime les autres, a accompli la loi… L’amour ne fait  point de mal au
prochain ;  l’amour  donc est  la  somme de la  loi »  (Rom.  13:8-10 ;  comp.  Gal.  5:14,  22,  23).  Si  j’aime
quelqu’un, je ne lui déroberai pas ce qui lui appartient, loin de là, je chercherai à lui faire tout le bien que je
pourrai. Tout cela est clair et facile à comprendre pour une âme spirituelle, et confond ceux qui veulent faire
de la loi le principe de la vie pour le pécheur, ou la règle de la vie pour le croyant.

Si  nous  considérons  la  loi,  dans  ses  deux  grands  commandements,  nous  voyons  qu’elle  ordonne  à
l’homme d’aimer Dieu de tout son cœur, de toute son âme et de toute sa pensée, et son prochain comme lui-
même. Telle est la somme de la loi. Voilà ce que la loi veut, et rien de moins. Mais quel est l’enfant déchu
d’Adam qui ait jamais répondu à cette double exigence de la loi ? Quel est l’homme qui pourrait dire qu’il
aime Dieu et son prochain ainsi ? « La pensée de la chair (c’est-à-dire la pensée que nous avons par nature)
est inimitié contre Dieu, car elle ne se soumet pas à la loi de Dieu, car aussi elle ne le peut pas  » (Rom. 8:7).
L’homme hait Dieu et les voies de Dieu. Dieu est venu, dans la personne de Christ  ; il s’est manifesté à
l’homme, non pas dans la splendeur accablante de sa majesté, mais avec tout le charme et la douceur d’une
grâce et d’une condescendance parfaites. Quel en fut le résultat ? L’homme hait Dieu. « Maintenant ils ont et
vu, et haï, et moi et mon Père » (Jean 15:24). Mais, dira-t-on : « l’homme devait aimer Dieu ». Sans doute ;
et s’il ne l’aime pas, il mérite la mort et la perdition éternelle. Mais la loi peut-elle produire cet amour dans le
cœur de l’homme ? Était-ce là son but ? Nullement ; « car la loi produit la colère » ; « elle a été ajoutée à
cause des transgressions » ; « par la loi est la connaissance du péché » (Rom. 4:15 ; 3:20 ; Gal. 3:19). La loi
trouve l’homme dans un état d’inimitié contre Dieu ; et sans changer rien à cet état, car ce n’est pas son
affaire, elle lui commande d’aimer Dieu de tout son cœur, et le maudit s’il ne le fait pas. Il n’était pas du
ressort de la loi de changer ou d’améliorer la nature de l’homme, elle ne pouvait pas davantage lui donner le
pouvoir de répondre à ses justes exigences. Elle dit : « Fais cela, et tu vivras ». Elle ordonnait à l’homme
d’aimer Dieu. Elle ne révélait pas ce que Dieu était pour l’homme, même dans sa culpabilité et sa ruine  ;
mais elle disait à l’homme ce qu’il devait être pour Dieu. C’était là un terrible ministère ! Ce n’était pas le
déploiement  des  attraits  puissants  du caractère  de Dieu,  produisant  chez l’homme une vraie  repentance
envers Dieu, faisant fondre son cœur de glace, et élevant son âme à une affection et une adoration sincères.
Non ;  la  loi  était  un  commandement  péremptoire  d’aimer  Dieu ;  et  au  lieu  de  créer  cet  amour,  la  loi
« produisait la colère », non pas parce que Dieu ne devait pas être aimé, mais parce que l’homme était un
pécheur.

Ensuite, « tu aimeras ton prochain comme toi-même ». L’homme naturel aime-t-il son prochain comme
lui-même ? Est-ce là le principe qui prévaut dans les chambres de commerce, à la bourse, dans les banques,
dans les marchés, et aux foires de ce monde ? Hélas ! non. L’homme n’aime pas son prochain comme il
s’aime lui-même. Il le devrait sans doute ; et si sa condition était bonne, il le ferait. Mais il est dans une
condition totalement mauvaise, et à moins qu’il ne soit « né de nouveau » (Jean 3:3, 5), par la Parole et par
l’Esprit de Dieu, il ne peut ni « voir le royaume de Dieu, ni y entrer ». La loi ne peut pas produire cette
nouvelle  naissance.  Elle  tue  le  « vieil  homme »,  mais  elle ne crée pas  et  ne  peut  pas  créer le «  nouvel
homme ».  Nous savons que le Seigneur Jésus réunit à la fois,  dans sa personne glorieuse, Dieu et notre
prochain ; attendu qu’il était, selon la vérité fondamentale de la doctrine chrétienne, « Dieu manifesté en
chair » (1 Tim. 3:16). Comment l’homme a-t-il traité Jésus ? L’a-t-il aimé de tout son cœur et comme lui-
même ? Tout au contraire. Il le crucifia entre deux brigands, après avoir préféré un voleur et un meurtrier à
cet Être béni, qui avait passé de lieu en lieu en faisant le bien (Act. 10:38)  ; qui était descendu des demeures
éternelles de la lumière et de l’amour, étant lui-même la personnification vivante de cet amour et de cette
lumière ; et dont le cœur était plein de la plus pure sympathie pour les besoins de l’humanité et dont la main
avait toujours été prête à essuyer les larmes du pécheur, à soulager ses souffrances. Ainsi, en contemplant la
croix de Christ, nous y voyons la démonstration irrécusable du fait, qu’il n’est pas au pouvoir de la nature
humaine de garder la loi.



Après tout ce que nous venons de voir, il y a un intérêt particulier pour l’homme spirituel à observer la
position relative de Dieu et du pécheur, à la fin de ce mémorable chapitre. «  Et l’Éternel dit à Moïse : Tu
diras ainsi aux fils d’Israël :… Tu me feras un autel de terre, et tu sacrifieras dessus tes holocaustes et tes
sacrifices de prospérités, ton menu et ton gros bétail. En tout lieu où je mettrai la mémoire de mon nom,  je
viendrai à toi, et je te bénirai. Et si tu me fais un autel de pierres, tu ne le bâtiras point de pierres taillées  ; car
si tu lèves ton ciseau dessus, tu le profaneras. Et tu ne monteras point à mon autel par des degrés, afin que ta
nudité n’y soit pas découverte » (vers. 22-26).

Nous ne voyons pas ici  l’homme dans la position de quelqu’un qui fait  des œuvres, mais  dans celle
d’un adorateur ; et cela, à la fin de notre chapitre. Combien il est évident, d’après ce fait, que l’atmosphère
du mont Sinaï n’est pas celle que Dieu veut faire respirer au pécheur, et que Sinaï n’est pas le lieu où Dieu et
l’homme puissent se rencontrer. « En tout lieu où je mettrai la mémoire de mon nom, je viendrai à toi ; et je
te bénirai ». Et ce lieu, où l’Éternel met la mémoire de son nom, où il « vient » pour « bénir » son peuple
d’adorateurs, combien il est différent des terreurs de la montagne en feu !

Mais en outre, Dieu veut rencontrer le pécheur un autel de pierres non taillées et qui n’ait point de degrés,
— à un lieu de culte, dont l’érection ne demande de l’homme aucun travail et dont l’approche n’exige de lui
aucun effort.  Les  pierres  taillées  par  le  travail  de  l’homme auraient  souillé  l’autel  ;  les  degrés  auraient
découvert  la  « nudité »  humaine.  Quel  type  admirable  du  centre  de  réunion  auquel  Dieu  se  rencontre
maintenant  avec  le  pécheur,  savoir  la  personne  et  l’œuvre  de  son  Fils  Jésus-Christ,  en  qui  toutes  les
exigences de la loi, de la justice et de la conscience trouvent leur entière satisfaction ! De tout temps, et en
tous lieux, l’homme a toujours été enclin à prendre son outil pour ériger son autel, et à s’en approcher par des
degrés de sa propre fabrication. Mais le résultat de toutes ces tentatives a été la « souillure » et la « nudité ».
« Et tous nous sommes devenus comme une chose impure, et toutes nos justices sont comme un vêtement
souillé ; et nous sommes tous fanés comme une feuille » (Ésaïe 64:6). Qui oserait s’approcher de Dieu dans
un vêtement « souillé » ? — ou se présenter pour adorer dans sa « nudité » ? Qu’y a-t-il de plus déplacé que
de penser à s’approcher de Dieu d’une manière qui implique nécessairement soit la souillure, soit la nudité  ?
Et néanmoins, c’est ce qui a lieu chaque fois que le pécheur, par ses propres efforts, veut se frayer un chemin
auprès de Dieu. Non seulement cet effort est inutile, mais il porte le sceau de la souillure et de la nudité. Dieu
s’est tellement approché du pécheur, et jusque dans les profondeurs mêmes de sa ruine, qu’il n’y a nulle
nécessité  à employer  l’outil  de la légalité,  ni  à monter les degrés  de la propre  justice ;  bien plus,  c’est
manifester sa souillure et sa nudité que de le faire.

Tels sont  les principes par lesquels le Saint  Esprit  termine cette partie remarquable du livre inspiré.
Puissent-ils  être  écrits,  d’une  manière  ineffaçable,  dans  nos  cœurs,  afin  que  nous  comprenions  plus
clairement et plus complètement la différence essentielle qui existe entre la loi et la grâce !

1.17 - Chapitres 21-23
L’étude de cette partie du livre de l’Exode est éminemment propre à remplir le cœur d’admiration en

présence de l’insondable sagesse et de la bonté infinie de Dieu. Nous sommes rendus capables de nous
former  quelque idée d’un royaume,  gouverné par  des  lois  établies  par  Dieu,  en même temps que nous
apprenons à voir la merveilleuse condescendance de celui qui, bien qu’il soit le grand Dieu du ciel et de la
terre, peut néanmoins s’abaisser jusqu’à juger entre homme et homme au sujet de la mort d’un bœuf (22:10) ;
de prêt sur gage d’un vêtement (vers. 26) ; ou de la perte de la dent d’un esclave (21:27). Qui est semblable à
l’Éternel notre Dieu, qui s’abaisse pour regarder dans les cieux et sur la terre ? Il gouverne l’univers, et
s’occupe du vêtement d’une de ses créatures. Il dirige le vol de l’aigle et prend connaissance du vermisseau
qui rampe. Il s’abaisse pour régler les mouvements de ces astres sans nombre qui se meuvent dans l’espace,
et pour enregistrer la chute d’un passereau !

Le caractère des jugements présentés dans le chapitre 21 renferme pour nous un double enseignement.
Ces jugements et ces ordonnances rendent  un double témoignage, nous apportent un double message et
présentent à nos yeux un tableau à deux faces. Ils nous parlent de Dieu, et de l’homme.

Premièrement, quant à Dieu, nous le voyons décréter des lois d’une stricte, impartiale et parfaite justice.
« Œil pour œil, dent pour dent, main pour main, pied pour pied, brûlure pour brûlure, blessure pour blessure,
meurtrissure pour meurtrissure » (vers. 24, 25). Tel était le caractère des lois, des statuts et des jugements,
par lesquels Dieu gouvernait son royaume terrestre d’Israël. Il avait pourvu à tout ; il faisait droit à chacun à



tous  égards ;  il  n’y avait  aucune  partialité,  nulle  acception  de personne,  nulle  distinction  entre  riche  et
pauvre. La balance, dans laquelle les droits de chacun étaient pesés, était réglée avec une exactitude divine,
en sorte que nul ne pouvait justement se plaindre de la décision. La robe immaculée de la justice ne pouvait
être  souillée  par  les  taches  de  la  séduction,  de  la  corruption  et  de  la  partialité.  L’œil  et  la  main  d’un
Législateur  divin prenaient  soin de tout,  et  l’Exécuteur  divin  traitait  chaque  coupable  avec une  rigueur
inflexible. L’arme de la justice ne frappait que la tête du coupable, tandis que toute âme obéissante était
maintenue dans la jouissance de tous ses droits et de tous ses privilèges.

Ensuite, pour ce qui concerne l’homme, il est impossible de parcourir ces lois sans être frappé de la
révélation indirecte, mais réelle, qu’elles renferment à l’égard de l’affreuse dépravation de sa nature. Le fait
que l’Éternel ait dû promulguer des lois contre certains crimes, prouve que l’homme était capable de les
commettre ; si ces choses n’avaient pas été possibles et que la tendance vers ces crimes n’eût pas existé chez
l’homme, les lois n’auraient pas été nécessaires. Or il y a un grand nombre de personnes qui, à l’ouïe des
grossières abominations défendues dans ces chapitres, seraient portées à dire comme Hazaël  : « Mais qu’est
ton serviteur, un chien, pour qu’il fasse cette grande chose ? » (2 Rois 8:13) Mais ceux qui parlent ainsi ne
sont pas encore descendus dans les profonds abîmes de leur propre cœur ; car bien que quelques-uns des
crimes, défendus ici, semblent placer l’homme, quant à ses habitudes et à ses inclinations, au-dessous du
niveau d’un chien, ces statuts mêmes prouvent cependant, d’une manière incontestable, que l’homme le plus
cultivé porte avec lui le germe des plus ténébreuses et des plus épouvantables abominations. Pour qui ces lois
furent-elles  données ?  Pour l’homme. Étaient-elles  nécessaires ?  Sans  aucun  doute.  Or  elles  auraient  été
entièrement superflues, si l’homme avait été incapable de commettre les péchés auxquels elles ont trait. Mais
l’homme est capable de toutes ces choses ; et ainsi nous voyons qu’il est tombé le plus bas possible, que sa
nature est entièrement corrompue, que du sommet de la tête à la plante des pieds il n’y a rien d’entier en lui
(comp. Ésa. 1 ; Rom. 3:9-18).

Comment un être pareil pourra-t-il jamais se tenir, sans crainte, dans la lumière du trône Dieu ? Comment
pourra-t-il subsister dans le Saint des Saints, rester debout sur la mer de verre ? Comment entrera-t-il par les
portes de perles et marchera-t-il dans la rue d’or de la sainte Jérusalem ? (Apoc. 4:6 ; 21:21). La réponse à
ces questions révèle à nos yeux les merveilles de l’amour qui nous sauva, et la puissance éternelle du sang de
l’Agneau. Quelque grande que soit la chute de l’homme, l’amour de Dieu est plus grand encore ; quelque
noir que soit  son crime, le sang de Jésus peut l’effacer parfaitement, quelque large que soit l’abîme qui
sépare l’homme de Dieu, la croix y a dressé un chemin. Dieu est descendu jusqu’au pécheur, afin de l’élever
à une faveur infinie, dans une union éternelle avec son propre Fils. Nous avons bien lieu de nous écrier  :
« Voyez de quel amour le Père nous a fait don, que nous soyons appelés enfants de Dieu  » (1 Jean 3:1).
L’amour de Dieu pouvait seul sonder la misère de l’homme, et le sang de Christ seul surpasser sa culpabilité.
Mais  maintenant  la  profondeur  même  de  la  ruine  de  l’homme  magnifie  l’amour  qui  l’a  sondée,  et
l’immensité du crime célèbre la puissance du sang qui peut l’effacer. Le plus vil pécheur qui croit en Jésus
peut se réjouir dans l’assurance que Dieu le voit, et le déclare « tout net » (Jean 13:10).

Tel est donc le double enseignement que l’on peut retirer de ces lois et de ces ordonnances, quand on les
considère dans leur ensemble : et plus aussi nous les examinerons en détail, plus nous en apprécierons la
perfection et  la  beauté.  Prenez,  par  exemple,  la  toute  première  de ces  ordonnances,  savoir  celle  qui  se
rapporte au serviteur hébreu : « Si tu achètes un serviteur hébreu, il servira six années, et, la septième, il
sortira libre, gratuitement. S’il est venu seul, il sortira seul ; s’il avait une femme, sa femme sortira avec lui.
Si son maître lui à donné une femme, et qu’elle lui ait enfanté des fils ou des filles, la femme et ses enfants
seront à son maître, et lui, il sortira seul. Mais si le serviteur dit positivement : J’aime mon maître, ma femme
et mes enfants, je ne veux pas sortir libre ; alors son maître le fera venir devant les juges, et le fera approcher
de la porte ou du poteau, et son maître lui percera l’oreille avec un poinçon ; et il le servira à toujours »
(chap. 21:2-6). Le serviteur était parfaitement libre pour ce qui le concernait personnellement. Il avait fait
tout  ce  qu’on  pouvait  exiger  de  lui,  et  pouvait  donc  s’en  aller  où  bon  lui  semblait,  dans  une  liberté
incontestée ;  mais  par affection pour  son maître,  pour  sa  femme et  ses enfants,  il  pouvait  se soumettre
volontairement à une servitude perpétuelle ; et non seulement cela, mais il pouvait vouloir porter encore,
dans son corps, les marques de cette servitude.

Le lecteur intelligent reconnaîtra facilement comment tout ceci s’applique au Seigneur Jésus. En lui, nous
voyons Celui qui était dans le sein du Père, avant que les mondes fussent, — l’objet de ses éternelles délices,
— et qui aurait pu, pour toute l’éternité, occuper cette place qui lui appartenait personnellement, et que rien
ne l’obligeait à abandonner, sinon cette obligation que l’amour ineffable créa et inspira. Mais tel était son



amour pour le Père, des desseins et de la gloire duquel il s’agissait, et tel était son amour pour l’Église et
chacun de ses membres qu’il voulait sauver, qu’il descendit volontairement sur la terre, et s’anéantit lui-
même jusqu’à prendre la forme d’un serviteur et les marques d’une servitude perpétuelle, s’abaissant et se
rendant obéissant jusqu’à la mort, à la mort même de la croix. Le Psaume 40:6, nous présente le Christ dans
cette position d’obéissance : « Tu m’as creusé des oreilles », paroles interprétées, Héb. 10:5, par : « Tu m’as
formé un corps ». Ce Psaume 40 est l’expression du dévouement de Christ à Dieu pour faire sa volonté :
« Alors j’ai dit : Voici, je viens ; il est écrit de moi dans le rouleau du livre. C’est mes délices, ô mon Dieu,
de faire ce qui est ton bon plaisir, et ta loi est au-dedans de mes entrailles  » (vers. 7, 8). Il vint pour faire la
volonté de Dieu, quelle qu’elle fût. Il ne fit jamais sa propre volonté, pas même en recevant à lui et en
sauvant des pécheurs, bien que sûrement son cœur aimant et toutes ses affections fussent en pleine activité
dans cette œuvre glorieuse. Toutefois, il ne reçoit à lui et ne sauve que comme serviteur des conseils du Père.
« Tout ce que le Père me donne viendra à moi ; et je ne mettrai point dehors celui qui vient à moi ; car je suis
descendu du ciel, non pour faire ma volonté, mais la volonté de Celui qui m’a envoyé. Or c’est ici la volonté
de Celui qui m’a envoyé : que je ne perde rien de tout ce qu’il m’a donné, mais que je le ressuscite au dernier
jour » (Jean 6:37-39 ; comp. Matt. 20:23).

La position de serviteur que prend le Seigneur Jésus, s’offre à nous ici de la manière la plus intéressante.
En grâce parfaite,  il  se  considère  comme responsable  de recevoir  tous  ceux qui  sont  compris  dans  les
conseils de Dieu ; et non seulement de les recevoir, mais de les garder à travers toutes les difficultés et les
épreuves de leur pèlerinage ici-bas,  même au moment de la mort,  si  elle doit  venir pour eux, et de les
ressusciter  tous  au dernier  jour.  Dans quelle  sécurité  parfaite  se  trouve placé le  plus  faible  membre de
l’Église  de  Dieu !  Il  est  l’objet  des  conseils  éternels  de  Dieu,  et  Jésus  est  fait  le  garant  de  leur
accomplissement. Jésus aime le Père, et l’intensité de cet amour est la mesure de la sécurité de chacun des
membres de la famille rachetée. Le salut du pécheur, qui croit au nom du Fils de Dieu, n’est, dans un sens,
que l’expression de l’amour de Christ pour le Père. Si un seul de ceux qui croient au nom du Fils de Dieu
pouvait  périr,  par  quelque  cause  que  ce  soit,  ce  fait  indiquerait  que  le  Seigneur  Jésus  a  été  incapable
d’accomplir la volonté de Dieu, ce qui ne serait rien moins qu’un blasphème positif contre son saint nom,
auquel soit tout honneur et toute majesté pendant l’éternité des siècles !

Nous avons donc, dans le serviteur hébreu, un type de Christ dans son dévouement parfait au Père. Mais
il y a plus que cela encore. « J’aime ma femme et mes enfants ». « Christ a aimé l’assemblée et s’est livré
lui-même pour elle, afin qu’il la sanctifiât, en la purifiant par le lavage d’eau par parole  ; afin que lui se
présentât l’assemblée, à lui-même, glorieuse, n’ayant ni tache, ni ride, ni rien de semblable, mais afin qu’elle
fût sainte et irréprochable » (Éph. 5:25-27). Il y a plusieurs autres passages de l’Écriture qui nous présentent
Christ comme l’antitype du serviteur hébreu, dans son amour pour l’Église comme corps, et pour tous les
croyants individuellement. Le lecteur trouvera un enseignement spécial sur ce sujet dans le chapitre 13 de
l’Évangile de Matthieu ; dans les chapitres 10 et 13 de Jean et dans le chapitre 2 de l’épître aux Hébreux.

L’intelligence de cet amour de Jésus ne peut que produire dans nos cœurs un ardent dévouement pour
Celui qui a pu manifester un amour aussi pur, aussi parfait et aussi désintéressé. Comment la femme et les
enfants du serviteur hébreu n’auraient-ils pas aimé celui qui, pour rester avec eux, renonçait volontairement
et pour toujours à sa liberté ? Et l’amour représenté dans le type, qu’est-il en comparaison de celui qui brille
dans l’antitype ? « L’amour du Christ… surpasse toute connaissance » (Éph. 3:19). L’amour du Christ le
porta à penser à nous avant que les mondes fussent, à nous visiter quand l’accomplissement du temps fut
venu, à se rendre, de sa libre volonté, vers le poteau de la porte, à souffrir pour nous sur la croix, afin qu’il
pût nous élever jusqu’à lui, pour faire de nous ses compagnons dans son royaume et dans sa gloire éternelle.

Je serais entraîné trop loin, si je voulais faire une exposition complète des autres statuts et jugements
contenus dans ces chapitres (*).  Je remarquerai  seulement,  en terminant,  qu’il  est  impossible de lire ces
passages sans que le cœur soit rempli d’adoration devant cette profonde sagesse, cette parfaite justice, en
même temps que ces tendres égards qui se montrent partout : ils laissent dans l’âme la conviction profonde,
que celui qui a parlé dans ces chapitres est le Dieu « seul vrai », « seul sage », et infiniment miséricordieux.

(*) Je désire faire remarquer ici, une fois pour toutes, que l’examen des fêtes dont il est question au
chapitre 23:14-19, et des offrandes mentionnées au chapitre 29, sera plus à sa place quand nous en viendrons
à l’étude du Lévitique.



Puissent toutes nos méditations sur sa Parole éternelle, avoir pour effet d’amener nos âmes à l’adoration
de Celui dont les voies parfaites et les glorieux attributs brillent, dans cette Parole, de tout leur éclat, pour la
joie et l’édification de son peuple racheté !

1.18 - Chapitre 24
Ce  chapitre  s’ouvre  par  une  expression  qui  caractérise  remarquablement  l’économie  mosaïque  tout

entière : « Et il dit à Moïse : Monte vers l’Éternel, toi et Aaron, Nadab et Abihu, et soixante-dix des anciens
d’Israël,  et  vous  vous  prosternerez de  loin ;  et  Moïse  s’approchera  seul  de  l’Éternel ;  mais eux  ne
s’approcheront  pas, et  le  peuple  ne montera  pas avec  lui »  (vers.  1,  2).  Nulle  part,  dans  toutes  les
ordonnances de la loi, nous ne trouvons ces précieuses paroles : « Venez, approchez ! » Non ! de semblables
paroles ne pouvaient se faire entendre du haut du Sinaï, ni du milieu des ombres de la loi. Elles ne pouvaient
être prononcées que de l’autre côté de la tombe vide de Jésus,  où le sang de la croix avait  ouvert  une
perspective  sans  nuage  pour  le  regard  de  la  foi.  Les  paroles :  « de  loin »  caractérisent  la  loi,  comme
l’expression : « approchez » caractérise l’Évangile. Sous la loi, l’œuvre qui pouvait donner à un pécheur le
droit de s’approcher n’était jamais faite. L’homme n’avait pas obéi, comme il s’était engagé à le faire  ; et « le
sang du taureau et de bouc » (Lév. 16:18) ne pouvait ni expier son péché, ni donner la paix à sa conscience ;
c’est pourquoi il fallait qu’il se tînt « loin ». Les vœux que l’homme avait faits étaient violés, et le péché de
l’homme n’était pas lavé ; comment donc l’homme aurait-il pu s’approcher ? Le sang de dix mille taureaux
n’aurait pu effacer une seule des taches qui souillaient sa conscience, ni lui donner le sentiment paisible de la
proximité d’un Dieu de grâce, juste et justifiant.

Cependant la « première alliance » (Héb. 9) est ici consacrée avec du sang. Moïse bâtit un autel au pied
de la montagne, ayant « douze pierres, selon le nombre des tribus des fils d’Israël » (comp. Jos. 4, et 1 Rois
18:31). « Et il envoya des jeunes hommes des fils d’Israël, qui offrirent des holocaustes, et sacrifièrent des
taureaux à l’Éternel en sacrifices de prospérités. Et Moïse prit la moitié du sang et le mit dans des bassins  ; et
de la moitié du sang il fit aspersion sur l’autel… Et Moïse prit le sang, et en fit aspersion sur le peuple, et
dit : Voici le sang de l’alliance que l’Éternel a faite avec vous selon toutes ces paroles » (vers. 5, 6, 8). Bien
que, comme l’apôtre nous l’apprend, il soit « impossible que le sang de taureaux et de boucs ôte les péchés »,
il sanctifiait néanmoins « pour la pureté de la chair » (Héb. 10:4 ; 9:13) ; et comme « ombre des biens à
venir » (Héb. 10:1), il servait à maintenir le peuple en relation avec l’Éternel.

« Et Moïse et Aaron, Nadab et Abihu, et soixante-dix des anciens d’Israël montèrent ; et ils virent le Dieu
d’Israël, et sous ses pieds comme un ouvrage de saphir transparent, et comme le ciel même en pureté. Et il ne
porta point sa main sur les nobles d’entre les fils d’Israël : ils virent Dieu, et ils mangèrent et burent » (vers.
9-11). C’était là la manifestation du « Dieu d’Israël », en lumière et en pureté, en majesté et en sainteté. Ce
n’était pas la révélation des affections du Père ni les doux accents de la voix d’un Père, répandant la paix et
la confiance dans le cœur. Non ; « l’ouvrage de saphir transparent » révélait cette pureté et cette lumière
inaccessibles, qui ne pouvaient que dire au pécheur de se tenir « loin ». Toutefois, « ils virent Dieu, et ils
mangèrent et burent » ; preuve touchante de la longanimité et de la miséricorde divines, comme aussi de la
puissance du sang !

En ne considérant cette scène tout entière que comme une image, elle renferme beaucoup de choses qui
sont faites pour intéresser le cœur. Il y a en bas le camp, et en haut le pavé de saphir ; mais l’autel, au pied de
la montagne, nous parle de ce chemin par lequel le pécheur peut se soustraire à la corruption de sa nature, et
s’élever jusque dans la présence de Dieu pour y faire la fête et adorer dans une parfaite paix. Le sang qui
coulait autour de l’autel était le seul droit de l’homme à subsister dans la présence de cette gloire, qui « était
comme un feu dévorant … aux yeux des fils d’Israël » (vers. 17).

« Et Moïse entra au milieu de la nuée, et monta sur la montagne ; et Moïse fut sur la montagne quarante
jours et quarante nuits ». C’était là, véritablement, pour Moïse, une haute et sainte position. Il était appelé
loin de la terre et des choses de la terre. Isolé des influences de la nature, il est renfermé avec Dieu, pour
entendre de sa bouche les  profonds mystères de la  personne et  de l’œuvre de Christ,  tels  que nous les
représente le tabernacle dans toute sa structure et ses accessoires, si pleins de signification, « les images des
choses qui sont dans les cieux » (Héb. 9:23). Dieu savait bien quelle serait la fin de l’alliance d’œuvres de
l’homme ; mais il montre à Moïse, dans des types et des ombres, ses propres pensées d’amour et ses conseils
de grâce, manifestés en Christ et rendus fermes par lui.



Bénie soit à jamais la grâce qui ne nous a pas laissés sous une alliance d’œuvres. Béni soit Celui qui a
imposé silence pour nous aux tonnerres de la loi et éteint les flammes de Sinaï, par «  le sang de l’alliance
éternelle » (Héb. 13:20), et qui nous a donné une paix que nulle puissance de la terre ou de l’enfer ne peut
ébranler. « À Celui qui nous aime et qui nous a lavés de nos péchés dans son sang ; — et il nous a fait un
royaume, des sacrificateurs pour son Dieu et Père ; — à lui la gloire et la force aux siècles des siècles !
Amen » (Apocalypse 1).

1.19 - Chapitre 25
Ce chapitre  est  le  commencement  de  l’un  des  plus  riches  filons  de  la  mine  inépuisable  des  écrits

inspirés : chaque coup de pioche met au jour des richesses nouvelles. Nous connaissons le seul outil avec
lequel on puisse travailler dans une mine pareille, savoir le ministère spécial du Saint Esprit. La nature ne
peut rien faire ici ; la raison est aveugle ; l’imagination est complètement inutile, l’intelligence la plus élevée,
au lieu d’être en état d’interpréter les symboles sacrés, ressemble plutôt à une chauve-souris devant l’éclat du
soleil, se heurtant aveuglément contre les objets qu’elle est incapable de discerner. Il faut tenir dehors notre
raison et notre imagination et, avec un cœur sobre, un œil simple et des pensées spirituelles, entrer dans les
saints parvis pour contempler de près tous ces détails si pleins de signification. Le Saint Esprit seul peut nous
guider dans l’enceinte sacrée de la maison de l’Éternel, et interpréter à nos âmes la véritable portée de tout ce
qui  s’y  présente  à  notre  vue.  Vouloir  expliquer  ces  choses  à  l’aide  des  facultés  non  sanctifiées  de
l’intelligence, est plus absurde que d’essayer de réparer une montre avec les tenailles et le marteau d’un
forgeron. « Les images des choses qui sont dans les cieux » (Héb. 9:23) ne peuvent être interprétées par
l’intelligence naturelle la plus cultivée ;  elles doivent être considérées à la lumière du ciel.  La terre n’a
aucune  clarté  qui  puisse  en  développer  les  beautés ;  Celui  qui  a  produit  les  images  est  seul  capable
d’expliquer ce qu’elles signifient, celui qui a donné les symboles peut seul les interpréter.

Pour l’œil de l’homme, il semblerait qu’il n’y a pas d’ordre dans la manière dont le Saint Esprit nous
présente toute l’ordonnance du tabernacle ; mais il en est tout autrement : l’ordre le plus parfait, la précision
la plus remarquable, et l’exactitude la plus minutieuse règnent partout. Les chapitres 25 à 30 forment une
partie distincte du livre de l’Exode. Cette partie se subdivise en deux autres sections, dont la première se
termine au chapitre 27,  verset  19,  et  la  seconde à la fin du chapitre 30.  La première commence par la
description de l’arche du témoignage au-dedans du voile, et se termine par celle de l’autel d’airain et du
parvis où il était placé. Nous y trouvons donc, en premier lieu, le trône judiciaire de l’Éternel, sur lequel était
assis le Seigneur de toute la terre ; puis nous sommes conduits au lieu où l’Éternel rencontrait le pécheur,
dans la puissance et en vertu d’une expiation accomplie. Ensuite, dans la seconde partie, nous apprenons
comment l’homme s’approche de Dieu ; quels sont les privilèges, les honneurs et les responsabilités de ceux
qui, comme sacrificateurs, pouvaient s’approcher de la présence divine, pour y rendre culte et jouir de sa
communion.

L’ordre est donc parfait et magnifique. Il ne peut en être autrement, puisque cet ordre est divin. L’arche et
l’autel d’airain en forment en quelque sorte les deux extrémités. La première était le trône de Dieu, établi en
« justice et en jugement » (Ps. 89:14) ; le dernier était le lieu où le pécheur pouvait s’approcher, où « la bonté
et  la  vérité »  marchaient  devant  la  face de  l’Éternel.  L’homme,  par  lui-même,  n’avait  pas  la  liberté  de
s’approcher de l’arche pour y trouver Dieu, car « le chemin des lieux saints n’était pas encore manifesté »
(Héb. 9:8). Mais Dieu pouvait venir à l’autel d’airain, pour y rencontrer l’homme comme pécheur  ! « La
justice et le jugement » ne pouvaient pas admettre le pécheur dans le lieu saint ; mais « la bonté et la vérité »
pouvaient en faire sortir Dieu, non dans cet éclat et cette majesté dans lesquels il apparaissait d’habitude
entre les soutiens mystiques de son trône, « les chérubins de gloire », mais dans ce ministère de grâce qui
nous est représenté symboliquement par les ustensiles et les ordonnances du tabernacle.

Tout ceci  est  bien propre à nous rappeler  le chemin dans lequel  a marché Celui  que tous ces types
préfiguraient, et qui est la substance de toutes ces ombres. Il descendit du trône éternel de Dieu dans les
cieux jusqu’aux profondeurs de la croix du Calvaire ; il quitta les gloires du ciel pour la honte de la croix,
afin de pouvoir introduire son peuple racheté, pardonné et reçu en grâce, devant ce même trône qu’il avait
abandonné à cause de lui. Le Seigneur Jésus, par sa personne et par son œuvre, comble tout l’espace qui
sépare le trône de Dieu de la poussière de la mort, comme aussi la poussière de la mort du trône de Dieu



(comp. Éph. 4:9, 10). En Lui, Dieu est descendu, en parfaite grâce, jusqu’au pécheur ; en lui, le pécheur est
amené, en justice parfaite, jusqu’à Dieu. Tout le chemin, de l’arche à l’autel d’airain, portait l’empreinte de
l’amour ; et tout le chemin, de l’autel d’airain à l’arche, était aspergé du sang de l’expiation (voyez Lév. 1:5 ;
3:2 ;  4:6,  7,  16-18,  30,  34,  etc. ;  16:14-19 ;  Héb.  9:6-12) ;  et  l’adorateur,  en  passant  par  ce  chemin
merveilleux, voit le nom de Jésus imprimé sur tout ce qui s’offre à sa vue ! Puisse ce nom être plus cher à
nos cœurs !

Poursuivons maintenant l’examen des chapitres dans leur ordre. Il est intéressant de remarquer que la
première chose que l’Éternel communique à Moïse, est ce dessein de sa miséricorde selon lequel il veut
s’établir un sanctuaire ou une sainte demeure au milieu de son peuple, un sanctuaire composé de matériaux
qui ont trait et se rapportent directement à Christ, à sa personne, à son œuvre, et au fruit précieux de cette
œuvre, tels qu’ils apparaissent dans la lumière, — la puissance et les grâces diverses du Saint Esprit. En
outre,  ces matériaux étaient  le fruit  odoriférant  de la grâce de Dieu,  les  offrandes volontaires de cœurs
dévoués. L’Éternel, que « les cieux, et les cieux des cieux ne peuvent contenir » (1 Rois 8:27), consentait,
dans sa grâce, à habiter dans une tente, construite pour lui par ceux dont l’ardent désir était de saluer sa
présence au milieu d’eux. Cette tente ou ce tabernacle peut être envisagé de deux manières : d’abord comme
étant « une image des choses qui sont dans les cieux » ; ensuite, comme présentant un type du corps de
Christ. Les différents matériaux dont il était composé se présenteront à nous à mesure que nous avancerons
dans notre étude.

Nous allons considérer maintenant les trois grands sujets que ce chapitre place devant nous,  savoir :
l’arche, la table, le chandelier.

L’arche du témoignage occupe la première place dans les communications divines faites à Moïse : sa
position aussi,  dans le tabernacle,  était  très particulière.  Enfermée au-dedans du voile,  dans le saint  des
saints, elle formait la base du trône de l’Éternel. Son nom même indique à l’âme toute son importance : une
arche est destinée à conserver intact ce que l’on y renferme. Ce fut dans une arche que Noé et sa famille,
avec toutes les espèces d’animaux de la création, furent transportés en sûreté, par-dessus les vagues et les
flots du jugement qui couvraient la terre. Ce fut une « arche » (*) qui, comme nous l’avons vu au chap. 2 de
ce livre, fut le vaisseau de la foi pour préserver « un bel enfant » des eaux de la mort. Quand il est donc
question de « l’arche de l’alliance » (Nomb. 10:33 ; Deut. 31:9 ; Jér. 3:16 ; Héb. 9:4), nous devons penser
que Dieu destinait cette arche à garder intacte son alliance, au milieu d’un peuple sujet à l’erreur. C’est dans
cette arche, comme nous le savons, que les secondes tables de la loi furent déposées : les premières avaient
été brisées au pied de la montagne (Ex. 32:19), pour montrer que l’alliance de l’homme était rompue, que
son œuvre ne pouvait jamais, en aucune manière, former la base du trône de gouvernement de l’Éternel. « La
justice et le jugement sont la base de son trône », soit au point de vue terrestre, soit au point de vue céleste.
L’arche ne pouvait pas, dans son enceinte sanctifiée, contenir des tables rompues. L’homme pouvait faillir
dans l’accomplissement du vœu qu’il avait fait volontairement, de son propre mouvement ; mais il faut que
la loi de Dieu soit conservée dans toute son intégrité et sa divine perfection. Si Dieu établissait son trône au
milieu de son peuple, il ne pouvait le faire que d’une manière qui fût digne de lui-même. Le principe et la
mesure de son jugement et de son gouvernement doivent être parfaits.

(*) Le mot employé, Ex. 2:3 est le même que celui dont Dieu se sert Gen. 6:14.

« Et tu feras des barres de bois de sittim, et tu les plaqueras d’or ; et tu feras entrer les barres dans les
anneaux, aux côtés de l’arche, pour porter l’arche par elles » (vers. 13, 14). L’arche de l’alliance devait
accompagner le peuple dans tous ses voyages ; elle ne s’arrêta jamais tant que les Israélites furent une armée
en campagne ;  elle  allait  d’un lieu à l’autre dans le désert ;  elle marcha devant  le  peuple  au milieu du
Jourdain ; elle fut le point de ralliement d’Israël dans toutes les guerres de Canaan ; elle était le gage certain
et assuré de la puissance partout où elle allait. Nul pouvoir de l’ennemi ne pouvait subsister devant ce qui
était l’expression bien connue de la présence et de la puissance de Dieu. L’arche devait être la compagne de
voyage d’Israël dans le désert ; et les « barres » et les « anneaux » étaient la juste expression de son caractère
voyageur.

Toutefois, l’arche ne devait pas toujours voyager. Les « afflictions de David » (Ps. 132:1), ainsi que les
guerres  d’Israël,  devaient  prendre fin.  Cette  prière :  « Lève-toi,  Éternel !  pour  entrer  dans ton repos, toi,
et l’arche de ta force ! » (Ps. 132:8), devait encore monter vers Dieu et être exaucée. Cette sublime requête



eut un accomplissement partiel aux jours glorieux de Salomon, alors que « les sacrificateurs firent entrer
l’arche de l’alliance de l’Éternel en son lieu, dans l’oracle de la maison, dans le lieu très saint, sous les ailes
des chérubins ; car les chérubins étendaient les ailes sur le lieu de l’arche, et les chérubins couvraient l’arche
et ses barres par-dessus. Et les barres étaient longues, de sorte que les bouts des barres se voyaient depuis le
lieu saint, sur le devant de l’oracle ; mais ils ne se voyaient pas du dehors, et elles sont là jusqu’à ce jour » (1
Rois 8:6-8). Le sable du désert devait  faire place au sol d’or du temple (1 Rois 6:30). Le pèlerinage de
l’arche était arrivé à son terme ; il n’y avait « point d’adversaire, ni d’événement fâcheux » (1 Rois 5:4), et
ainsi, « ils retirèrent les barres en dedans ».

Et ce n’est pas là la seule différence entre l’arche dans le tabernacle et l’arche dans le temple. L’apôtre,
en parlant de l’arche dans le désert, la décrit comme « l’arche de l’alliance, entièrement couverte d’or tout
autour, dans laquelle était la cruche d’or qui renfermait la manne, et la verge d’Aaron qui avait bourgeonné,
et  les tables de l’alliance » (Héb.  9:4).  Telles étaient  l’arche et  les choses qu’elle contenait  pendant  ses
voyages dans le désert : elle renfermait donc la cruche de manne,  mémorial de la fidélité de l’Éternel à
pourvoir dans le désert aux besoins de son peuple racheté ; puis la verge d’Aaron, « comme signe aux fils de
rébellion »,  pour  faire  « cesser  leurs  murmures » (comp.  Ex.  16:32-34 et  Nomb.  17:10).  Mais  quand le
moment fut arrivé, auquel « les barres » devaient être « retirées en dedans », quand les voyages et les guerres
d’Israël eurent pris fin, quand la maison « très grande en renom et en beauté » (1 Chr. 22:5) eut été achevée,
quand le soleil de la gloire d’Israël eut atteint, en type, son apogée dans la splendeur et la magnificence du
règne de Salomon, alors les mémoriaux des besoins et des fautes du désert disparurent, et il ne resta que ce
qui constituait le fondement éternel du trône du Dieu d’Israël et de toute la terre. «  Il n’y avait rien dans
l’arche sauf les deux tables de pierre, que Moïse y plaça en Horeb » (1 Rois 8:9).

Mais toute cette gloire devait bientôt être obscurcie par les épais nuages de l’infidélité de l’homme et du
mécontentement de Dieu. Le pied dévastateur de l’incirconcis devait  encore traverser les ruines de cette
demeure magnifique, et la disparition de sa lumière et de sa gloire devait encore provoquer le « sifflement »
moqueur de l’étranger (1 Rois 9:8). Ce n’est pas ici le lieu de poursuivre ce sujet plus en détail  ; je me
bornerai seulement à renvoyer le lecteur à la dernière mention que la parole de Dieu fait de « l’arche de
l’alliance », à ce temps où le péché et la folie de l’homme ne troubleront plus le lieu du repos de cette arche,
et où elle ne sera plus renfermée, ni dans une tente garnie de tentures, ni dans un temple fait de mains : « Le
royaume du monde de notre Seigneur et de son Christ est venu, et il régnera aux siècles des siècles. Et les
vingt-quatre  anciens  qui  sont  assis  devant  Dieu sur  leurs  trônes,  tombèrent  sur  leurs  faces  et  rendirent
hommage à Dieu, disant : Nous te rendons grâces, Seigneur, Dieu, Tout-Puissant, celui qui est et qui était, de
ce que tu as pris ta grande puissance et de ce que tu es entré dans ton règne. Et les nations se sont irritées, et
ta colère est venue, et le temps des morts pour être jugés, et pour donner la récompense à tes esclaves les
prophètes,  et  aux  saints,  et  à  ceux  qui  craignent  ton  nom,  petits  et  grands,  et  pour  détruire  ceux  qui
corrompent la terre. Et le temple de Dieu dans le ciel fut ouvert, et l’arche de son alliance apparut dans son
temple, et il y eut des éclairs et des voix et des tonnerres et un tremblement de terre et une grosse grêle »
(Apoc. 11:15-19).

Après l’arche et son contenu vient « le propitiatoire ». « Et tu feras un propitiatoire d’or pur : sa longueur
sera de deux coudées et demie, et sa largeur d’une coudée et demie. Et tu feras deux chérubins d’or  ; tu les
feras d’or battu, aux deux bouts du propitiatoire… Et les chérubins étendront les ailes en haut, couvrant de
leurs ailes le propitiatoire, et  leurs faces seront l’une vis-à-vis de l’autre  ; les faces des chérubins seront
tournées vers le propitiatoire. Et tu mettras le propitiatoire sur l’arche, par-dessus, et tu mettras dans l’arche
le témoignage que je te donnerai.  Et je me rencontrerai  là avec toi,  et  je parlerai avec toi  de dessus le
propitiatoire, d’entre les deux chérubins qui seront sur l’arche du témoignage, et te dirai tout ce que je te
commanderai  pour  les  fils  d’Israël »  (vers.  17-22).  L’Éternel  déclare  ici  son  dessein  miséricordieux  de
descendre  de  la  montagne  brûlante,  pour  prendre  sa  place  au-dessus  du  propitiatoire.  Il  pouvait  venir
demeurer là,  tant  que les tables  du témoignage étaient  intactes dans l’arche,  et  que les  symboles de sa
puissance, en création et en providence, s’élevaient à droite et à gauche, accessoires inséparables de ce trône
sur lequel l’Éternel s’était assis, trône de grâce fondé sur la justice divine, et soutenu par la justice et le
jugement. Là brillait la gloire du Dieu d’Israël. De là émanaient ses commandements, adoucis et rendus
agréables par la source de miséricorde dont ils sortaient, et l’intermédiaire qui les transmettait ; semblables
aux rayons du soleil de midi qui, passant à travers un nuage, vivifient et fécondent, sans que leur éclat nous
éblouisse. « Ses commandements ne sont pas pénibles » (1 Jean 5:3),  lorsqu’on les reçoit de dessus « le
propitiatoire »,  parce qu’ils  nous arrivent  unis  avec la grâce,  qui  donne des oreilles  pour  entendre et  la
puissance pour obéir.



L’arche et le propitiatoire, envisagés ensemble comme un tout, sont pour nous une image frappante de
Christ, dans sa personne et dans son œuvre. Ayant, par sa vie, magnifié la loi et l’ayant rendue honorable,
Christ devint, par sa mort, une propitiation ou un propitiatoire pour tous ceux qui croient (Rom. 3:25). La
miséricorde de Dieu ne pouvait reposer que sur un fondement de justice parfaite. «  La grâce règne par la
justice pour la vie éternelle par Jésus Christ, notre Seigneur » (Rom. 5:21). Le seul lieu où Dieu et l’homme
puissent se trouver en présence est celui où la grâce et la justice se rencontrent en parfait accord. Rien ne
peut convenir à Dieu qu’une parfaite justice ; et rien ne peut convenir à l’homme qu’une parfaite grâce. Mais
ce n’est qu’à la croix que « la bonté et la vérité se sont rencontrées », que « la justice et la paix se sont entre-
baisées » (Ps. 85:10) : et ainsi le pécheur qui croit trouve la paix de son âme. Il voit que la justice de Dieu et
sa propre justification reposent  sur le même fondement,  savoir  sur l’œuvre accomplie de Christ.  Quand
l’homme, sous l’action puissante de la vérité de Dieu, prend la place qui lui convient comme pécheur, Dieu
peut,  dans  l’exercice  de sa grâce,  prendre la  sienne  comme Sauveur ;  et  alors  toute  question se  trouve
réglée ; car la croix ayant répondu à toutes les exigences de la justice divine, les fleuves de la grâce peuvent
couler librement. Quand un Dieu juste et un pécheur perdu se rencontrent sur un propitiatoire aspergé de
sang, tout est réglé, réglé pour toujours, réglé en une manière qui glorifie parfaitement Dieu et sauve le
pécheur pour toute l’éternité. Il faut que Dieu soit vrai, quoique tout homme soit confondu comme menteur ;
et quand l’homme est ainsi amené au sentiment de sa vraie condition morale devant Dieu, et qu’il a accepté
la place que la vérité de Dieu lui assigne, alors il apprend que Dieu s’est révélé comme un juste justificateur
et sa conscience trouve ainsi non seulement une paix assurée, mais encore la capacité d’être en relation avec
Dieu et de prêter l’oreille à sa sainte parole, dans l’intelligence de cette relation dans laquelle la grâce divine
nous a introduits.

« Le  lieu  très  saint »  présente  donc  à  nos  yeux  une  scène  admirable.  L’arche,  le  propitiatoire,  les
chérubins, la gloire ! Quel vision pour le souverain sacrificateur d’Israël, lorsqu’il entrait, une fois l’an, au-
dedans du voile ! Que le Seigneur ouvre nos yeux et nos entendements, pour que nous comprenions mieux la
vraie signification de ces types précieux.

Ensuite Moïse reçoit des instructions concernant « la table des pains de proposition », ou des pains de
présentation. Sur cette table était  placée la nourriture des sacrificateurs de Dieu. Pendant sept jours, ces
douze  pains  de  proposition  « de  fleur  de  farine »,  avec  « de  l’encens  pur »,  étaient  présentés  devant
l’Éternel ; après quoi, étant remplacés par d’autres, ils appartenaient aux sacrificateurs, qui les mangeaient
dans un lieu saint (Lév. 24:5-9). Nous savons que ces douze pains représentent « l’homme Christ Jésus ». La
« fleur de farine » dont ils étaient faits, est l’image de la parfaite humanité du Sauveur, tandis que « l’encens
pur » figure l’entière consécration de cette humanité à Dieu. Si Dieu a ses sacrificateurs qui le servent dans le
lieu saint, il aura certainement aussi une table pour eux, et Christ est le pain sur la table. La table pure et les
douze pains représentent Christ comme continuellement présenté à Dieu, dans toute l’excellence de sa pure
humanité,  et  donné comme nourriture  à  la  famille  sacerdotale.  Les  « sept  jours »  sont  l’emblème de la
perfection de la divine jouissance de Christ ; et les « douze pains », l’expression de l’administration de cette
jouissance dans l’homme et par l’homme. Il y a aussi, peut-être, l’idée de la relation de Christ avec les douze
tribus d’Israël, et les douze apôtres de l’Agneau.

« Le chandelier d’or pur » vient ensuite, car les sacrificateurs de Dieu ont besoin de lumière aussi bien
que de nourriture ; et ils ont l’une et l’autre en Christ. « Le chandelier sera fait d’or battu ; son pied et sa
tige, ses calices, ses pommes, et ses fleurs, seront tirés de lui ». « Les sept lampes qui éclairaient vis-à-vis du
chandelier »,  sont  l’expression de la  perfection de la  lumière  et  de  l’énergie  de l’Esprit,  fondées  sur  la
parfaite efficacité de l’œuvre de Christ, et liées avec elle. L’œuvre du Saint Esprit ne peut jamais être séparée
de l’œuvre de Christ : c’est ce qu’indique, de deux manières, la magnifique image du chandelier d’or. Les
sept  lampes unies à la tige d’or battu,  nous montrent  l’œuvre accomplie de Christ  comme étant  le seul
fondement sur lequel repose la manifestation de l’Esprit dans l’Église. Le Saint Esprit ne fut donné qu’après
que Jésus eut été glorifié (comp. Jean 7:39 avec Actes 19:2-6). Au chapitre 3 de l’Apocalypse, Christ est
présenté à l’église de Sardes comme « ayant les sept esprits ». Ce fut comme exalté à la droite de Dieu que le
Seigneur Jésus répandit le Saint Esprit sur son Église, afin que celle-ci pût luire selon la puissance et la
perfection de son existence, de son action et de son culte.

Nous  voyons  aussi  que  l’une  des  fonctions  particulières  d’Aaron était  d’entretenir  les  sept  lampes.
« L’Éternel parla à Moïse, disant : Commande aux fils d’Israël qu’ils t’apportent de l’huile d’olive pure,
broyée, pour le luminaire, afin de faire brûler la lampe continuellement. Aaron l’arrangera devant l’Éternel,
continuellement, du soir au matin, en dehors du voile du témoignage, dans la tente d’assignation  : c’est un
statut  perpétuel  en  vos  générations ;  il  arrangera  les  lampes  sur  le  chandelier  pur,  devant  l’Éternel,
continuellement » (Lév. 24). C’est ainsi que l’œuvre du Saint Esprit dans l’Église est liée à l’œuvre du Christ



sur la terre et  à son œuvre dans le ciel.  « Les sept lampes » étaient  là,  sans doute,  mais l’activité et la
vigilance du sacrificateur étaient nécessaires pour les arranger et les maintenir allumées. Le sacrificateur
devait se servir continuellement des « mouchettes et des vases à cendre » destinés à recevoir ce qui tombait
des lampes, afin d’ôter tout ce qui pouvait obstruer les canaux de « l’huile d’olive pure ». Ces mouchettes et
ces  vases  à  cendre  étaient  également  « d’or  pur »,  car  toutes  ces  choses  étaient  le  fruit  immédiat  de
l’opération divine. Si l’Église est une lumière, elle ne l’est que par l’énergie de l’Esprit  ; et cette énergie est
fondée sur Christ qui, en vertu du conseil éternel de Dieu, devint, dans son sacrifice et dans sa sacrificature,
la source et la puissance de toutes choses pour son Église. Tout est de Dieu. Soit donc que nous regardions
au-dedans  de  ce  voile  mystérieux,  et  que  nous  contemplions  l’arche  avec  son  couvercle  et  ses  deux
chérubins ; ou bien que nous dirigions notre attention sur ce qui était en dehors du voile, sur la table pure et
le chandelier pur avec leurs vaisseaux et leurs ustensiles respectifs, tout nous parle de Dieu, comme révélé en
rapport avec le Fils ou en rapport avec le Saint Esprit.

Lecteurs chrétiens, votre vocation vous place au milieu même de toutes ces précieuses réalités. Votre
place n’est pas seulement au milieu « des images des choses qui sont dans les cieux », mais au milieu « des
choses célestes elles-mêmes » ; vous avez « pleine liberté pour entrer dans les lieux saints par le sang de
Jésus » (Héb. 9:23 ; 10:19). Vous êtes sacrificateurs pour Dieu. « Le pain de proposition » vous appartient.
Votre place est à « la table pure », pour y manger le pain sacerdotal, dans la lumière du Saint Esprit. Rien,
jamais, ne peut vous dépouiller de ces divins privilèges ; ils sont à vous pour toujours. Soyez en garde contre
tout ce qui pourrait vous priver de la jouissance de ces choses. Gardez-vous de toute disposition, de toute
convoitise, de tout sentiment, de toute imagination qui ne seraient pas purs. Tenez l’homme naturel assujetti ;
tenez le monde dehors ; tenez Satan loin. Que le Saint Esprit remplisse votre âme tout entière de Christ ;
alors vous serez pratiquement saints et toujours heureux ; vous porterez du fruit, et le Père sera glorifié en
vous, et « votre joie sera accomplie ».

1.20 - Chapitre 26
Nous avons ici la description des voiles et des couvertures du tabernacle, dans lesquels le regard spirituel

discerne les ombres des différents traits et des différentes phases du caractère de Christ. « Et tu feras le
tabernacle de dix tapis de fin coton retors, et de bleu, et de pourpre, et d’écarlate ; tu les feras avec des
chérubins, d’ouvrage d’art ». Tels sont les différents aspects sous lesquels apparaît « l’homme Christ Jésus »
(1 Tim. 2:5). Le fin coton retors représente la parfaite pureté de sa marche et de son caractère ; tandis que le
bleu, la pourpre et l’écarlate nous le montrent comme le « Seigneur des cieux », qui doit régner selon les
conseils divins, mais seulement après avoir souffert. Nous avons donc en lui un homme pur et sans tache, un
homme céleste, un homme roi, un homme souffrant. Les différents matériaux, mentionnés ici, ne devaient
pas servir seulement pour « les tapis » du tabernacle, mais étaient employés aussi pour « le voile » (vers. 31),
pour « le rideau à l’entrée de la tente » (vers. 36), pour « le rideau de la porte du parvis » (chap. 27:16), pour
« les vêtements de service et les saints vêtements d’Aaron » (chap. 39:1). En un mot, c’était Christ partout,
Christ en tout, rien que Christ (*).

(*) L’expression de « éclatant et pur » (Apoc. 19:8) donne une force et une beauté particulières au type
que le Saint Esprit nous présente dans le « fin lin ». En effet, il ne peut y avoir d’emblème plus juste de la
nature humaine pure et sans tache.

Le « fin coton retors », figure de l’humanité pure et sans tache de Christ, ouvre à l’intelligence spirituelle
une source précieuse et abondante de méditation. La vérité touchant l’humanité de Christ doit être reçue avec
toute l’exactitude de l’enseignement des Écritures. C’est là une vérité fondamentale ;  et  si  elle n’est pas
acceptée, maintenue, défendue et confessée telle que Dieu l’a révélée dans sa sainte Parole, l’édifice tout
entier qui doit reposer sur elle ne pourra être que corrompu. Si nous sommes dans l’erreur sur un point aussi
capital, nous ne pouvons être dans la vérité à l’égard d’aucune autre chose. Rien n’est plus déplorable que le
vague qui  semble prédominer dans les pensées et  les expressions de plusieurs sur une doctrine de cette
importance. Avec plus de respect pour la parole de Dieu, on la connaîtrait certainement mieux, et on éviterait
ces déclarations erronées et irréfléchies, qui contristent le Saint Esprit de Dieu dont l’office est de rendre
témoignage de Jésus.

Quand  l’ange  eut  annoncé  à  Marie  la  bonne  nouvelle  de  la  naissance  du  Sauveur,  celle-ci  lui  dit :
« Comment ceci arrivera-t-il, puisque je ne connais pas d’homme ? » (Luc 1:34). Sa faible intelligence était



incapable de saisir, bien moins d’approfondir le prodigieux mystère de « Dieu manifesté en chair » (1 Tim.
3:16). Mais écoutez avec attention quelle fut la réponse de l’ange, non à un esprit sceptique, mais à un cœur
pieux quoique ignorant.  « L’Esprit Saint viendra sur toi,  et  la puissance du Très-Haut te couvrira de son
ombre ;  c’est  pourquoi  aussi  la  sainte  chose  qui  naîtra  sera  appelée  Fils  de  Dieu »  (Luc  1:35).  Marie
s’imaginait sans doute que cette naissance devait avoir lieu selon les principes ordinaires de la nature ; mais
l’ange corrige son erreur et, en la corrigeant, énonce une des plus grandes vérités de la révélation. Il lui
déclare que la puissance divine allait former un véritable homme, « le second homme [venu] du ciel » (1 Cor.
15:47),  un  homme  dont  la  nature  était  divinement  pure,  et  entièrement  incapable  de  recevoir  ou  de
communiquer aucune souillure. Cet Être saint fut formé « en ressemblance de chair de péché », sans péché
dans la chair (Rom. 8:3). Il participa à une chair et à un sang réels et véritables, sans mélange d’un atome ou
d’une ombre du mal qui souillait la création au milieu de laquelle il venait.

C’est là,  nous l’avons déjà dit,  une vérité de premier ordre,  à laquelle on ne peut se soumettre trop
complètement, et que l’on ne peut retenir avec trop de fidélité et de fermeté. L’incarnation du Fils, seconde
personne de la Trinité éternelle, son entrée mystérieuse dans une chair pure et sans souillure, formée par la
puissance du Très-Haut dans le sein de la Vierge, est le fondement « du grand mystère de la piété » (1 Tim.
3:16), dont le faîte est un Dieu-homme glorifié dans le ciel, le Chef, le Représentant, et le Modèle de l’Église
rachetée de Dieu. La pureté essentielle de son humanité répondait parfaitement aux exigences de Dieu ; la
réalité de cette humanité répondait aux besoins de l’homme. Il était homme, car nul autre homme n’aurait pu
répondre à tout ce qu’exigeait et rendait nécessaire la ruine de l’homme ; mais il était un homme tel qu’il
pouvait satisfaire à toutes les exigences de la gloire de Dieu. Il était véritablement homme, mais pur et sans
tache ;  Dieu pouvait  trouver  son plaisir  en lui  parfaitement,  et  l’homme pouvait  s’appuyer  sur  lui  sans
réserve.

Il n’est pas nécessaire de rappeler au chrétien que tout ceci, séparé de la mort et de la résurrection, est
sans fruit pour nous. Nous avions besoin non seulement d’un Christ incarné, mais d’un Christ crucifié et
ressuscité. Il fallait, il est vrai, qu’il fût fait chair, pour être crucifié ; mais ce sont sa mort et sa résurrection
qui rendent son incarnation efficace pour nous. Croire que, dans l’incarnation, Christ se soit uni à l’humanité
pécheresse,  n’est  rien  moins  qu’une  erreur  mortelle ;  cela  était  impossible.  Lui-même  nous  enseigne
expressément à cet égard. « En vérité, en vérité, je vous dis : À moins que le grain de blé, tombant en terre,
ne meure, il demeure seul ; mais s’il meurt, il porte beaucoup de fruit » (Jean 12:24). Il ne pouvait y avoir
aucune union entre une chair de péché et cet Être saint, né de Marie ; entre une chair mortelle et corruptible
et celui en qui Satan n’avait rien, et sur qui la mort n’avait aucun pouvoir, en sorte qu’il a pu donner sa vie
(comp. Jean 14:30 ; 10:18). La mort qu’il a volontairement soufferte est la seule base d’unité entre Christ et
ses membres élus. « Nous avons été identifiés avec lui dans la ressemblance de sa mort… Notre vieil homme
a été crucifié avec lui, afin que le corps du péché soit annulé » (Rom. 6:5, 6). « En qui aussi vous avez été
circoncis d’une circoncision qui n’a pas été faite de main, dans le dépouillement du corps de la chair, par la
circoncision du Christ, étant ensevelis avec lui dans le baptême, dans lequel aussi vous avez été ressuscités
ensemble  par  la  foi  en l’opération de Dieu qui  l’a  ressuscité  d’entre  les  morts  »  (Col.  2:11,  12).  Nous
trouvons au chapitre 6 des Romains, et chapitre 2 des Colossiens, une exposition détaillée de l’importante
vérité qui nous occupe. Ce n’était que comme morts et ressuscités, que Christ et les siens pouvaient devenir
« un » (comp. aussi Éph. 1:20 à 2:8). Il fallait que le véritable grain de blé tombât en terre et mourût, avant
qu’un plein épi pût être formé et être recueilli dans le grenier céleste.

Mais, tandis que cette vérité est clairement révélée dans l’Écriture, cette Écriture nous apprend également
que l’incarnation formait, pour ainsi dire, le premier fondement du glorieux édifice ; et les couvertures de fin
coton retors nous présentent, en figure, la pureté morale de « l’homme Christ Jésus ». Nous avons déjà vu de
quelle manière il fut conçu et il naquit (Luc 1:26-38) ; et si nous le suivons tout le long du cours de sa vie ici-
bas, nous voyons toujours et partout en lui cette même irréprochable pureté. Il passa quarante jours dans le
désert, tenté par le diable, mais il n’y avait, dans sa pure nature, rien qui répondît aux viles suggestions du
tentateur. Christ pouvait toucher le lépreux, sans être souillé. Il pouvait toucher le cercueil d’un mort, sans
contracter l’odeur de la mort. Il pouvait passer « sans péché » au milieu de la corruption. Il était parfaitement
homme, mais parfaitement unique dans son origine, l’état et le caractère de son humanité. Lui seul a pu dire  :
« Tu ne permettras pas que ton saint voie la corruption » (Ps. 16:10). Ceci avait rapport à son humanité qui,
en tant que parfaitement sainte et parfaitement pure, pouvait porter le péché. « Lui-même a porté nos péchés
en son corps sur le bois » (1 Pierre 2:24) ; non au bois, comme quelques-uns voudraient nous enseigner, mais
« sur le bois ». C’est sur la croix que Dieu porta nos péchés, et là seulement ; car « Celui qui n’a pas connu le
péché, il l’a fait péché pour nous, afin que nous devinssions justice de Dieu en lui » (2 Cor. 5:21).



Le « bleu » est la couleur du ciel, et indique le caractère céleste de Christ qui, bien qu’il fût réellement
homme et fût entré dans toutes les circonstances d’une humanité vraie et réelle «  à part le péché », était
néanmoins  le  Seigneur  « [venu]  du  ciel »  (1  Cor.  15:47).  Bien  qu’il  fût  vraiment  homme,  il  marcha
néanmoins dans la conscience ininterrompue de sa haute dignité, comme étranger céleste ; jamais il n’oublia
un instant d’où il était venu, où il était, et où il allait. La source de toute sa joie était en haut. La terre ne
pouvait le rendre ni plus riche, ni plus pauvre. Il fit l’expérience que ce monde était « une terre aride et
altérée, sans eau » (Ps. 63:1) et, par conséquent, son âme ne pouvait s’abreuver qu’en haut, se nourrir que de
ce  qui  était  céleste.  « Personne  n’est  monté  au  ciel,  sinon  celui  qui  est  descendu  du  ciel,  le  Fils  de
l’homme qui est dans le ciel » (Jean 3:13).

« La pourpre » est le signe de la royauté, et  nous fait voir celui qui était né « roi des Juifs »,  qui se
présenta comme tel à la nation juive, et fut rejeté (comp. Jean 19:2) ; qui fit une belle confession devant
Ponce Pilate, confessant qu’il était roi, alors, qu’humainement parlant, il n’y avait en lui aucune trace de
royauté. « Tu le dis, que moi je suis roi » (Jean 18:37). « Et vous verrez le Fils de l’homme assis à la droite
de la puissance, et venant avec les nuées du ciel » (Marc 14:62 ; comp. Dan. 7:13). Enfin, l’inscription sur la
croix, « en hébreu, en grec, et en latin », les langues de la religion, de la science et du gouvernement, portait
qu’il  était  « Jésus  le  Nazaréen,  le  roi  des  Juifs »  (Jean  19:20,  21).  La  terre  désavoua  ses  droits,
malheureusement pour elle, mais il n’en fut pas de même du ciel ; là les droits de Christ furent pleinement
reconnus. Il fut accueilli comme un vainqueur dans les demeures éternelles de la lumière ; il y fut couronné
de gloire et d’honneur, et s’y assit, au milieu des acclamations des armées célestes, sur le trône de la majesté
dans les cieux, en attendant que ses ennemis soient réduits à lui servir de marchepied. «  Pourquoi s’agitent
les nations, et les peuples méditent-ils la vanité ? Les rois de la terre se lèvent, et les princes consultent
ensemble contre l’Éternel et contre son Oint. Rompons leurs liens, et jetons loin de nous leurs cordes ! Celui
qui habite dans les cieux se rira d’eux, le Seigneur s’en moquera. Alors il leur parlera dans sa colère, et, dans
sa fureur, il les épouvantera. Et moi, j’ai oint mon roi sur Sion, la montagne de ma sainteté. Je raconterai le
décret : l’Éternel m’a dit : Tu es mon Fils ; aujourd’hui je t’ai engendré. Demande-moi, et je te donnerai les
nations pour héritage, et, pour ta possession, les bouts de la terre. Tu les briseras avec un sceptre de fer ;
comme un vase de potier tu les mettras en pièces. Et maintenant, ô rois, soyez intelligents ; vous, juges de la
terre, recevez instruction : Servez l’Éternel avec crainte, et réjouissez-vous avec tremblement ; baisez le Fils,
de peur qu’il  ne s’irrite,  et  que vous ne périssiez dans le chemin, quand sa colère s’embrasera tant soit
peu. Bienheureux tous ceux qui se confient en lui ! » (Ps. 2).

« L’écarlate » a trait à un Christ versant son sang. « Christ a souffert pour nous dans la chair » (1 Pierre
4:1). Sans la mort, tout aurait été inutile. Nous pouvons admirer le bleu et la pourpre, mais sans l’écarlate, le
caractère le plus important du tabernacle aurait fait défaut. C’est par la mort que Christ détruisit celui qui
avait l’empire de la mort. En plaçant devant nous une image de Christ, le vrai tabernacle, le Saint Esprit
n’aurait pu omettre ce côté de son caractère, qui constitue le fondement de son union avec son corps qui est
l’Église, de son droit au trône de David, et de sa seigneurie sur toute la création. En un mot, dans ces voiles
pleins de signification, le Saint Esprit nous présente le Seigneur Jésus, non seulement comme homme pur et
sans tache, comme homme roi, mais aussi comme homme mourant ; comme quelqu’un qui, par sa mort, a
acquis un droit à tout ce que, comme homme, les conseils divins lui avaient destiné.

Mais les couvertures du tabernacle ne sont  pas seulement l’expression des différentes perfections du
caractère de Christ ; elles mettent encore en évidence l’unité et la fermeté de ce caractère, dont chaque trait
est  parfait  et  à  sa  place :  l’un  n’empiète  jamais  sur  l’autre,  ni  ne  porte  atteinte  à  sa  beauté.  Tout  était
harmonie parfaite devant le regard de Dieu, et fut ainsi présenté dans le modèle qui avait été montré à Moïse
sur la montagne (Ex. 25:40 ; Héb. 8:5 ; Actes 7:44) et dans la copie qui fut dressée en bas. « Une même
mesure pour tous les tapis. Cinq tapis seront joints l’un à l’autre, et cinq tapis seront joints l’un à l’autre  »
(vers. 3). Telles étaient les justes proportions et l’accord qui régnaient dans toutes les voies de Christ, comme
homme  parfait,  marchant  sur  la  terre,  dans  quelque  situation  ou  dans  quelque  relation  que  nous  le
considérions. Quand il agit  dans l’un de ces caractères, nous ne voyons jamais que ce qu’il  fait  soit  en
désaccord avec la divine perfection d’un autre de ses caractères. Il fut en tout temps, en tout lieu et en toute
circonstance, l’homme parfait. Rien en lui ne sortait de ces belles et parfaites proportions qui lui étaient
propres, dans toutes ses voies. « Une même mesure pour tous les tapis, etc. ».

Par-dessus  la  couverture,  dont  nous  venons  de  nous  occuper,  il  y  en  avait  une  autre  « de  poils  de
chèvres » (vers.  7-14),  qui  cachait  la  beauté de la première à ceux de dehors par ce qui  représentait  la
séparation rigoureuse d’avec le mal environnant.  Ceux qui  étaient  dans l’intérieur ne voyaient  pas cette
dernière couverture. Ceux qui avaient le privilège d’entrer dans le lieu saint ne voyaient que le bleu, la
pourpre,  l’écarlate,  et  le  fin  coton retors,  images  des  vertus  et  des  perfections  variées  et  pourtant  liées



ensemble, de ce tabernacle divin dans lequel Dieu habitait au-dedans du voile ; — et au travers de ce voile, la
chair  du  Christ,  les  rayons  de  la  nature  divine  brillaient  si  délicatement,  que  le  pécheur  pouvait  les
contempler sans être accablé par leur glorieuse splendeur.

Pendant que le Seigneur Jésus a traversé ce monde, combien peu l’ont réellement connu ; combien peu
ont eu les yeux oints du collyre céleste, pour pénétrer et apprécier le mystère profond de son caractère  ;
combien peu virent « le bleu, la pourpre, l’écarlate et le fin coton retors » ! Ce n’était que lorsque la foi
amenait un homme en sa présence, que Jésus souffrait que l’éclat de ce qu’il était se manifestât, et que sa
gloire perçât le nuage. Pour l’œil naturel, il semblerait qu’il y ait eu dans sa personne une réserve et une
sévérité,  qui  étaient  représentées  par  « les  tapis  de  poils  de  chèvres »,  et  qui  étaient  le  résultat  de  sa
séparation profonde et  de  son éloignement,  non des  pécheurs personnellement,  mais  des  pensées  et  des
maximes des hommes.  Il  n’avait  rien en commun avec l’homme comme tel ;  et  il  n’entrait  pas dans la
capacité de la simple nature de le comprendre ou de jouir de lui. « Nul, dit-il, ne peut venir à moi, à moins
que le Père qui m’a envoyé ne le tire », et quand un de ceux qui étaient « attirés » confessait son nom, il lui
déclarait : « La chair et le sang ne t’ont pas révélé cela, mais mon Père qui est dans les cieux » (comp. Jean
6:44 ; Matt. 16:17). Il était comme « une racine sortant d’une terre aride », n’ayant « ni forme, ni éclat » pour
attirer le regard ou satisfaire le cœur de l’homme. Le flot de la popularité ne pouvait pas se porter sur celui
qui, pendant qu’il traversait rapidement la scène de ce monde vain, s’enveloppait d’une « couverture de poils
de chèvres ». Jésus n’a pas été populaire. La multitude a pu le suivre un moment, parce que, pour elle, son
ministère s’alliait « aux pains et aux poissons » qui répondaient à ses besoins, mais elle était tout aussi prête
à crier : « Ôte, ôte, crucifie-le » (Jean 19:15), que « Hosanna ! au fils de David ! » (Matt. 21:9). Que les
chrétiens, que les serviteurs de Christ, que tous les prédicateurs de l’Évangile s’en souviennent ! Puissions-
nous tous, et chacun en particulier, ne pas oublier « la couverture de poils de chèvres » !

Mais si les peaux de chèvres exprimaient la rigoureuse séparation de Christ d’avec le monde, les « peaux
de béliers teintes en rouge » (vers. 14) représentent son entière consécration et son ardent dévouement à
Dieu, dans lesquels il persévéra jusqu’à la mort même. Il fut le seul serviteur parfait qui jamais se tînt dans la
vigne de Dieu. Il n’eut qu’un but, qu’il poursuivit sans dévier, de la crèche à la croix  ; et ce but, c’était de
glorifier le Père et d’achever l’œuvre qu’il lui avait donnée à faire. « Ne saviez-vous pas qu’il me faut être
aux affaires de mon Père ? » — tel était le langage de sa jeunesse, et l’accomplissement de ces « affaires »
était le but de sa vie. Sa viande était de faire la volonté de celui qui l’avait envoyé, et d’accomplir son œuvre
(Jean 4:34). « Les peaux de béliers teintes en rouge » représentent un côté de son caractère, aussi bien que
« la couverture de poils de chèvres ». Son dévouement parfait à Dieu le séparait des habitudes des hommes.

Les « peaux de taissons » (vers. 14) me paraissent désigner la sainte vigilance, avec laquelle le Seigneur
Jésus se mettait en garde contre l’approche de tout ce qui était hostile au but qui remplissait son âme tout
entière. Il prit sa position pour Dieu, et la maintint avec une ténacité qu’aucune influence des hommes ou des
démons, de la terre ou de l’enfer,  ne pouvait surmonter.  La couverture de peaux de taissons était  «  par-
dessus », nous montrant que le trait le plus prononcé, dans le caractère de « l’homme Christ Jésus », était une
détermination invincible d’être un témoin pour Dieu sur la terre. Il était le véritable Naboth, livrant sa vie
plutôt que de renoncer à la vérité de Dieu, ou d’abandonner ce pour quoi il avait pris sa place dans ce monde.

La chèvre, le bélier et  le taisson doivent  être considérés comme représentant  certains traits  naturels,
comme aussi certaines qualités morales, et il faut tenir compte de ces deux côtés dans l’application de ces
figures au caractère de Jésus. L’œil humain ne pouvait discerner que les traits naturels. Il ne pouvait rien voir
de la grâce, de la beauté, de la dignité morales, qui étaient cachées sous la forme extérieure de Jésus de
Nazareth,  humble  et  méprisé.  Quand  les  trésors  de  la  sagesse  divine  découlaient  de  ses  lèvres,  on  se
demandait : « Celui-ci n’est-il pas le charpentier ? » (Marc 6:3). « Comment celui-ci connaît-il les lettres, vu
qu’il  ne les a point apprises ? » (Jean 7:15). Quand il  déclarait  qu’il était le Fils de Dieu et affirmait sa
divinité éternelle, on lui répondait : « Tu n’as pas encore cinquante ans », ou bien « ils prenaient des pierres
pour les jeter contre lui » (Jean 8:57, 59). En un mot, la confession des pharisiens : « Pour celui-ci, nous ne
savons d’où il est » (Jean 9:29), était vraie des hommes en général.

Les limites de notre travail ne nous permettent pas de suivre ici le développement de ces traits précieux
du caractère de Jésus, dans les récits des Évangiles. Ce qui a été dit est suffisant pour ouvrir au lecteur une
source de méditation spirituelle, et pour lui donner une idée des rares trésors qui sont renfermés sous l’image
des voiles et des couvertures du tabernacle. Le mystère de la personne de Christ, ses motifs secrets d’action
et ses perfections inhérentes, son apparence extérieure et dépourvue de ce que les hommes recherchent, ce



qu’il était par lui-même, ce qu’il était envers Dieu et envers les hommes ; ce qu’il était au jugement de la foi,
et ce qu’il était au jugement de la nature, tout cela était présenté à la foi, sous la figure des «  tapis de fin
coton retors, et de bleu, et de pourpre, et d’écarlate », et des différentes « couvertures de peaux ».

« Les ais pour le tabernacle » (vers. 15) étaient faits du même bois que l’arche du témoignage. Ils étaient
soutenus,  en outre,  par  des  soubassements  d’argent,  provenant  de la  « rançon » ;  leurs  crochets  et  leurs
chapiteaux étaient également en argent (comp. attentivement les vers. 11 à 16 du chap. 30, avec les vers. 25 à
28  du  chapitre  38).  La  charpente  tout  entière  du  pavillon  du  tabernacle  reposait  sur  ce  qui  parlait  de
rédemption, tandis que les crochets et les chapiteaux reproduisaient la même pensée. Les soubassements
étaient  ensevelis  dans  le  sable,  et  les  crochets  et  les  chapiteaux  étaient  au-dessus.  Quelle  que  soit  la
profondeur  à  laquelle  vous  pénétriez,  ou  la  hauteur  à  laquelle  vous  atteigniez,  cette  vérité  éternelle  et
glorieuse est dépeinte devant nous : « J’ai trouvé une propitiation » (Job 33:24). Béni soit Dieu, nous avons
été rachetés « non par des choses corruptibles, de l’argent ou de l’or, mais par le sang précieux de Christ,
comme d’un agneau sans défaut et sans tache » (1 Pierre 1:18).

Le tabernacle était divisé en trois parties distinctes : « le lieu très saint, le lieu saint et le parvis ». Les
tapisseries qui fermaient l’entrée de chacune des parties étaient faites des mêmes matériaux que le pavillon,
savoir de « bleu, de pourpre, d’écarlate, et de fin coton retors » (chap. 26:31, 36 et 27:16). Christ est la seule
porte par laquelle on puisse entrer dans les différentes régions de la gloire, qui ont encore à être manifestées,
soit sur la terre, soit dans le ciel, ou dans les cieux des cieux. «  Toute famille dans les cieux et sur la terre »
(Éph. 3:15) sera placée sous l’autorité suprême de Christ, comme aussi « toute famille » sera introduite dans
la félicité et la gloire éternelles, en vertu de l’expiation que Christ a accomplie. Ceci est clair et n’exige, pour
être  compris,  aucun  effort  d’imagination.  Telle  est  la  vérité,  et  quand  nous  connaissons  la  vérité,  la
représentation en est facile à saisir. Si nos cœurs sont remplis de Christ, nous ne risquons pas de nous égarer
bien loin dans nos interprétations du tabernacle et de ses accessoires. Ce n’est pas la science, ni la critique
qui nous seront utiles dans cette étude, mais un cœur plein d’amour pour Jésus, et une conscience en paix par
le sang de la croix.

Que l’Esprit de Dieu nous rende capables d’étudier ces choses avec plus d’intérêt et d’intelligence ! Qu’il
ouvre nos yeux, afin que nous contemplions les merveilles de sa loi !

1.21 - Chapitre 27
Avant d’entrer  dans les détails  qui  concernent  l’autel  d’airain et  le parvis,  dont  ce chapitre va nous

occuper, je voudrais appeler l’attention du lecteur sur l’ordre suivi par le Saint Esprit dans cette partie du
livre de l’Exode. Nous avons déjà fait remarquer que le passage, compris entre le vers. 1 du chapitre 25 et le
vers.  9  du  chapitre  27,  forme  une  division  distincte  qui  nous  donne  la  description  de  l’arche  et  du
propitiatoire, de la table et du chandelier, des couvertures et des voiles, et enfin, de l’autel d’airain et du
parvis où cet autel était placé. En lisant le verset 15 du chapitre 35, le verset 25 du chapitre 37 et le verset 26
du chapitre 40, on voit que, dans chacun de ces passages, il est fait mention de l’autel d’or du parfum, entre
le chandelier et l’autel d’airain ; tandis que, lorsque l’Éternel donne des instructions à Moïse, l’autel d’airain
est  introduit  immédiatement après le chandelier  et  les couvertures du tabernacle.  Il  doit  y avoir,  à  cette
différence, une raison divine qu’il vaut la peine de rechercher.

Pourquoi donc, lorsque l’Éternel donne des directions sur l’arrangement et les ustensiles du « lieu saint »,
omet-il l’autel des parfums, pour passer immédiatement à l’autel d’airain qui était à l’entrée du tabernacle  ?
Voici, je crois, la pensée de Dieu à ce sujet. Il décrit d’abord la manière dont lui-même se manifesterait à
l’homme ; ensuite il nous apprend de quelle manière l’homme doit s’approcher de lui. Il prend place sur le
trône, comme « le Seigneur de toute la terre » (Josué 3:11) : les rayons de sa gloire étaient cachés derrière le
voile, type de la chair de Christ (Héb. 10:20) ; mais, en dehors du voile, il y avait la manifestation de lui-
même, en tant que lié avec l’humanité dans « la table et les pains de proposition », et par la lumière et la
puissance du Saint Esprit, dans le chandelier. Ensuite vient le caractère de Christ, comme homme descendu
sur  la  terre,  représenté  dans  les  voiles  et  les  couvertures  du  tabernacle  ;  et  finalement  l’autel  d’airain,
emblème du lieu où se rencontrent un Dieu saint et un homme pécheur. Nous arrivons ainsi au point extrême
d’où nous retournons vers le lieu saint,  avec Aaron et  ses fils,  qui  avaient  leur place habituelle comme
sacrificateurs là où était l’autel d’or du parfum. Tout cet ordre est d’une beauté remarquable, et mérite notre



sérieuse attention. Il n’est pas question de l’autel d’or avant qu’il y ait un sacrificateur pour y brûler l’encens,
car l’Éternel montra à Moïse les images des choses qui sont dans les cieux, selon l’ordre dans lequel ces
choses doivent être saisies par la foi. D’un autre côté, quand Moïse donne des ordres à la congrégation (chap.
35), quand il raconte les travaux de « Betsaleël et d’Oholiab » (chapitres 37 et 38), et quand il dresse le
tabernacle (chap. 40), il suit simplement l’ordre dans lequel les ustensiles étaient réellement placés.

Passons  maintenant  à  l’autel  d’airain.  C’était  le  lieu  où  le  pécheur  s’approchait  de  Dieu,  dans  la
puissance  et  en  vertu  du  sang  de  l’expiation.  Il  était  placé  « à  l’entrée  du  tabernacle  de  la  tente
d’assignation », et c’était sur cet autel que tout le sang des sacrifices était répandu. Il était fait de «  bois de
sittim et d’airain », du même bois que l’autel d’or du parfum, mais d’un métal différent. La raison en est
évidente. L’autel d’airain était le lieu où Dieu entrait en compte avec le péché selon le jugement qu’il portait
sur lui. L’autel d’or était le lieu d’où le parfum précieux de tout ce qu’il y avait d’excellent en Christ montait
jusqu’au trône de Dieu. Le « bois de sittim », comme figure de l’humanité de Christ, devait se trouver dans
l’un et dans l’autre ; mais dans l’autel d’airain, Christ rencontre le feu de la justice divine ; dans l’autel d’or,
il nourrit les affections divines. Au premier de ces autels, le feu de la colère divine fut éteint ; au dernier,
celui du culte sacerdotal est allumé. L’âme jouit de trouver Christ dans l’un et dans l’autre ; mais l’autel
d’airain est ce qui répond aux besoins d’une conscience coupable, la première chose qu’il faille à un pauvre
pécheur, sans force et convaincu de péché. La conscience ne peut jouir d’une paix stable, solide, avant que
l’œil de la foi ne repose sur Christ comme l’antitype de l’autel d’airain. Il faut que je voie mon péché réduit
en cendres par le feu de cet autel, avant que de pouvoir jouir de la paix de la conscience dans la présence de
Dieu C’est quand je sais, par la foi au témoignage de Dieu, que Dieu lui-même a jugé mon péché dans la
personne de Christ, à l’autel d’airain ; qu’il a lui-même satisfait à toutes les justes exigences de sa gloire ;
qu’il a ôté mon péché pour jamais de devant sa sainte présence ; — c’est alors, mais seulement alors, que je
puis jouir d’une paix divine et éternelle.

Je ferai ici une remarque sur la signification de l’or et de l’airain dans les ustensiles du tabernacle. L’or
est le symbole de la justice divine, ou de la nature divine dans « l’homme Christ Jésus ». L’airain est le
symbole de la justice, demandant le jugement du péché, comme dans l’autel d’airain ; ou le jugement de
l’impureté, comme dans la cuve d’airain (chap. 30:18). Ceci explique pourquoi, dans l’intérieur de la tente
du tabernacle, tout était d’or, l’arche, le propitiatoire, la table, le chandelier, l’autel du parfum : toutes ces
choses étaient les symboles de la nature divine, de l’excellence personnelle inhérente du Seigneur Jésus.
D’un autre côté, en dehors de la tente du tabernacle, tout était d’airain, l’autel et ses ustensiles, la cuve et son
soubassement. Il faut que les exigences de la justice, à l’égard du péché et de la souillure, soient divinement
satisfaites, avant que l’on puisse jouir, en aucune manière, des précieux mystères de la personne de Christ,
tels qu’ils sont révélés dans l’intérieur du sanctuaire de Dieu. C’est quand je vois toute impureté et tout péché
parfaitement jugés et lavés, que je puis, comme sacrificateur, m’approcher et adorer dans le saint lieu, et
jouir de la pleine manifestation de la beauté et de la perfection du Dieu-homme, Christ Jésus.

Le  lecteur  trouvera  un  grand profit  à  poursuivre  l’application  de  cette  pensée  dans  les  détails,  non
seulement dans l’étude du tabernacle et du temple, mais aussi dans celle de divers autres passages de la
Parole. Ainsi, par exemple, dans le chapitre 1 de l’Apocalypse, Christ apparaît « ceint aux mamelles, d’une
ceinture d’or,  et  ayant ses pieds semblables à de l’airain brillant,  comme embrasés dans une fournaise ».
« La ceinture d’or » est le symbole de sa justice intrinsèque ; les « pieds semblables à de l’airain brillant »
sont l’expression du jugement inflexible du mal : Dieu ne peut tolérer le mal, il faut qu’il l’écrase sous ses
pieds.

Tel est le Christ auquel nous avons affaire. Il juge le péché, mais il sauve le pécheur. La foi voit le péché
réduit en cendres à l’autel d’airain ; elle voit toute impureté lavée à la cuve d’airain ; enfin elle jouit de
Christ, tel qu’il est révélé dans le secret de la présence divine, par la lumière et la puissance du Saint Esprit.
Elle le trouve à l’autel d’or, dans toute la valeur de son intercession ; elle se nourrit de lui à la table d’or ; elle
le reconnaît dans l’arche et le propitiatoire, comme celui qui répond à toutes les exigences de la justice, et
qui, en même temps, répond à tous les besoins de l’homme ; elle le contemple dans le voile et la tente avec
toutes leurs figures mystiques. Elle lit partout son nom précieux. Que n’avons-nous des cœurs pour apprécier
et louer un Christ si incomparable et si glorieux !

Rien ne peut  être d’une importance plus vitale qu’une intelligence claire de la doctrine,  dont  l’autel
d’airain est l’expression typique. C’est le manque de vues nettes à cet égard qui fait que tant d’âmes passent
leur vie dans la tristesse. La question de leur culpabilité n’a jamais été, pour elles, clairement et positivement



réglée à l’autel d’airain ; elles n’ont jamais réalisé, par la foi, que Dieu lui-même a vidé à la croix toute la
question de leurs péchés. Elles cherchent la paix pour leur conscience troublée dans la régénération, et dans
les évidences de la régénération, dans les fruits de l’Esprit, dans leurs dispositions, leurs sentiments et leurs
expériences : toutes choses excellentes et précieuses par elles-mêmes, mais qui ne sont pas le fondement de
la paix. Ce qui remplit l’âme d’une paix parfaite, c’est la connaissance de ce que Dieu a fait à l’autel d’airain.
Les cendres sur l’autel m’apprennent la bienheureuse nouvelle que tout est accompli. Les péchés du croyant
ont tous été effacés par la main de l’amour rédempteur. « Celui qui n’a pas connu le péché, Dieu l’a fait
péché pour nous, afin que nous devinssions justice de Dieu en lui » (2 Cor. 5:21). Tout péché doit être jugé :
mais les péchés du croyant ont déjà été jugés à la croix, ainsi il est parfaitement justifié. Supposer qu’il
puisse y avoir encore quoi que ce soit qui soit contraire au croyant le plus faible, c’est nier l’œuvre entière de
la croix. Tous ses péchés et toutes ses iniquités ont été ôtés par Dieu lui-même ; c’est pourquoi ils sont
entièrement effacés ; ils ont disparu dans le sang versé de l’Agneau de Dieu.

Chers frères en Christ, veillez à ce que votre cœur soit parfaitement établi dans la paix que Jésus a faite
« par le sang de sa croix » (Col. 1:20).

1.22 - Chapitres 28-29
Ces chapitres nous font connaître la sacrificature dans toute sa valeur et son efficacité, et sont pleins d’un

profond intérêt. Le nom seul de sacrificature réveille dans le cœur des sentiments de vive reconnaissance
envers la grâce, qui non seulement a trouvé pour nous un moyen par lequel nous pouvons parvenir jusque
dans la présence de Dieu, mais qui a encore pourvu à ce que nous puissions nous y maintenir, selon le
caractère et les exigences de cette haute et sainte position.

La sacrificature d’Aaron était un don de Dieu à un peuple qui, en lui-même, était loin de lui et avait
besoin de quelqu’un qui se tînt pour lui dans la présence de Dieu, continuellement. Le chap. 7 aux Hébreux
nous apprend que cet ordre de sacrificature était lié à la loi, qu’il fut établi « selon la loi d’un commandement
charnel »  (vers.  16) ;  que  ceux qui  l’exerçaient  étaient  plusieurs,  « parce  que  la  mort  les  empêchait  de
demeurer » (vers. 23) et qu’ils avaient les infirmités (vers. 28). Cet ordre de sacrificature ne pouvait rien
amener à la perfection ; de sorte que nous avons à bénir Dieu de ce qu’il fut institué « sans serment » (vers.
21).  Le serment de Dieu ne pouvait  s’allier  qu’à ce qui devait  durer pour toujours,  savoir au sacerdoce
parfait,  immortel,  non transmissible,  de notre grand et glorieux Melchisédec,  qui  communique,  et  à son
sacrifice et  à son sacerdoce,  toute la valeur,  toute la glorieuse dignité de sa personne incomparable.  La
pensée que nous avons un tel sacrifice et un tel sacrificateur produit dans le cœur des sentiments de vive
gratitude.

Mais poursuivons l’examen de ces deux chapitres. — Au chapitre 28, il est question des vêtements, et au
chap. 29 des sacrifices. Les premiers sont plus immédiatement en rapport avec les besoins du peuple  ; les
derniers avec les  droits  de Dieu.  Les  vêtements sont  et  représentent  les  diverses fonctions et  les  divers
attributs de la sacrificature. « L’éphod » était le vêtement sacerdotal par excellence ; il était inséparablement
uni  aux  deux  épaulettes  et  au  pectoral,  nous  enseignant  ainsi  que  la force de  l’épaule  du  sacrificateur
et l’affection de son cœur étaient entièrement consacrées aux intérêts de ceux qu’il représentait, et en faveur
desquels  il  portait  l’éphod.  Ces  choses,  typifiées  dans  Aaron,  sont  réalisées  en  Christ :  sa  force  toute
puissante et son amour infini sont à nous, éternellement, incontestablement. L’épaule, qui soutient l’univers,
soutient le membre le plus faible et le plus obscur de l’assemblée rachetée à prix de sang. Le cœur de Jésus
est plein d’une affection invariable, d’un amour éternel et infatigable pour le membre de l’assemblée le
moins considéré.

Les noms des douze tribus, gravés sur des pierres précieuses, étaient portés à la fois sur les épaules et sur
le cœur du souverain sacrificateur (vers. 9-12, 15-29). L’excellence particulière d’une pierre précieuse se
montre en ce que, plus la lumière qui l’éclaire est intense, plus elle brille avec éclat. La lumière ne peut
jamais amoindrir l’éclat d’une pierre précieuse ; au contraire, elle en augmente et en développe le lustre. Les
douze  tribus,  l’une  aussi  bien  que  l’autre,  la  plus  petite  aussi  bien  que  la  plus  grande,  étaient  portées
continuellement devant  l’Éternel  sur le cœur et  les épaules d’Aaron.  Elles étaient,  toutes et  chacune en
particulier, maintenues en la présence de Dieu dans cet éclat parfait et cette beauté inaltérable, qui étaient le
propre  de la  position dans laquelle  la  parfaite  grâce du Dieu d’Israël  les  avait  placées.  Le peuple  était
représenté devant Dieu par le souverain sacrificateur. Quelles que pussent être ses infirmités, ses erreurs ou
ses fatigues, son nom brillait sur « le pectoral » d’un inaltérable éclat. L’Éternel lui avait donné cette place ;
qui aurait pu l’en arracher ? Quel autre aurait pu le placer là ? Qui aurait pu pénétrer dans le lieu saint, pour



enlever de dessus le cœur d’Aaron le nom d’une seule des tribus d’Israël ? Qui aurait pu ternir l’éclat qui
entourait ces noms, là où Dieu les avait placés ? Ils étaient hors de l’atteinte de tout ennemi, au-delà de toute
influence du mal.

Combien il est encourageant pour les enfants de Dieu qui sont éprouvés, tentés, assaillis, humiliés, de
penser que Dieu ne les voit que sur le cœur de Jésus ! Aux yeux de Dieu, ils brillent continuellement de
l’éclat suprême de Christ ; ils sont revêtus d’une beauté divine. Le monde ne peut pas les voir ainsi, mais
Dieu les voit ainsi et en cela gît toute la différence. En considérant les enfants de Dieu, les hommes ne voient
que leurs taches et leurs défauts ; ils sont incapables de voir autre chose, en sorte que leur jugement est
toujours faux, toujours partial. Ils ne peuvent pas voir les joyaux étincelants où sont gravés, par l’amour
éternel, les noms des rachetés de Dieu. Les chrétiens, il est vrai, devraient être soigneux de ne donner au
monde aucune occasion de mal parler d’eux ; ils devraient chercher, « en faisant le bien »,  à « fermer la
bouche à l’ignorance des hommes dépourvus de sens » (1 Pierre 2:15). Si, par la puissance du Saint Esprit,
ils saisissaient la beauté dont ils brillent sans cesse aux yeux de Dieu, ils en réaliseraient certainement les
caractères dans toute leur conduite ; leur marche serait sainte, pure, digne de Dieu, et leur lumière serait
visible aux yeux des hommes. Plus nous entrerons, par la foi, dans ce qui est vrai de nous en Christ, plus
aussi l’œuvre intérieure en nous sera profonde, réelle et pratique, et plus la manifestation de l’effet moral de
cette œuvre en nous sera complète.

Mais, Dieu en soit béni ! nous n’avons pas affaire aux hommes pour être jugés, mais avec Dieu lui-
même ; et dans sa miséricorde, il nous montre notre grand sacrificateur « portant notre jugement sur son
cœur, devant l’Éternel, continuellement » (vers. 30). Cette assurance donne une paix profonde et solide, une
paix que rien ne peut ébranler. Nous pouvons avoir à confesser nos fautes et nos manquements, et à en mener
deuil ;  l’œil  peut  être parfois tellement  obscurci  par les larmes d’une repentance véritable,  que nous ne
sommes guère en état de voir l’éclat des pierres précieuses où nos noms sont gravés  ; toutefois nos noms sont
toujours là. Dieu les voit et cela suffit. Il est glorifié par leur éclat — éclat qui ne vient pas de nous, mais
dont Dieu lui-même nous a revêtus. Nous n’étions rien que ténèbres, impureté et difformité ; Dieu nous a
donné la lumière, la pureté, la beauté ; — à Lui soit la louange, pendant toute l’éternité !

La « ceinture » est le symbole bien connu du service ; et Christ est le parfait Serviteur, le Serviteur des
conseils et des affections de Dieu, et des besoins profonds et variés de son peuple. Christ se ceignit lui-même
pour son œuvre, dans un dévouement à toute épreuve et que rien ne pouvait décourager ; et quand la foi voit
le Fils de Dieu ainsi ceint, elle juge que nulle difficulté n’est trop grande pour lui. Nous voyons, dans le type
qui nous occupe, que toutes les vertus et toutes les gloires de Christ, dans sa nature divine, comme dans sa
nature humaine, entrent pleinement dans son caractère de serviteur. « Et la ceinture de son éphod, qui sera
par-dessus, sera du même travail, de la même matière, d’or, de bleu et de pourpre, et d’écarlate, et de fin
coton retors » (vers. 8). Ceci doit satisfaire à tous les besoins de l’âme et aux plus ardents désirs du cœur.
Christ est non seulement la victime égorgée à l’autel d’airain, mais aussi le Souverain Sacrificateur ceint sur
la maison de Dieu. L’apôtre peut donc dire en toute vérité : « Approchons ; — retenons ; — prenons garde
l’un à l’autre » (Héb. 10:19-24).

« Et tu mettras sur le pectoral de jugement les urim et les thummim (lumières et perfections), et ils seront
sur le cœur d’Aaron, quand il entrera devant l’Éternel ; et Aaron portera le jugement des fils d’Israël sur son
cœur, devant l’Éternel, continuellement » (vers. 30). Nous apprenons par différents passages de la Parole que
les « urim » étaient en rapport avec la communication des pensées de Dieu à l’égard des diverses questions
qui s’élevaient dans les détails de l’histoire d’Israël. Ainsi, par exemple, lors de la nomination de Josué, il est
dit : « Et il se tiendra devant Éléazar, le sacrificateur, qui interrogera pour lui les jugements d’urim devant
l’Éternel » (Nomb. 27:21). « Et de Lévi il dit : Tes thummim et tes urim (tes perfections et tes lumières) sont
à l’homme de ta bonté, … ils enseigneront tes ordonnances à Jacob, et ta loi à Israël » (Deut. 33:8-10). « Et
Saül  interrogea  l’Éternel,  et  l’Éternel  ne  lui  répondit  pas,  ni  par  des  songes, ni  par  l’urim, ni  par  les
prophètes » (1 Sam. 28:6). « Et le Thirshatha leur dit qu’ils ne devaient point manger des choses très saintes,
jusqu’à ce que fût suscité un sacrificateur avec les urim et les thummim » (Esdras 2:63). Nous apprenons
ainsi que le souverain sacrificateur ne portait pas seulement le jugement de l’assemblée devant l’Éternel,
mais qu’il communiquait aussi le jugement de l’Éternel à l’assemblée : précieuses et solennelles fonctions !
Il en est de même, et avec une perfection divine, de notre « grand Souverain Sacrificateur, qui a traversé les
cieux » (Héb. 4:14). Il porte le jugement de son peuple sur son cœur continuellement et, par le Saint Esprit, il
nous communique le conseil de Dieu, à l’égard des moindres circonstances de notre vie journalière. Nous



n’avons besoin ni de songes, ni de visions : pourvu que nous marchions selon l’Esprit, nous jouirons de toute
l’assurance que peut donner le parfait « urim », sur le cœur de notre grand Souverain Sacrificateur.

« Et tu feras la robe de l’éphod entièrement de bleu ; … sur ses bords des grenades de bleu, et de pourpre,
et d’écarlate, sur ses bords, tout autour, et des clochettes d’or entre elles, tout autour : une clochette d’or et
une grenade, une clochette d’or et une grenade, sur les bords de la robe, tout autour. Et Aaron en sera revêtu
quand il fera le service ; et on en entendra le son quand il entrera dans le lieu saint, devant l’Éternel, et quand
il en sortira, afin qu’il ne meure pas » (vers. 31-35). La robe bleue de l’éphod est l’emblème du caractère
entièrement céleste de notre grand Souverain Sacrificateur. Il est allé dans les cieux, au-delà de la portée de
toute vision humaine ; mais par la puissance du Saint Esprit il y a un témoignage rendu à la vérité qu’il est
vivant, dans la présence de Dieu ; et non seulement un témoignage, mais aussi du fruit. « Une clochette d’or,
et une grenade, une clochette d’or, et une grenade ». — Tel est l’ordre plein de beauté. Un témoignage fidèle
à la grande vérité, que Jésus est toujours vivant pour intercéder pour nous, sera inséparablement lié à un
service fructueux. Puissions-nous avoir une intelligence plus profonde de ces précieux et saints mystères !

« Et tu feras une lame d’or pur, et tu graveras sur elle, en gravure de cachet  : Sainteté à l’Éternel ; et tu la
poseras sur un cordon de bleu, et elle sera sur la tiare ; et elle sera sur le devant de la tiare ; elle sera sur le
front d’Aaron ; et Aaron portera l’iniquité des choses saintes que les fils d’Israël auront sanctifiées, dans tous
les dons de leurs choses saintes ; et elle sera sur son front continuellement, pour être agréée pour eux devant
l’Éternel » (vers. 36-38). C’est ici une vérité importante pour l’âme. La lame d’or, sur le front d’Aaron, était
le type de la sainteté essentielle du Seigneur Jésus. « Elle sera sur son front continuellement, pour être agréée
pour eux devant l’Éternel ». Quel repos pour le cœur au milieu de toutes les fluctuations de notre propre
expérience !  Notre  grand  Souverain  Sacrificateur  est  « continuellement »  devant  Dieu  pour  nous.  Nous
sommes représentés par lui, et rendus agréables en lui. La sainteté nous appartient. Plus nous connaîtrons
profondément notre indignité personnelle et notre faiblesse, plus nous ferons l’expérience de cette humiliante
vérité : qu’en nous n’habite aucun bien, et plus nous bénirons avec ferveur le Dieu de toute grâce pour cette
vérité consolante : « Elle sera sur son front continuellement, pour être agréée pour eux devant l’Éternel ».

S’il arrivait que mon lecteur fût fréquemment tenté et harassé par des doutes et des craintes, des hauts et
des bas dans son état spirituel, avec un penchant continuel à regarder au-dedans de lui-même, à son pauvre
cœur froid, inconstant et revêche, il n’a qu’à s’appuyer de tout son cœur sur cette précieuse vérité, que ce
grand Souverain Sacrificateur le représente devant le trône de Dieu ; il n’a qu’à fixer ses yeux sur la lame
d’or, et à lire sur elle la mesure de son acceptation éternelle auprès de Dieu. Que le Saint Esprit lui donne de
goûter la douceur et la puissance de cette divine et céleste doctrine !

« Et pour les fils d’Aaron tu feras des tuniques, et tu leur feras des ceintures, et tu leur feras des bonnets,
pour gloire et pour ornement. … Et tu leur feras des caleçons de lin pour couvrir la nudité de leur chair. … Et
ils seront sur Aaron et sur ses fils lorsqu’ils entreront dans la tente d’assignation ou lorsqu’ils s’approcheront
de l’autel pour faire le service dans le lieu saint ; afin qu’ils ne portent pas d’iniquité et ne meurent pas »
(vers. 40-43). Ici Aaron et ses fils représentent en figure Christ et l’Église, dans la puissance d’une seule
justice divine et éternelle. Les vêtements sacerdotaux d’Aaron sont l’expression des qualités intrinsèques,
essentielles,  personnelles  et  éternelles  de  Christ ;  tandis  que  les  « tuniques »  et  les  « bonnets »  des  fils
d’Aaron représentent les grâces dont l’Église est revêtue, en vertu de son association avec le Chef souverain
de la famille des sacrificateurs.

Ainsi, tout ce qui vient de passer devant nos yeux nous montre avec quel soin miséricordieux l’Éternel
pourvoyait aux besoins de son peuple, en permettant que les siens vissent celui qui se préparait à intervenir
en leur faveur, et à les représenter devant Lui, revêtu de tous les vêtements qui répondaient directement à la
condition du peuple, telle que Dieu la connaissait. Rien de ce que le cœur pouvait désirer, ou dont il pouvait
avoir besoin, n’était oublié. Le peuple d’Israël, en considérant Aaron de la tête aux pieds, pouvait voir que
tout était complet en lui. Depuis la sainte tiare qui couvrait son front, jusqu’aux clochettes et aux grenades
qui bordaient sa robe, toutes choses étaient comme elles devaient être, parce que tout était conforme au
modèle montré sur la montagne, tout était selon l’estimation que l’Éternel faisait des besoins de son peuple et
de ses propres exigences.

Mais il y a encore un point relatif aux vêtements d’Aaron, qui réclame l’attention spéciale du lecteur  :
c’est la manière dont l’or est introduit dans la confection de ces habits. Ce sujet est développé au chapitre 39,
mais l’interprétation peut trouver sa place ici : « Et ils étendirent des lames d’or, et on les coupa par filets



pour les brocher parmi le bleu, et parmi la pourpre, et parmi l’écarlate, et parmi le fin coton, en ouvrage
d’art »  (39:3).  Nous  avons  déjà  fait  remarquer  que  « le  bleu,  la  pourpre,  l’écarlate  et  le  fin  coton »
représentent les différents caractères de l’humanité de Christ, et que l’or représente sa nature divine. Les
filets d’or étaient brochés d’une manière exquise parmi les autres matériaux, de façon à être inséparablement
unis à ces derniers, et à en être néanmoins parfaitement distincts. L’application de cette image frappante au
caractère  du  Seigneur  Jésus,  est  pleine  d’intérêt.  Dans  différentes  scènes  présentées  dans  les  récits  de
l’Évangile, il est facile de discerner, à la fois, le caractère distinct et la mystérieuse union de l’humanité et de
la divinité.

Considérez, par exemple, Christ sur la mer de Galilée. Il était au milieu de la tempête, « dormant sur un
oreiller » (Marc 4:38), précieuse manifestation de son humanité ! Mais un moment après, il apparaît dans
toute la grandeur et la majesté de la divinité ; et comme gouverneur suprême de l’univers, il tance le vent et
impose silence à la  mer.  Il  n’y a  ici  ni  effort,  ni  précipitation,  ni  préparation préalable.  Le repos dans
l’humanité n’est pas plus naturel que l’activité dans la nature divine. Christ est aussi complètement dans son
élément dans l’une que dans l’autre. — Voyez-le encore, quand les receveurs des drachmes s’adressent à
Pierre. Comme le Dieu fort, souverain, « possesseur des cieux et de la terre », il pose sa main sur les trésors
de l’océan, et il dit : « Ils sont à moi » (Ps. 50:12 ; 24:1 ; Job 41:2) ; et après avoir déclaré que c’est à lui
qu’appartient  la  mer,  car  lui-même l’a  faite  (Ps.  95:5),  il  change de langage,  et  manifestant  sa  parfaite
humanité, il s’associe à son pauvre serviteur par ces paroles touchantes : « Prends-le et donne-le leur pour
moi et pour toi » (Matt. 17:27). Paroles pleines de grâce, ici surtout, devant le miracle qui manifestait, d’une
manière si  complète, la divinité de celui qui s’associait  ainsi,  dans une condescendance infinie, avec un
pauvre faible ver de terre.  — Puis  encore,  au tombeau de Lazare (Jean 11),  il  frémit  et  pleure  ;  et  ces
frémissements, ces larmes proviennent des profondeurs d’une humanité parfaite, de ce cœur humain parfait
qui sentait, comme nul autre cœur ne pouvait sentir, ce que c’est que de se trouver au milieu d’une scène où
le péché a produit d’aussi terribles fruits. Mais alors, comme la Résurrection et la Vie, comme Celui qui
tenait dans sa main toute-puissante « les clefs de la mort et du hadès » (Apoc. 1:18), il s’écrie : « Lazare, sors
dehors ! » et la mort et le sépulcre, à la voix de Jésus, ouvrent leurs portes et laissent sortir leur captif.

D’autres scènes de l’Évangile se présenteront à l’esprit du lecteur, comme illustrations de cette union des
filets  d’or avec « le bleu,  la pourpre,  l’écarlate et le fin coton retors »,  c’est-à-dire de cette union de la
divinité avec l’humanité dans la Personne mystérieuse du Fils de Dieu. Il n’y a rien de nouveau dans cette
pensée, souvent signalée par ceux qui ont étudié avec quelque soin les écrits de l’Ancien Testament. Elle est
toujours profitable, toutefois, pour nos âmes, quand elles sont tournées vers le Seigneur Jésus comme vers
Celui qui  est  véritablement Dieu et véritablement homme. Le Saint  Esprit  a uni  ensemble la divinité et
l’humanité par un « ouvrage d’art », et les présente à l’esprit renouvelé du croyant pour qu’il en jouisse et
qu’il les admire.

Avant de quitter cette partie du livre, examinons un peu le chapitre 29. Nous avons déjà fait remarquer
qu’Aaron et ses fils représentent Christ et l’Église ; mais ici Dieu donne à Aaron la préséance : « Et tu feras
approcher Aaron et ses fils à l’entrée de la tente d’assignation, et tu les laveras avec de l’eau » (vers. 4). Le
lavage d’eau faisait  qu’Aaron devenait,  typiquement,  ce  que Christ  est  par  lui-même,  c’est-à-dire  saint.
L’Église est sainte en vertu de son union avec Christ dans une vie de résurrection  ; Christ est la définition
parfaite de ce qu’elle est devant Dieu. L’acte cérémoniel de laver avec de l’eau figure l’action de la parole de
Dieu (voyez Éph. 5:26). « Je me sanctifie moi-même pour eux, dit Christ, afin qu’eux aussi soient sanctifiés
par la vérité » (Jean 17:19). Il se sanctifie lui-même pour Dieu dans la puissance d’une obéissance parfaite,
étant, comme homme, conduit et dirigé en toutes choses, par la parole de Dieu, par l’Esprit éternel  ; afin que
ceux qui lui appartiennent fussent entièrement sanctifiés par la puissance morale de la vérité.

« Et tu prendras l’huile de l’onction, et tu la répandras sur sa tête, et tu l’oindras » (vers. 7). Ici il s’agit
du Saint Esprit ; mais il faut remarquer qu’Aaron fut oint avant que le sang fût répandu, parce qu’il nous est
présenté comme le type de Christ qui, en vertu de ce qu’il était dans sa propre personne, fut oint du Saint
Esprit longtemps avant que l’œuvre de la croix fût accomplie. D’un autre côté, les fils d’Aaron ne furent
oints qu’après que le sang eut été répandu. « Et tu égorgeras le bélier, et tu prendras de son sang, et tu le
mettras sur le lobe de l’oreille droite d’Aaron, et sur le lobe de l’oreille droite de ses fils, et sur le pouce de
leur  main droite,  et  sur  le  gros  orteil  de  leur  pied droit ;  et  tu  feras  aspersion du sang sur  l’autel  tout
autour (*). Et tu prendras du sang qui sera sur l’autel, et de l’huile de l’onction, et tu en feras aspersion sur
Aaron et sur ses vêtements, et sur ses fils et sur les vêtements de ses fils avec lui  : et il sera saint, lui et ses



vêtements, et ses fils et les vêtements de ses fils avec lui » (vers. 20, 21). Pour ce qui concerne l’Église, le
sang de la croix est le fondement de toute bénédiction. L’Église ne pouvait pas recevoir l’onction du Saint
Esprit, avant que son Chef ressuscité ne fût monté au ciel, et n’eût déposé sur le trône de la Majesté le
témoignage du sacrifice qu’il avait accompli. « Ce Jésus, Dieu l’a ressuscité, ce dont nous, nous sommes tous
témoins. Ayant donc été exalté par la droite de Dieu, et ayant reçu de la part du Père l’Esprit Saint promis, il
a répandu ce que vous voyez et entendez » (Actes 2:32, 33 ; comp. Jean 7:39 ; Actes 19:1-6). Depuis les
jours d’Abel jusqu’à maintenant, il y a eu des âmes régénérées par le Saint Esprit, des âmes qui ont subi son
influence, sur lesquelles il a agi, et qu’il a qualifiées pour le service ; mais l’Église ne pouvait pas être ointe
du Saint  Esprit,  avant  que son Seigneur  victorieux ne fût  entré  au ciel  et  qu’il  n’eût  reçu pour  elle  la
promesse du Père. Cette doctrine est enseignée de la manière la plus directe et la plus absolue dans tout le
Nouveau Testament ; et elle était préfigurée déjà, dans toute son intégrité, dans le type que nous méditons,
par le fait que, bien qu’Aaron fût oint avant que le sang ne fût répandu, ses fils néanmoins ne le furent et ne
pouvaient l’être qu’après (vers. 7, 21).

(*) L’oreille, la main et le pied sont tous consacrés à Dieu, dans la puissance de l’expiation accomplie, et
par l’énergie du Saint Esprit.

Mais l’ordre suivi ici pour l’onction nous apprend autre chose encore que ce qui concerne l’œuvre de
l’Esprit et la position de l’Église. La prééminence personnelle du Fils nous y est aussi présentée. «  Tu as
aimé la justice, et tu as haï la méchanceté ; c’est pourquoi Dieu, ton Dieu, t’a oint d’une huile de joie au-
dessus de tes compagnons » (Ps. 45:7 ; Héb. 1:9). Il faut que les enfants de Dieu maintiennent toujours cette
vérité dans leurs convictions et  leur expérience.  La grâce de Dieu,  il  est vrai,  est manifestée par le fait
merveilleux, que des pécheurs coupables et dignes de l’enfer se sont trouvés être appelés les « compagnons »
du Fils de Dieu ; mais n’oublions jamais l’expression « au-dessus ». Quelque étroite que soit l’union, et elle
est aussi étroite que les conseils éternels de la grâce pouvaient la rendre, il faut néanmoins qu’en toutes
choses, Christ tienne la première place (Col. 1:18). Il ne pourrait en être autrement. Il est Chef sur toutes
choses, Chef de l’Église, Chef de la création, Chef des anges, Seigneur de l’univers. Il n’est pas un seul des
astres qui se meuvent dans l’espace, qui ne lui appartienne, et dont il ne dirige les mouvements ; pas un seul
des vermisseaux qui rampent sur la terre, qui ne soit sous son œil toujours ouvert. Il est « Dieu sur toutes
choses » (Rom. 9:5) ; « le premier-né d’entre les morts » et « de toute la création » (Col. 1:15, 18 ; Apoc.
1:5) ; « le commencement de la création de Dieu » (Apoc. 3:14). « Toute famille dans les cieux et sur la
terre » (Éph. 3:15) doit se ranger sous lui. Toute âme spirituelle reconnaît cette vérité avec gratitude ; bien
plus, l’énonciation seule de ces choses fait tressaillir le cœur du chrétien. Tous ceux qui sont conduits par
l’Esprit se réjouiront à chaque nouveau développement des gloires personnelles du Fils  ; de même qu’ils ne
pourront supporter quoi que ce soit qui porte atteinte à ces gloires. Quand l’Église sera élevée dans les plus
hautes régions de la gloire, sa joie sera de se prosterner aux pieds de Celui qui s’abaissa pour l’élever jusqu’à
l’unir avec lui-même, en vertu du sacrifice qu’il a accompli et qui, ayant pleinement répondu à toutes les
exigences de la justice de Dieu, peut satisfaire toutes les affections divines, en unissant son Église avec lui-
même d’une manière inséparable, comme juste objet de l’amour du Père, et dans sa gloire éternelle d’homme
ressuscité. « Il n’a pas honte de les appeler frères » (Héb. 2:11).

1.23 - Chapitre 30
La sacrificature étant instituée, comme nous l’avons vu dans les deux chapitres précédents, nous passons

à ce qui est relatif au culte et à la communion sacerdotale. L’ordre de l’enseignement est remarquable et
instructif, et de plus, il correspond exactement avec l’ordre qui existe dans l’expérience du croyant. À l’autel
d’airain, le croyant voit ses péchés réduits en cendres ; ensuite il se voit uni à Celui qui, personnellement pur
et sans tache, tellement qu’il a pu être oint sans du sang, nous a néanmoins associés avec lui-même, dans sa
vie, sa justice et sa faveur auprès de Dieu ; et finalement, il voit, dans l’autel d’or, la valeur de Christ, comme
étant la substance dont les affections divines se nourrissent.

Il en est toujours ainsi : il faut qu’il y ait un autel d’airain et un sacrificateur, avant qu’il puisse y avoir un
autel d’or et de l’encens. Beaucoup d’enfants de Dieu n’ont jamais dépassé l’autel d’airain ; jamais ils ne
sont  encore  entrés,  en  esprit,  dans  la  puissance  et  la  réalité  du  vrai  culte  des  sacrificateurs.  Ils  ne  se
réjouissent pas dans le parfait sentiment et la divine intelligence du pardon et de la justice : ils ne sont jamais
parvenus  à  l’autel  d’or.  Ils espèrent y  arriver  quand  ils  mourront,  tandis  que  c’est  leur  privilège  d’y
être maintenant. L’œuvre de la croix a ôté tout ce qui pouvait leur fermer le chemin, pour rendre à Dieu un
culte libre et intelligent. La position actuelle de tous les vrais croyants est à l’autel d’or du parfum.



La présence devant cet autel offre, en figure, une position de grande bénédiction. C’est là qu’on jouit de
la réalité et de l’efficacité de l’intercession de Christ. Nous en avons fini avec le  moi et avec tout ce qui y
tient, pour autant qu’on en attendait quelque bien ; nous sommes appelés à nous occuper de ce que Christ est
devant Dieu. Nous ne trouverons dans le moi que de la souillure ; toute manifestation du moi souille ; le moi
a été condamné et mis de côté dans le jugement de Dieu, et il n’en reste et ne pouvait en rester aucun atome
dans l’encens pur  et  le  feu pur,  sur  l’autel  d’or  pur.  « Le sang de Jésus » nous a donné accès  dans le
sanctuaire, sanctuaire du service et du culte des sacrificateurs, dans lequel il n’y a pas trace de péché. Nous y
voyons la table pure, le chandelier pur et l’autel pur ; mais il n’y a rien qui rappelle le moi et sa misère. S’il
était possible que le moi, en quelque manière que ce soit, s’y présentât à notre vue, ce ne pourrait être que
pour entraver notre culte, gâter notre nourriture de sacrificateurs, et obscurcir notre lumière. La nature n’a
point de place dans le sanctuaire de Dieu ; elle a été, avec tout ce qui se rattache à elle, consumée et réduite
en cendres ; et maintenant nos âmes sont appelées à jouir de la bonne odeur de Christ, montant comme un
parfum agréable  devant  Dieu ;  c’est  en  cela  que  Dieu  prend  plaisir.  Tout  ce  qui  présente  Christ  dans
l’excellence de sa personne, est bon et agréable à Dieu. La plus faible manifestation de Christ dans la vie ou
le culte d’un saint, est un parfum de bonne odeur, auquel Dieu prend plaisir.

Trop souvent, hélas ! nous avons à nous occuper de nos manquements et de nos infirmités. Si jamais nous
permettons au péché qui demeure en nous, d’avoir son cours, nous avons affaire avec Dieu à ce sujet, car
Dieu ne peut  tolérer  le mal.  Il  peut  le pardonner et  nous en purifier  ;  il  peut  restaurer nos âmes par le
ministère  de notre  grand et  miséricordieux Souverain Sacrificateur,  mais  il  ne  peut  s’associer  à  aucune
pensée coupable. Une pensée légère, une pensée folle, non moins qu’une convoitise ou une pensée impure,
suffit complètement pour troubler notre communion et interrompre notre culte. Dès qu’une semblable pensée
s’élève en nous, il faut qu’elle soit confessée et jugée avant que nous puissions jouir de nouveau des joies
saintes du sanctuaire. Un cœur dans lequel la convoitise agit, ne jouit pas de ce qui occupe dans le sanctuaire.
Quand nous sommes dans notre vraie condition de sacrificateurs, la nature est comme si elle n’existait pas, et
nous pouvons nous nourrir de Christ ; nous pouvons goûter le bonheur divin d’être délivrés de nous-mêmes
et entièrement absorbés par Christ.

Tout cela ne peut être produit que par la puissance de l’Esprit. Il est superflu de chercher à exciter les
sentiments naturels de dévotion par les différents moyens qui sont au service des systèmes et des religions
des hommes ; il faut du feu pur aussi bien que de l’encens pur. Les efforts que l’on fait pour rendre culte à
Dieu,  au moyen des facultés non sanctifiées de la nature,  rentrent  dans la catégorie du « feu étranger »
(comp. Lév. 10:1 avec 16:12). Dieu est l’objet du culte, Christ en est le fondement et la substance, et le Saint
Esprit en est la puissance.

Ainsi comme, à proprement parler, l’autel d’airain nous présente Christ dans la valeur de son sacrifice,
l’autel d’or nous présente Christ dans la valeur de son intercession. Ce double fait fera mieux comprendre au
lecteur pourquoi la sacrificature est introduite (dans les chapitres 28 et 29) entre les deux autels.  Il y a,
naturellement, une relation intime entre ces deux autels, puisque l’intercession de Christ est fondée sur son
sacrifice. « Et Aaron fera propitiation pour les cornes de l’autel une fois l’an ; il fera propitiation pour l’autel
une fois l’an, en vos générations, avec le sang du sacrifice de péché des propitiations. C’est une chose très
sainte à l’Éternel » (vers. 10). Tout repose sur le fondement immuable du sang répandu. « Presque toutes
choses sont purifiées par du sang, selon la loi ; et, sans effusion de sang, il n’y a pas de rémission. Il était
donc nécessaire que les images des choses qui sont dans les cieux fussent purifiées par de telles choses, mais
que les choses célestes elles-mêmes le fussent par de meilleurs sacrifices que ceux-là. Car le Christ n’est pas
entré dans les lieux saints faits de main, copies des vrais, mais dans le ciel même, afin de paraître maintenant
pour nous devant la face de Dieu » (Héb. 9:22-24).

Dans les versets 11 à 16, il est question de l’argent des propitiations pour l’assemblée. Tout Israélite
devait  payer un « demi-sicle ».  « Le riche n’augmentera pas et le pauvre ne diminuera pas le demi-sicle
lorsque vous donnerez l’offrande de l’Éternel pour faire propitiation pour vos âmes ». Tous sont placés sur le
même niveau pour ce qui regarde la propitiation. Il peut y avoir une immense différence dans la mesure de
connaissance,  d’expérience,  de  capacité,  de  progrès,  de  zèle,  de  dévouement,  mais  le  fondement  de
propitiation est le même pour tous. Le grand apôtre des gentils et le plus faible des agneaux du troupeau de
Christ sont sur le même niveau, pour ce qui concerne la propitiation. C’est une vérité bien simple et bien
réjouissante que celle-là. Tous peuvent n’être pas également dévoués et ne pas abonder également en fruits  ;
mais c’est « le sang précieux de Christ » (1 Pierre 1:19) et non le dévouement ou l’abondance des fruits, qui



est  le fondement  solide et  éternel  du repos du croyant.  Plus  nous serons pénétrés  de la  vérité  et  de  la
puissance de ces choses, plus aussi nous porterons de fruits.

Dans le dernier chapitre du Lévitique, nous trouvons une autre espèce d’évaluation. Quand quelqu’un
mettait  à  part  quoi  que ce fût  par un vœu, Moïse faisait  l’estimation de l’individu d’après son âge.  En
d’autres termes, quand quelqu’un osait mettre en avant sa capacité, Moïse, comme représentant des  droits de
Dieu, l’estimait « selon le sicle du sanctuaire ». S’il était « plus pauvre » que ne l’estimait Moïse, il fallait
qu’il se tînt « devant le sacrificateur » (vers. 8), représentant de la grâce de Dieu, qui devait l’estimer « à
raison de ce que peut atteindre la main de celui qui a fait le vœu ».

Béni soit Dieu, nous savons qu’il a été fait droit à toutes ses justes exigences, et que tous nos vœux ont
été accomplis par Christ, qui était à la fois le représentant des droits de Dieu et celui qui révélait sa grâce, qui
accomplit  l’œuvre de l’expiation sur  la croix,  et  qui  est  maintenant  à  la droite  de Dieu.  Il  y a dans la
connaissance de ces choses un doux repos pour le cœur et pour la conscience. L’expiation est la première
chose que nous saisissons, et jamais nous ne la perdrons de vue. Quelque étendue que soit la portée de notre
intelligence, quelque riche que soit notre fonds d’expérience, quelque élevé que soit le ton de notre piété,
nous devrons toujours en revenir à la simple, divine, inaltérable doctrine du sang, dans tous les temps. Les
serviteurs de Christ les mieux doués et les plus expérimentés sont toujours revenus avec joie à « cette source
unique de délices », à laquelle leurs esprits altérés ont bu, lorsqu’ils ont commencé à connaître le Seigneur ;
et le cantique éternel de l’Église dans la gloire sera : « À Celui qui nous aime, et qui nous a lavés de nos
péchés dans son sang » (Apoc. 1:5). Les parvis du ciel retentiront à jamais de la glorieuse doctrine du sang
de propitiation.

Dans les versets 17 à 21, nous avons « la cuve d’airain et son soubassement », le bassin de la purification
et son soubassement (chap. 30:28 ; 38:8 ; 40:11). Les sacrificateurs se lavaient les mains et les pieds dans
cette  cuve,  maintenant  ainsi  cette  pureté  essentielle  à  l’exercice  des  fonctions  sacerdotales.  Ce  n’était
nullement là une nouvelle application du sang, mais simplement un acte par lequel ils étaient maintenus dans
un état propre au service sacerdotal  et  au culte.  « Quand ils entreront  dans la tente d’assignation,  ils se
laveront avec de l’eau, afin qu’ils ne meurent pas, ou quand ils s’approcheront de l’autel pour faire le service,
pour faire fumer le sacrifice fait par feu à l’Éternel. Ils laveront leurs mains et leurs pieds, afin qu’ils ne
meurent pas » (v. 20).

Il ne peut y avoir de véritable communion avec Dieu, qu’autant que la sainteté personnelle est maintenue
avec soin. « Si nous disons que nous avons communion avec lui, et que nous marchions dans les ténèbres,
nous mentons et nous ne pratiquons pas la vérité » (1 Jean 1:6). Cette sainteté personnelle dans la marche ne
peut découler que de l’action de la parole de Dieu sur nos œuvres et sur nos voies. «  Par la parole de tes
lèvres, je me suis gardé des voies de l’homme violent » (Ps. 17:4). Nos manquements continuels, dans notre
service de sacrificateurs, tiennent beaucoup à ce que nous négligeons de faire un usage convenable de la
« cuve d’airain ».  Si nos voies ne sont pas soumises à l’action purifiante de la parole de Dieu ;  si  nous
persévérons  dans  la  poursuite,  ou  dans  la  pratique  de  ce  qui,  d’après  le  témoignage  de  notre  propre
conscience, n’est pas en accord avec cette Parole, notre caractère de sacrificateurs manquera certainement de
puissance. La persévérance délibérée dans le mal et le vrai culte sacerdotal sont tout à fait incompatibles.
« Sanctifie-les par la vérité, ta parole est la vérité » (Jean 17:17). Si nous avons sur nous quelque souillure,
nous ne pouvons pas jouir  de la présence de Dieu :  « Toutes choses,  étant  reprises par la lumière,  sont
manifestées ; car ce qui manifeste tout, c’est la lumière ». Mais quand, par la grâce, nous savons purifier nos
voies, en y prenant garde selon la parole de Dieu, nous sommes alors moralement en état de jouir de la
présence divine.

Le lecteur verra quel vaste champ de vérité pratique s’ouvre ici devant lui, et dans quelle large mesure la
doctrine de la « cuve d’airain » est présentée dans le Nouveau Testament. Ah ! que ceux qui ont le privilège
d’entrer dans les parvis du sanctuaire, en vêtements sacerdotaux, et de s’approcher de l’autel de Dieu pour
exercer la sacrificature, maintiennent leurs mains et leurs pieds nets par l’usage de la vraie « cuve d’airain ».

Il peut être intéressant de remarquer que la cuve, avec son soubassement, était faite «  des miroirs des
femmes qui s’attroupaient à l’entrée de la tente d’assignation » (chap. 38:8). Ce fait est très significatif. Nous
sommes toujours enclins à faire comme « un homme qui considère sa face naturelle dans un miroir ; car il
s’est considéré lui-même et s’en est allé, et aussitôt il a oublié quel il était  ». Le miroir de la nature ne peut
jamais nous donner une idée claire et permanente de notre condition véritable. « Mais celui qui aura regardé



de près dans la loi parfaite, celle de la liberté, et qui aura persévéré, n’étant pas un auditeur oublieux, mais un
faiseur d’œuvre, celui-là sera bienheureux dans son faire » (Jac. 1:23, 25). L’homme qui a constamment
recours à la parole de Dieu, et qui la laisse parler à son cœur et à sa conscience, sera maintenu dans la sainte
activité de la vie divine.

L’efficacité du service sacerdotal de Christ se lie intimement à l’action pénétrante et purifiante de la
parole de Dieu. « Car la parole de Dieu est vivante et opérante, et plus pénétrante qu’aucune épée à deux
tranchants, et  atteignant  jusqu’à la division de l’âme et de l’esprit,  des jointures et des moelles  ;  et  elle
discerne les pensées et les intentions du cœur. Et il n’y a aucune créature qui soit cachée devant lui, mais
toutes choses sont nues et découvertes aux yeux de celui à qui nous avons affaire  ». Puis l’apôtre inspiré
ajoute immédiatement : « Ayant donc un grand Souverain Sacrificateur qui a traversé les cieux, Jésus, le Fils
de Dieu,  tenons ferme notre  confession :  car  nous n’avons pas un souverain sacrificateur  qui  ne puisse
sympathiser à nos infirmités, mais nous en avons un qui a été tenté en toutes choses comme nous, à part le
péché. Approchons-nous donc avec confiance du trône de la grâce, afin que nous recevions miséricorde et
que nous trouvions grâce pour avoir du secours au moment opportun » (Héb. 4:12-16).

Plus  nous  sentirons  vivement  l’épée  de  la  parole  de  Dieu,  plus  nous  apprécierons  le  ministère  de
miséricorde  et  de  grâce  de  notre  Souverain  Sacrificateur.  Ces  deux choses  vont  ensemble.  Ce  sont  les
compagnons  inséparables  du  sentier  du  chrétien.  Le  grand  Souverain  Sacrificateur  sympathise  avec  les
infirmités  que  la  Parole  découvre et  expose :  il  est  « un Souverain Sacrificateur fidèle », aussi  bien que
« miséricordieux ». Ainsi ce n’est qu’autant que je fais usage de la cuve, que je puis m’approcher de l’autel.
Le culte doit toujours être offert dans la puissance de la sainteté. Il faut que nous perdions de vue la nature,
telle qu’elle est  reflétée dans un miroir,  et  que nous soyons entièrement occupés de Christ,  tel  qu’il  est
présenté dans la Parole : ainsi seulement « les mains et les pieds », — les œuvres et les voies, — seront nets,
selon la purification du sanctuaire.

Dans  les  versets  22  à  33,  il  est  question  de  « l’onction  sainte »,  avec  laquelle  les  sacrificateurs,  le
tabernacle et tous ses ustensiles, étaient oints. Cette onction est un type des grâces variées du Saint Esprit,
qui toutes se trouvaient en Christ dans leur divine plénitude. « Tous tes vêtements sont myrrhe, aloès, et
casse, quand tu sors des palais d’ivoire d’où ils t’ont réjoui » (Ps. 45:8). Dieu a oint d’esprit et de puissance
Jésus de Nazareth (Act. 10:38). Toutes les grâces du Saint Esprit, dans leur parfum de bonne odeur parfaite,
se concentraient en Christ, et c’est de lui seul qu’elles peuvent découler. Quant à son humanité, il fut conçu
du Saint Esprit, et avant que d’entrer dans son ministère public, il fut oint du Saint Esprit  ; puis finalement,
quand il eut pris place dans les hauts cieux, il répandit sur son assemblée, qui est son corps, les dons précieux
du Saint Esprit, en témoignage d’une rédemption accomplie (voyez Matt. 1:20 ; 3:16, 17 ; Luc 4:18, 19 ;
Actes 2:33 ; 10:44, 45 ; Éph. 4:8-13).

C’est comme associés avec ce Christ à jamais béni et glorifié, que les croyants sont participants des dons
et des grâces du Saint Esprit ; et de plus, ce n’est que dans une vie de communion habituelle avec Christ,
qu’ils peuvent jouir de ces grâces et de ces dons, et qu’ils peuvent en répandre la bonne odeur autour d’eux.
L’homme irrégénéré ne connaît pas ces choses. « On n’en versera pas sur la chair de l’homme » (vers. 32).
Les grâces du Saint Esprit ne peuvent jamais s’allier avec la chair de l’homme, car le Saint Esprit ne peut
reconnaître la nature déchue. Aucun des fruits de l’Esprit n’a jamais été produit sur le sol stérile de cette
nature. « Il vous faut être nés de nouveau ! » (Jean 3:7). Il n’y a que le nouvel homme, cet homme qui fait
partie de la « nouvelle création », qui puisse connaître quelque chose des fruits de l’Esprit. Il est inutile de
chercher à imiter ces fruits et ces grâces. Les plus beaux fruits que le sol de la nature ait jamais produits, les
traits les plus aimables qu’elle puisse montrer ne peuvent en aucune manière être reconnus dans le sanctuaire
de Dieu : « On n’en versera pas sur la chair de l’homme, et vous n’en ferez point de semblable dans ses
proportions : elle est sainte, elle vous sera sainte. Quiconque en composera de semblable, et en mettra sur un
étranger, sera retranché de ses peuples ». Dieu ne veut pas de contrefaçon de l’œuvre de l’Esprit ; tout doit
être de l’Esprit, entièrement, réellement de l’Esprit. En outre ce qui est de l’Esprit ne doit pas être attribué à
l’homme. « Or l’homme animal ne reçoit pas les choses qui sont de l’Esprit de Dieu, car elles lui sont folie ;
et il ne peut les connaître, parce qu’elles se discernent spirituellement » (1 Cor. 2:14).

Il y a une bien belle allusion à cette « onction sainte » dans l’un des cantiques des degrés : « Voici, qu’il
est bon et qu’il est agréable que des frères habitent unis ensemble ! C’est comme l’huile précieuse répandue
sur la tête, qui descendait sur la barbe, la barbe d’Aaron, qui descendait sur le bord de ses vêtements » (Ps.



133:1, 2). Puisse mon lecteur éprouver la puissance de cette onction, et connaître ce que c’est que d’avoir
« l’onction de la part du Saint » (1 Jean 2:20), et d’être « scellé du Saint Esprit de la promesse » (Éph. 1:13).

Enfin, le dernier paragraphe de ce chapitre, si riche en enseignements, nous présente « l’encens composé,
salé, pur et saint ». Cet encens précieux et sans égal représente les perfections illimitées et illimitables de
Christ.  Dieu  n’avait  pas  prescrit  de  quantité  spéciale  pour  chacun des  ingrédients  qui  entraient  dans  la
composition du parfum,  parce que les  grâces qui  sont  en Christ,  les beautés  et  les perfections  qui  sont
concentrées dans son adorable personne, n’ont pas de limites. La pensée de Dieu seule peut mesurer les
perfections  infinies  de  Celui  en  qui  habite  toute  la  plénitude  de  la  Déité ;  et  pendant  tout  le  cours  de
l’éternité, ces glorieuses perfections continueront à se manifester, à la vue des saints et des anges prosternés.
De temps en temps, à mesure que des rayons nouveaux de lumière s’échapperont de ce soleil central de la
gloire divine, les parvis célestes en haut, et les vastes champs de la création en bas, retentiront de puissants
alléluias, à la gloire de Celui qui était, qui est, et qui sera l’objet de la louange de toute intelligence créée.

Non seulement Dieu n’avait pas fixé de quantité déterminée pour les ingrédients de l’encens, mais il avait
dit encore : « de tout à poids égal ». Chaque caractère d’excellence morale trouvait en Christ sa vraie place,
et sa juste proportion. Aucune qualité n’en déplaçait une autre, ou ne lui portait atteinte ; tout était « salé, pur
et saint », et répandait un parfum de si bonne odeur que Dieu seul pouvait l’apprécier.

« Et tu en pileras très fin, et tu en mettras sur le devant du témoignage dans la tente d’assignation, où je
me rencontrerai  avec toi :  ce vous sera une chose très sainte » (vers.  36).  Il  y a une profondeur et  une
puissance extraordinaire dans cette expression : « très fin ». Elle nous apprend que chaque petit mouvement
dans la vie de Christ, chacune des moindres circonstances, chaque acte, chaque mot, chaque regard, chaque
trait répand un parfum produit par une proportion égale, « un poids égal » de toutes les grâces divines qui
constituent  son caractère.  Plus le parfum était  pilé menu,  plus sa composition exquise et  précieuse était
manifestée.

« Et quant à l’encens que tu feras, vous n’en ferez point pour vous selon les mêmes proportions  ; il sera,
pour toi, saint, consacré à l’Éternel. Quiconque en fera de semblable pour le flairer, sera retranché de ses
peuples »  (vers.  37,  38).  Ce  parfum odoriférant  était  exclusivement  destiné  à  l’Éternel ;  sa  place  était
« devant le témoignage ». Il y a en Jésus quelque chose que Dieu seul peut apprécier. Tout cœur croyant peut,
il est vrai, s’approcher de sa personne incomparable, et plus que satisfaire ses désirs les plus profonds et les
plus ardents ; toutefois, au-delà de tout ce que les rachetés de Dieu sont et seront capables de saisir, de tout
ce que les anges auront pu contempler des gloires insondables de l’homme Christ Jésus, il y aura quelque
chose en lui  que Dieu seul  peut  sonder,  et  dont  lui  seul  peut  jouir  (comp.  Matt.  11:27).  Aucun regard
d’homme ou d’ange ne pourra jamais discerner tout ce que renfermait ce saint parfum « pilé très fin », qui ne
trouve que dans le ciel un lieu convenable pour y exhaler toute sa divine excellence.

Nous  voici  parvenus,  dans  notre  rapide  esquisse,  à  la  fin  d’une  division  bien  marquée  du  livre  de
l’Exode. Nous avons commencé par « l’arche du témoignage », pour venir jusqu’à « l’autel d’airain », puis
nous sommes revenus, de « l’autel d’airain » à « l’onction sainte » : — quel chemin que celui-là, pourvu
qu’il soit parcouru, non à la lueur fausse et incertaine de l’imagination humaine, mais à la lumière infaillible
de la lampe du Saint Esprit. On ne marche pas seulement au milieu des ombres d’une dispensation qui n’est
plus, mais au milieu des gloires personnelles et des perfections du Fils, qui sont représentées dans ces choses.
Si le lecteur a ainsi parcouru ce livre, ses affections auront été puissamment attirées vers Christ  ; il aura une
intelligence plus  élevée de sa  gloire,  de  sa beauté,  de son excellence et  de  sa  capacité  pour  guérir  une
conscience  blessée  et  pour  satisfaire  les  désirs  d’un  cœur  altéré ;  ses  yeux  et  ses  oreilles  seront  plus
complètement fermés à tous les attraits, à toutes les prétentions et les promesses de la terre ; en un mot, il
sera prêt à prononcer un amen plus fervent aux paroles de l’apôtre, quand il dit : « Si quelqu’un n’aime pas
le Seigneur Jésus Christ, qu’il soit anathème ! Maranatha » (1 Cor. 16:22) (Note C).

https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#_Note_C._Page_343.


1.24 - Chapitre 31
Ce court chapitre s’ouvre par le récit de l’appel divin de Betsaleël et d’Oholiab, divinement qualifiés

pour exécuter l’ouvrage du tabernacle d’assignation. « L’Éternel parla à Moïse, disant : Regarde, j’ai appelé
par nom Betsaleël, fils d’Uri, fils de Hur, de la tribu de Juda ; et je l’ai rempli de l’esprit de Dieu, en sagesse,
et  en  intelligence,  et  en  connaissance,  et  pour  toutes  sortes  d’ouvrages… Et  voici, j’ai  donné avec  lui
Oholiab,  fils  d’Akhisamac,  de  la  tribu  de  Dan ;  et j’ai  mis de  la  sagesse  dans  le  cœur  de  tout  homme
intelligent, afin qu’ils fassent tout ce que je t’ai commandé » (vers. 1-6). Que ce soit pour « l’ouvrage du
tabernacle » fait de main, ou pour « l’œuvre du service » maintenant (Éph. 4:12), il faut que ceux qui sont
employés soient divinement choisis,  divinement appelés, divinement qualifiés,  divinement établis,  et tout
doit être fait selon le commandement de Dieu. Il n’était pas au pouvoir de l’homme de choisir, d’appeler, de
qualifier ou d’établir des ouvriers pour faire l’ouvrage du tabernacle, et il en est de même pour l’œuvre du
service ou ministère. Tout cela doit venir entièrement de Dieu. On peut courir de son propre chef ou être
envoyé par des collègues ; mais souvenons-nous que tous ceux qui courent,  sans être envoyés par Dieu,
seront, un jour ou l’autre, couverts de honte et de confusion. Telle est la simple et salutaire doctrine qui nous
est suggérée par ces paroles : « J’ai appelé, j’ai rempli, j’ai donné, j’ai mis, j’ai commandé ». Les paroles de
Jean-Baptiste : « Un homme ne peut rien recevoir à moins qu’il ne lui soit donné du ciel » (Jean 3:27), seront
toujours  vraies.  L’homme  n’a  donc  pas  de  quoi  se  vanter,  et  doit  tout  aussi  peu  être  jaloux  de  ses
compagnons.

On peut tirer une leçon utile de la comparaison de ce chapitre avec Genèse 4. « Tubal-Caïn fut forgeur de
tous les outils d’airain et de fer » (vers. 22). Les descendants de Caïn étaient doués d’intelligence profane,
pour  faire,  d’une  terre  maudite  et  pleine de  souffrances,  un lieu  agréable  loin  de  la  présence de Dieu.
Betsaleël et Oholiab, au contraire, étaient doués d’intelligence divine, pour embellir un sanctuaire qui devait
être sanctifié et béni par la présence et la gloire du Dieu d’Israël.

Lecteur, je voudrais vous demander d’adresser à votre conscience cette question solennelle : « Est-ce que
je consacre ce que je puis posséder d’intelligence ou d’énergie aux intérêts de l’Église, qui est la demeure de
Dieu, ou à l’embellissement d’un monde impie sans Christ ? » Ne dites pas dans votre cœur : « Je ne suis ni
divinement appelé, ni divinement qualifié pour l’œuvre du ministère ». Souvenez-vous que, bien que tout
Israël ne fût pas composé de Betsaleëls et de Oholiabs,  tous pouvaient servir  néanmoins les intérêts du
sanctuaire. Il y avait pour tous une place, et maintenant aussi chacun a une place à occuper, un ministère à
remplir, une responsabilité dont il doit s’acquitter ; et vous et moi, nous travaillons dans ce moment, ou pour
les intérêts de la maison de Dieu, du corps de Christ, de l’Église ; ou pour favoriser les plans impies d’un
monde encore entaché du sang de Christ et du sang de tous les saints martyrs. Méditons profondément ces
choses devant le grand scrutateur des cœurs, dans la présence duquel nous nous trouvons, que nul ne peut
tromper et duquel tous sont connus.

Ce chapitre se termine par une allusion à l’institution du sabbat. Il est fait mention du sabbat au chapitre
16 en rapport avec la manne ; puis il est clairement et expressément ordonné dans le chapitre 20, alors que le
peuple fut  formellement  placé sous la  loi ;  et  ici  nous le  retrouvons en rapport  avec l’établissement  du
tabernacle. Toutes les fois que le peuple d’Israël est présenté dans une position spéciale quelconque, ou qu’il
est reconnu comme peuple placé sous une responsabilité spéciale, nous retrouvons le sabbat. Considérons
attentivement et le jour, et la manière dont le sabbat devait être observé, ainsi que le but dans lequel il fut
institué  en  Israël.  « Et  vous  garderez  le  sabbat,  car  il  vous  sera  saint :  celui  qui  le  profanera  sera
certainement mis à mort, car quiconque fera une œuvre en ce jour-là, … cette âme sera retranchée du milieu
de ses peuples. Pendant six jours le travail  se fera, et  le septième jour est  le sabbat de repos consacré à
l’Éternel : quiconque fera une œuvre le jour du sabbat, sera certainement mis à mort » (vers. 14, 15). Voilà
qui  est  aussi  explicite  et  aussi  absolu  que  possible,  établissant  le  « septième  jour »,  et  aucun autre,  et
défendant positivement, sous peine de mort, toute espèce d’œuvre en ce jour-là. Il n’est pas possible d’éluder
le sens clair et simple de ces paroles. Et souvenons-nous qu’il n’y a pas une seule ligne de l’Écriture qui
appuie l’opinion trop répandue, que le sabbat a été changé, ou que Dieu a relâché, même dans la plus petite
mesure,  les  principes  rigoureux  de  l’observation  de  ce  jour.  Or  ceux  qui  professent  être  chrétiens  ne
prétendent-ils pas garder le sabbat de Dieu au jour et de la manière qu’il l’a commandé ? Il est superflu de le
prouver. Mais ils oublient que la moindre infraction du sabbat était punie de : « retranché », « mis à mort » !

Mais, dira-t-on, « nous ne sommes pas sous la loi, mais sous la grâce » (Rom. 6:14). Béni soit Dieu qui
nous donne cette douce assurance ! Si nous étions sous la loi, il n’est pas une âme dans toute la chrétienté,
qui ne fût, depuis longtemps, tombée sous le coup du jugement, quant au seul et unique point du sabbat. Mais



si nous sommes sous la grâce, quel est le jour qui nous appartient ? C’est assurément « le premier jour de la
semaine, le jour du Seigneur ». C’est le jour de l’Église, le jour de la résurrection de Jésus, qui, ayant passé
le sabbat dans la tombe, ressuscita triomphant de toutes les puissances des ténèbres, conduisant ainsi son
peuple, hors de la vieille création et de tout ce qui s’y rattache, dans la nouvelle création dont il est le Chef,
et de laquelle le premier jour de la semaine est la juste expression.

La différence qu’il y a entre ces deux jours mérite que nous l’examinions avec prière, à la lumière de
l’Écriture. Un simple nom peut avoir une grande portée, et il en est ainsi dans le cas qui nous occupe. Il est
bien évident que le jour du Seigneur tient, dans la parole de Dieu, une place toute particulière. Aucun autre
jour n’est appelé du nom glorieux de « jour du Seigneur ». Il y a des personnes, je le sais, qui nient que le
verset 10 du chapitre 1 de l’Apocalypse fasse allusion au premier jour de la semaine ; mais je suis pleinement
convaincu que, et la saine critique, et la saine exégèse garantissent, bien plus, exigent l’application de ce
passage, non au jour de la venue de Christ en gloire, mais au jour de sa résurrection d’entre les morts.

Le jour du Seigneur n’est jamais appelé « Sabbat », tant s’en faut. Le lecteur a donc à se garder de deux
extrêmes. En premier lieu, il devra éviter le légalisme qui se trouve si souvent associé au mot de « sabbat » ;
et en second lieu, il devra témoigner contre toute tentative qui aurait pour but et pour résultat de déshonorer
le jour du Seigneur, ou de le rabaisser au niveau d’un jour ordinaire. Le croyant est délivré, de la manière la
plus complète, de l’observation « des jours et des mois, des temps et des années » (Gal. 4:10) ; son union
avec un Christ ressuscité l’a complètement affranchi de toutes ces observances superstitieuses (Col. 2:16-20).
Mais tout vrai que cela soit, fort heureusement, nous voyons que « le premier jour de la semaine » occupe
une place à lui dans le Nouveau Testament. Que le chrétien lui donne cette place  ! C’est un doux et heureux
privilège, non un pénible joug.

L’espace ne me permet pas d’entrer dans plus de détails sur cet intéressant sujet. Je signalerai seulement,
à l’égard d’un ou deux points particuliers, le contraste qui existe entre « le sabbat » et « le jour du Seigneur »

1° Le sabbat était le septième jour ; le jour du Seigneur est le premier.
2° Le sabbat était  une pierre de touche de la condition d’Israël ; le jour du Seigneur est la preuve de

l’acceptation de l’Église sans condition aucune.
3° Le sabbat appartenait à la vieille création ; le jour du Seigneur appartient à la nouvelle.
4°  Le  sabbat  était  un  jour  de repos  corporel pour  le Juif ;  le  jour  du  Seigneur  est  un  jour  de repos

spirituel pour le chrétien.
5° Si le Juif travaillait le jour du Sabbat, il devait être mis à mort ; si le chrétien ne travaille pas le jour du

Seigneur, il  prouve par là qu’il  n’a guère de vie ;  c’est-à-dire, s’il  ne travaille pas au profit  des âmes, à
l’extension de la gloire de Christ et de la vérité. De fait, le chrétien dévoué, qui possède quelque don, est
généralement plus fatigué à la fin du jour du Seigneur qu’à la fin d’aucun autre jour de la semaine  ; car
comment pourrait-il se reposer, tandis que les âmes périssent autour de lui ?

6°  Il  était ordonné, au  Juif,  par  la loi,  de  demeurer  dans  sa  tente  le  jour  du  sabbat ;  le  chrétien
est conduit au dehors par l’esprit de l’évangile, soit pour assister à l’assemblée publique, soit pour annoncer
l’évangile aux pécheurs qui périssent.

Que le Seigneur nous donne de pouvoir nous confier avec plus de simplicité dans le nom du Seigneur
Jésus,  et  de  travailler  avec  plus  d’activité pour ce  nom !  Nous  devrions  nous confier avec  l’esprit
d’un enfant, et travailler avec l’énergie d’un homme.

1.25 - Chapitre 32
Une scène bien différente de ce qui nous a occupés jusqu’ici, s’ouvre maintenant devant nous. «  Les

images des choses qui sont aux cieux » ont passé sous nos yeux, — Christ dans sa Personne glorieuse, dans
ses offices de miséricorde et dans son œuvre parfaite, tel qu’il est représenté dans le tabernacle et dans ses
ustensiles mystiques. Nous avons été en esprit sur la montagne, entendre les propres paroles de Dieu, les
douces déclarations des pensées, des affections et des conseils divins, dont Jésus est « l’alpha et l’oméga », le
commencement et la fin, le premier et le dernier.

Maintenant, nous sommes appelés à redescendre sur la terre, pour y contempler l’état de ruine à laquelle
l’homme réduit tout  ce qui lui  est  confié. « Et  quand le peuple vit  que Moïse tardait  à descendre de la



montagne, le peuple s’assembla auprès d’Aaron, et ils lui dirent : Lève-toi, fais-nous un dieu qui aille devant
nous ; car ce Moïse, cet homme qui nous a fait monter du pays d’Égypte, nous ne savons ce qui lui est
arrivé » (vers. 1). Quelle dégradation se manifeste ici ! « Fais-nous un dieu ! » Ils abandonnaient l’Éternel et
se plaçaient sous la conduite de dieux faits de mains d’hommes. De sombres nuages et d’épais brouillards
s’étaient assemblés autour de la montagne ; et les Israélites étaient fatigués d’attendre celui qui était absent,
et de s’appuyer sur un bras invisible, mais réel. Ils s’imaginaient qu’un dieu formé avec un « ciseau » valait
mieux  que  l’Éternel ;  qu’un  veau  qu’ils  pouvaient voir valait  mieux  qu’un  Dieu  invisible  mais  présent
partout ; une contrefaçon visible mieux qu’une invisible réalité.

Hélas ! il en a toujours été de même dans l’histoire de l’homme. Le cœur humain aime quelque chose
qu’il puisse voir ; il aime ce qui répond à ses sens et les satisfait. Il n’y a que la foi qui puisse «  tenir ferme
comme voyant celui qui est invisible » (Héb. 11:27). Ainsi, de tout temps, les hommes ont eu la tendance
d’élever des imitations des réalités divines et de s’appuyer sur elles. Les contrefaçons de la religion ne sont
que trop multipliées devant nos yeux. Les choses que, sur l’autorité de la parole de Dieu, nous savons être de
divines et célestes réalités, l’Église professante les a transformées en des imitations humaines et terrestres.
Étant devenue lasse de s’appuyer sur un bras invisible, de se confier en un sacrifice invisible, d’avoir recours
à un sacrificateur invisible, de s’attendre à la direction d’un chef invisible, elle s’est mise à « faire » ces
choses ; et ainsi, de siècle en siècle, elle a été activement occupée, un « ciseau » à la main, à former et à
graver une chose après l’autre, de telle sorte que maintenant nous ne retrouvons pas plus d’analogie entre une
grande partie de ce que nous voyons autour de nous et ce que nous lisons dans la parole de Dieu, qu’entre
« un veau d’or » et « le Dieu d’Israël ».

« Fais-nous un dieu ! » Quelle pensée ! L’homme appelé à faire des dieux, et le peuple disposé à mettre
en  eux  sa  confiance.  Lecteur,  regardons  au-dedans  de  nous  et  autour  de  nous,  et  voyons  si  nous  n’y
découvrons pas quelque chose de semblable. Nous lisons au sujet de l’histoire d’Israël, que toutes ces choses
leur arrivaient en types, et qu’elles ont été écrites pour nous servir d’avertissement, à nous que les fins des
siècles ont atteints (1 Cor. 10:11). Tâchons donc de profiter de l’avertissement. Souvenons-nous que, bien
que nous ne fassions pas précisément « un veau d’or » pour nous prosterner devant lui, le péché d’Israël est
néanmoins un « type » de quelque chose, en quoi nous sommes en danger de tomber. Toutes les fois que dans
notre cœur nous cessons de nous appuyer exclusivement sur Dieu lui-même, soit pour ce qui concerne le
salut, soit pour ce qui concerne les besoins de la route, nous disons, en principe : « Lève-toi, fais-nous un
dieu ». Il est superflu de dire que nous ne sommes aucunement meilleurs, en nous-mêmes, qu’Aaron ou les
enfants d’Israël ; et s’ils honorent un veau à la place de l’Éternel, nous sommes en danger d’agir d’après le
même  principe,  et  de  manifester  le  même  esprit.  Notre  unique sauvegarde est  d’être  beaucoup dans la
présence de Dieu. Moïse savait que « le veau d’or » n’était pas l’Éternel ; c’est pourquoi il ne le reconnut
pas. Mais quand nous sortons de la présence divine, il est impossible de prévoir les erreurs grossières et tout
le mal dans lequel nous pouvons être entraînés.

Nous sommes appelés à vivre par la foi ; nous ne pouvons rien voir par la vue des sens. Jésus est monté
en haut, et Dieu nous dit d’attendre patiemment son apparition. La parole de Dieu, appliquée au cœur par
l’énergie de l’Esprit,  est  le  fondement de la confiance dans toutes les choses temporelles et spirituelles,
présentes et  futures.  Dieu nous parle du sacrifice accompli  de Christ ;  nous le croyons,  par la grâce,  et
plaçons nos âmes sous l’efficacité de ce sacrifice ; et nous savons que nous ne serons jamais confus. Il nous
parle d’un grand Souverain Sacrificateur, entré dans les cieux, Jésus, le Fils de Dieu, dont l’intercession est
toute-puissante ; par la grâce, nous croyons, et nous nous reposons avec confiance sur sa puissance  : et nous
savons que nous serons entièrement sauvés. Il nous parle du Chef vivant auquel nous sommes unis, dans la
puissance d’une vie de résurrection, et duquel aucune influence d’anges, d’hommes ou de démons ne pourra
jamais nous séparer ; et, par la grâce, nous croyons, et nous nous attachons à ce Chef béni, dans une foi
simple ; et nous savons que nous ne périrons jamais. Il nous parle de l’apparition glorieuse du Fils, venant
des cieux ; et, par la grâce, nous croyons et nous cherchons à faire l’expérience de la puissance de cette
« bienheureuse espérance » (Tite 2:13) : et nous savons que nous ne serons pas désappointés. Il nous parle
« d’un héritage incorruptible, sans souillure, immarcessible, conservé dans les cieux pour nous, qui sommes
gardés par la puissance de Dieu » (1 Pierre 1:4), héritage dans lequel nous entrerons au temps convenable ;
et, par la grâce, nous croyons et nous savons que nous ne serons pas confus. Il nous dit que les cheveux de
notre tête sont tous comptés, et que nous ne manquerons d’aucun bien ; et, par la grâce, nous croyons et nous
jouissons d’une douce tranquillité de cœur. Il en est ainsi, ou du moins, notre Dieu voudrait qu’il en fût ainsi.
Mais l’Ennemi est toujours actif, cherchant à nous faire rejeter ces réalités divines, et à prendre le « ciseau »
de l’incrédulité pour nous « faire des dieux » à nous-mêmes. Veillons contre lui ; prions pour être gardés de
lui ; témoignons contre lui ; protestons contre lui ; agissons contre lui : c’est ainsi qu’il sera confondu, que
Dieu sera glorifié et que nous serons nous-mêmes abondamment bénis.



Quant à Israël, dans ce chapitre que nous méditons, il rejeta Dieu de la manière la plus complète. «  Et
Aaron leur dit : Brisez les pendants d’or qui sont aux oreilles de vos femmes, de vos fils et de vos filles, et
apportez-les moi, … et il les prit de leurs mains, et il forma l’or avec un ciseau, et il en fit un veau de fonte.
Et ils dirent : C’est ici ton dieu, ô Israël ! qui t’a fait monter du pays d’Égypte. Et Aaron vit le veau, et bâtit
un autel devant lui et Aaron cria, et dit : Demain, une fête à l’Éternel ! » (vers. 2-5). C’était là mettre Dieu
entièrement de côté et lui substituer un veau. Lorsqu’ils purent dire qu’un veau les avait fait monter du pays
d’Égypte,  ils  avaient  évidemment  perdu  toute  conscience  de  la  présence  et  du  caractère  du  vrai  Dieu.
Combien « vite » ils avaient dû « se détourner du chemin » pour tomber dans une erreur aussi grossière et
aussi épouvantable ! Et Aaron, le frère et le compagnon de Moïse dans sa charge, les y conduisit, et put dire,
devant un veau : « demain, une fête à l’Éternel ! » Que cela est triste ! que cela est humiliant ! Dieu déplacé
par une idole !  Une chose « sculptée de l’art  et  de  l’imagination de l’homme »,  fut  mise à la  place du
« Seigneur de toute la terre ».

Tout cela impliquait, de la part d’Israël, un renoncement délibéré à sa relation avec l’Éternel. Il avait
abandonné Dieu et, en conséquence, Dieu agit à son égard en se plaçant sur le propre terrain du peuple. « Et
l’Éternel dit à Moïse : Va, descends ; car ton peuple, que tu as fait monter du pays d’Égypte, s’est corrompu.
Ils se sont vite détournés du chemin que je leur avais commandé… J’ai vu ce peuple, et voici, c’est un peuple
de cou roide. Et maintenant laisse-moi faire, afin que ma colère s’embrase contre eux, et que je les consume ;
et je ferai de toi une grande nation » (vers. 7-10). Il y avait là une porte ouverte pour Moïse, et il manifeste,
dans cette circonstance, une grâce peu ordinaire, et une rare analogie d’esprit avec ce « prophète semblable à
lui », que l’Éternel devait susciter. Il refuse d’être, ou de recevoir quoi que ce soit à l’exclusion du peuple. Il
plaide avec Dieu sur le fondement de Sa propre gloire, et replace Israël sur Lui dans ces touchantes paroles  :
« Pourquoi, ô Éternel, ta colère s’embraserait-elle contre ton peuple, que tu as fait sortir du pays d’Égypte,
avec grande puissance et à main forte ? Pourquoi les Égyptiens parleraient-ils, disant : C’est pour leur mal
qu’il les a fait sortir, pour les tuer dans les montagnes, et pour les consumer de dessus la face de la terre ?
Reviens  de  l’ardeur  de  ta  colère,  et  repens-toi  du  mal  que  tu  veux  faire  à  ton peuple.  Souviens-toi
d’Abraham, d’Isaac, et d’Israël, tes serviteurs, auxquels tu as juré par toi-même, et auxquels tu as dit  : je
multiplierai votre semence comme les étoiles des cieux, et je donnerai à votre semence tout ce pays dont j’ai
parlé, et ils l’hériteront pour toujours » (vers. 11-13). C’était là un puissant plaidoyer. La gloire de Dieu, la
justification de son saint nom, l’accomplissement de son serment, telles sont les raisons sur lesquelles Moïse
s’appuie pour supplier l’Éternel de revenir de l’ardeur de sa colère. Il ne pouvait rien trouver en Israël sur
quoi il pût fonder son intercession. Il trouvait tout en Dieu lui-même.

L’Éternel  avait  dit  à  Moïse :  « Ton peuple  que tu as  fait  monter » ;  mais  Moïse  répond  à  l’Éternel :
« Ton peuple que tu as fait sortir ». Les Israélites étaient le peuple de l’Éternel, malgré tout ; et son nom, sa
gloire, son serment, étaient tous impliqués dans leur destinée. Du moment que l’Éternel s’unit à un peuple, sa
gloire est en cause ; et c’est sur ce fondement solide que la foi regardera toujours à Lui. Moïse s’oublie lui-
même entièrement. Toute son âme est occupée de la gloire et du peuple de l’Éternel. Heureux serviteur  !
Qu’il y en a peu comme lui ! Et néanmoins, au milieu de toute cette scène, combien il est loin d’être à la
hauteur du bienheureux Maître : la différence entre eux est infinie ! Moïse descendit de la montagne ; et
quand il vit le veau et les danses, sa colère s’embrasa et il jeta de ses mains les tables (vers. 19). L’alliance
était rompue, et les témoignages de cette alliance mis en pièces ; puis ayant,  dans une juste indignation,
exécuté le jugement, « Moïse dit au peuple : Vous avez commis un grand péché, et maintenant je monterai
vers l’Éternel : peut-être ferai-je propitiation pour votre péché » (vers. 30).

Combien ceci est différent de ce que nous voyons en Christ ! Il descendit du sein du Père, non avec les
tables de la loi dans sa main, mais avec la loi dans son cœur. Il descendit, non pour prendre connaissance de
la condition du peuple, mais avec une connaissance parfaite de sa condition. En outre, au lieu de détruire les
témoignages de l’alliance et d’exécuter le jugement, il magnifia la loi et la rendit honorable, et il porta dans
sa propre personne bénie, sur la croix, le jugement de son peuple ; puis, ayant tout accompli, il remonta au
ciel, non avec un « peut-être ferai-je propitiation pour votre péché », mais pour déposer sur le trône de la
majesté, dans les lieux très hauts, les témoignages impérissables d’une expiation déjà accomplie. Cela fait
une différence immense et vraiment glorieuse ! Béni soit  Dieu ! nous n’avons pas besoin de suivre avec
anxiété notre Médiateur, pour savoir si peut-être il accomplira la rédemption pour nous, et apaisera la justice
offensée. Non, il a tout accompli ; sa présence dans les cieux déclare que toute l’œuvre est achevée. Sur les
limites de ce monde, prêt à le quitter, il a pu dire avec tout le calme d’un vainqueur, conscient de la victoire,
— bien qu’il eût encore à passer par la scène de toutes la plus sombre — : « Je t’ai glorifié sur la terre, j’ai
achevé l’œuvre que tu m’as donnée à faire » (Jean 17:4). Bienheureux Sauveur ! Oui, nous pouvons t’adorer,
et triompher de l’honneur et de la gloire dont t’a revêtu la justice éternelle ! La place la plus élevée dans les
cieux t’appartient, et tes saints ne font qu’attendre le temps auquel tout genou se ploiera et toute langue



confessera que « Jésus Christ est Seigneur à la gloire de Dieu le Père » (Phil. 2:10, 11). Puisse ce temps
arriver promptement !

À la fin de ce chapitre, l’Éternel proclame ses droits, en gouvernement moral, par les paroles suivantes  :
« Celui qui aura péché contre moi, je l’effacerai de mon livre. Et maintenant, va, conduis le peuple où je t’ai
dit. Voici, mon Ange ira devant toi : et le jour où je visiterai, je visiterai sur eux leur péché » (vers. 33, 34).
C’est là Dieu en gouvernement, non Dieu dans l’évangile. Ici il parle d’effacer le pécheur ; dans l’évangile,
on le voit effaçant le péché. La différence est grande !

Le peuple doit être conduit, sous la médiation de Moïse, par la main d’un ange. Cet état de choses était
bien différent de celui qui avait existé entre l’Égypte et Sinaï. Israël avait perdu tout droit fondé sur la loi  ; et
ainsi il ne restait plus à Dieu que de rentrer dans sa propre souveraineté et de dire  : « Je ferai grâce à qui je
ferai grâce, et je ferai miséricorde à qui je ferai miséricorde » (chap. 33:19).

1.26 - Chapitres 33-34
L’Éternel refuse d’accompagner Israël au pays de la promesse. « Je ne monterai pas au milieu de toi, car

tu es un peuple de cou roide ; de peur que je ne te consume en chemin » (vers. 3). Au commencement de ce
livre, l’Éternel avait pu dire : « J’ai vu l’affliction de mon peuple qui est en Égypte, et j’ai entendu le cri qu’il
a jeté à cause de ses exacteurs ; car je connais ses douleurs » (chap. 3:7). Mais maintenant il doit dire : « J’ai
vu ce peuple, et voici, c’est un peuple de cou roide ». Un peuple affligé est un objet de grâce, mais il faut
qu’un peuple de cou roide soit humilié. Le cri d’Israël opprimé avait eu pour réponse la manifestation de la
grâce ; mais il faut que le chant d’Israël idolâtre rencontre une voix sévère de réprobation.

« Vous êtes un peuple de cou roide ; je monterai en un instant au milieu de toi, et je te consumerai  ; et
maintenant, ôte tes ornements de dessus toi, et je saurai ce que je ferai  » (vers. 5). Ce n’est que lorsque nous
sommes réellement dépouillés de tous les ornements de la nature, que Dieu peut intervenir en notre faveur.
Un pécheur nu peut être revêtu ; mais un pécheur couvert d’ornements doit être dépouillé. Il faut que nous
soyons dépouillés de tout ce qui appartient au moi, avant que nous puissions être revêtus de ce qui appartient
à Dieu.

« Et les fils d’Israël se dépouillèrent de leurs ornements, à la montagne de Horeb » (vers. 6). Ils étaient là,
au pied de cette mémorable montagne ; leurs fêtes et leurs chants avaient fait place à d’amères lamentations ;
ils étaient dépouillés de leurs ornements, et les tables du témoignage étaient réduites en pièces. Telle était
leur  condition,  et  Moïse  se  met  immédiatement  en  devoir  d’agir  en  conséquence.  Il  ne  pouvait  plus
reconnaître le peuple comme un corps. L’assemblée s’était entièrement souillée, en élevant à la place de Dieu
une idole de sa propre fabrication ; un veau, au lieu de l’Éternel. « Et Moïse prit une tente, et la tendit pour
lui hors du camp, loin du camp, et il l’appela la tente d’assignation ».  Le camp n’est donc plus reconnu
comme le lieu de la présence de Dieu. Dieu n’était plus là, et ne pouvait plus s’y trouver, car il avait été
déplacé par une invention humaine. En conséquence, un nouveau centre de rassemblement fut formé. « Et
tous ceux qui cherchaient l’Éternel sortirent vers la tente d’assignation qui était hors du camp » (vers. 7).

Ceci renferme une précieuse vérité,  que saisira promptement l’homme spirituel.  La place que Christ
occupe maintenant est « hors du camp » (Héb. 13:13). Il faut une grande soumission à la parole de Dieu pour
savoir exactement ce qu’est réellement « le camp », et beaucoup d’énergie spirituelle pour en sortir, et plus
encore, pour pouvoir, quand « on en est éloigné », agir envers ceux qui sont dans le camp, dans la puissance
combinée de la sainteté et de la grâce : sainteté, qui sépare de la souillure du camp ; grâce, qui nous rend
capables d’agir en faveur de ceux qui sont dedans.

« Et l’Éternel parlait à Moïse face à face, comme un homme parle avec son ami ; et Moïse retournait au
camp ; et son serviteur Josué, fils de Nun, jeune homme, ne sortait pas de l’intérieur de la tente » (vers. 11).
Moïse fait preuve d’un plus haut degré d’énergie spirituelle que Josué. Il est bien plus facile de se séparer,
que d’agir comme il convient envers ceux qui sont dans le camp. « Et Moïse dit à l’Éternel : Regarde, tu me
dis : fais monter ce peuple ; et tu ne m’as pas fait connaître celui que tu enverras avec moi ; et tu as dis : je te
connais par nom, et tu as aussi trouvé grâce à mes yeux » (vers. 12). Moïse supplie que la face de Dieu
l’accompagne, comme preuve qu’il a trouvé grâce devant ses yeux. S’il était question de justice seulement,
l’Éternel ne pourrait que consumer le peuple, car c’est « un peuple de cou roide ». Mais dès qu’il s’agit de
grâce,  en  rapport  avec  le  médiateur,  le  fait  même  que  c’est  un  peuple  de  cou roide  devient  un  motif



d’intercession pour demander la présence de l’Éternel. « Si j’ai trouvé grâce à tes yeux, Seigneur, que le
Seigneur marche, je te prie, au milieu de nous ; car c’est un peuple de cou roide ; et pardonne nos iniquités et
nos péchés,  et  prends-nous pour héritage » (34:9).  Ceci  est  d’une touchante beauté.  « Un peuple de cou
roide » avait besoin de la grâce illimitée et de l’inépuisable patience de Dieu. Lui seul pouvait le supporter.

« Et  l’Éternel  dit :  Ma face ira,  et  je  te  donnerai  du repos » (33:14).  Quelle  part  précieuse !  Quelle
espérance bénie ! La présence de Dieu avec nous, pendant toute la traversée du désert, et le repos éternel à la
fin ! La grâce qui répond à nos besoins présents, et la gloire pour notre part à venir ! Oui, nos cœurs peuvent
s’écrier : « Seigneur, c’est assez ! »

Au chapitre 34, Dieu donne les secondes tables, non pas pour être brisées comme les premières, mais
pour être cachées dans l’arche, au-dessus de laquelle, nous l’avons déjà remarqué, l’Éternel devait prendre
place, comme Seigneur de toute la terre en gouvernement moral.  « Et Moïse tailla deux tables de pierre
comme les premières, et se leva de bon matin, et monta sur la montagne de Sinaï, comme l’Éternel le lui
avait commandé, et prit en sa main les deux tables de pierre. Et l’Éternel descendit dans la nuée, et se tint là
avec lui,  et  cria  le  nom de l’Éternel.  Et  l’Éternel  passa  devant  lui,  et  cria  :  L’Éternel,  l’Éternel !  Dieu,
miséricordieux et faisant grâce, lent à la colère, et grand en bonté et en vérité, gardant la bonté envers des
milliers de générations, pardonnant l’iniquité, la transgression et le péché, et qui ne tient nullement celui qui
en est coupable pour innocent, qui visite l’iniquité des pères sur les fils, et sur les fils des fils, sur la troisième
et sur la quatrième génération ! » (vers. 4-7). Ici, il faut s’en souvenir, Dieu est vu dans son gouvernement du
monde, et non tel qu’il  se manifeste à la croix, tel qu’il apparaît en la face de Jésus Christ, et  qu’il  est
proclamé dans l’évangile de sa grâce. Dieu, dans l’évangile, est dépeint par les paroles suivantes : « Et toutes
choses sont du Dieu, qui nous a réconciliés avec lui-même par Christ, et qui nous a donné le service de la
réconciliation,  savoir,  que  Dieu  était  en  Christ, réconciliant  le  monde  avec  lui-même,  ne  leur  imputant
pas leurs fautes, et mettant en nous la parole de la réconciliation » (2 Cor. 5:18, 19). Ne point « tenir pour
innocent »,  et  « ne  point  imputer »,  présente  deux  idées  de  Dieu  totalement  différentes.  « Visitant  les
iniquités »  et  « les  ôtant »  n’est  pas  la  même  chose ;  la  première,  c’est  Dieu,  agissant  dans  son
gouvernement ; la seconde, c’est Dieu, agissant dans l’évangile. Dans le chap. 3 de 2 Corinthiens, l’apôtre
met en opposition le ministère du chap. 34 de l’Exode, avec « le ministère » de l’évangile. Il vaut la peine
d’étudier avec soin ce chapitre ; on y voit que celui qui considère le caractère de Dieu, tel qu’il fut révélé à
Moïse sur la montagne d’Horeb, comme l’expression du caractère que Dieu revêt dans l’évangile, ne peut
avoir de celui-ci qu’une idée bien défectueuse. Je ne découvre, ni ne puis découvrir les profonds secrets du
cœur du Père, ni dans la création, ni dans le gouvernement moral. L’enfant prodigue aurait-il trouvé sa place
dans les bras de Celui qui se révéla sur le mont Sinaï ? Assurément non. Mais Dieu s’est révélé lui-même
dans la face de Jésus Christ ; il a révélé tous ses attributs, en une divine harmonie, dans l’œuvre de la croix.
Là, « la bonté et la vérité se sont rencontrées, la justice et la paix se sont entre-baisées  » (Ps. 85:10). Le
péché est entièrement ôté, et le pécheur qui croit, parfaitement justifié « par le sang de sa croix » (Col. 1:20).

Quand nous pouvons voir Dieu ainsi révélé, nous ne pouvons, comme Moïse, que « nous incliner jusqu’à
terre et  nous prosterner » (vers.  8).  C’est  l’attitude qui  convient  à un pécheur pardonné et  reçu dans la
présence de Dieu.

1.27 - Chapitres 35-40
Ces chapitres contiennent une récapitulation des diverses parties du tabernacle et de ses ustensiles, et

comme  j’ai  déjà  développé  ce  que  je  crois  être  la  signification  des  parties  les  plus  saillantes  de  tout
l’ensemble, il serait inutile d’en dire davantage. Il y a cependant deux choses dans cette portion du livre dont
nous  pouvons  retirer  une  instruction  des  plus  utiles ;  ce  sont  premièrement, le  dévouement  volontaire ;
secondement, l’obéissance implicite du peuple, relativement à l’œuvre du tabernacle d’assignation.

Quant à son dévouement volontaire, il est écrit : « Et toute l’assemblée des fils d’Israël sortit de devant
Moïse. Et tout homme que son cœur y porta, et tous ceux qui avaient un esprit libéral, vinrent et apportèrent
l’offrande de l’Éternel pour l’œuvre de la tente d’assignation, et pour tout son service, et pour les saints
vêtements. Et les hommes vinrent avec les femmes : tout homme qui offrit une offrande tournoyée d’or à
l’Éternel, tous ceux qui avaient un esprit libéral apportèrent des anneaux de nez, et des pendants d’oreille, et
des anneaux, et des colliers, toutes sortes d’objets d’or. Et tout homme chez qui se trouva du bleu, et de la
pourpre, et de l’écarlate, et du coton blanc, et du poil de chèvre, et des peaux de béliers teintes en rouge, et
des peaux de taissons, les apporta. Tout homme qui offrit une offrande élevée d’argent et d’airain, apporta
l’offrande de l’Éternel ; et tout homme chez qui se trouva du bois de sittim pour toute l’œuvre du service,



l’apporta. Et toute femme intelligente fila de sa main, et apporta ce qu’elle avait filé : le bleu, et la pourpre, et
l’écarlate, et le fin coton ; et toutes les femmes habiles que leur cœur y porta filèrent du poil de chèvre. Et les
princes apportèrent les pierres d’onyx et des pierres à enchâsser pour l’éphod et pour le pectoral  ; et les
aromates, et l’huile pour le luminaire, et pour l’huile de l’onction, et pour l’encens des drogues odoriférantes.
Les fils d’Israël, tout homme et toute femme qui eurent un esprit libéral pour apporter pour toute l’œuvre
que, par Moïse, l’Éternel avait commandé de faire, apportèrent une offrande volontaire à l’Éternel » (vers.
20-29). Et plus loin encore : « Et tous les hommes sages qui travaillaient à toute l’œuvre du lieu saint vinrent
chacun de l’ouvrage qu’ils faisaient, et parlèrent à Moïse, disant : Le peuple apporte beaucoup plus qu’il ne
faut pour le service de l’œuvre que l’Éternel a commandé de faire… car le travail était suffisant pour tout
l’ouvrage à faire, et il y en avait de reste » (36:4-7).

Quel  charmant  tableau  du  dévouement  à  l’œuvre  du  sanctuaire !  Aucun  effort,  aucun  appel  n’était
nécessaire pour amener le peuple à donner. Non : « Tout homme que son cœur y porta ». C’était le vrai
moyen. Les ruisseaux du dévouement volontaire découlaient du dedans. « Les princes », « les hommes » et
« les femmes », tous sentaient que c’était un doux privilège pour eux que de donner à l’Éternel, non avec un
cœur étroit, ou d’une main avare, mais royalement, tellement qu’ils avaient suffisamment et même de reste.

Ensuite,  quant  à l’obéissance  implicite du  peuple,  il  est  écrit :  « Selon  tout  ce  que  l’Éternel  avait
commandé à Moïse,  ainsi les fils d’Israël firent tout le travail.  Et Moïse vit  tout il ouvrage, et voici,  ils
l’avaient fait comme l’Éternel l’avait commandé, ils l’avaient fait ainsi. Et Moïse les bénit » (39:42, 43).
L’Éternel avait donné les instructions les plus minutieuses relativement à l’œuvre tout entière du tabernacle.
Chaque  pieu,  chaque  soubassement,  chaque  lacet,  chaque  anneau,  étaient  exactement  déterminés.  Les
ressources de l’homme, sa raison ou son sens commun, n’avaient là rien à faire. L’Éternel ne donnait pas à
l’homme une esquisse à compléter. Il ne laissait aucune marge dans laquelle l’homme pût faire entrer ses
propres combinaisons. Nullement. « Regarde, et fais selon le modèle qui t’en est montré sur la montagne »
(Ex. 25:40 ; 26:30 ; Héb. 8:5). Cet ordre ne laissait aucune latitude aux inventions humaines. S’il eût été
permis à l’homme de faire un seul pieu, ce pieu aurait été, bien certainement, hors de place au jugement de
Dieu. Nous voyons ce que produit le « ciseau » de l’homme au chap. 32 ; béni soit Dieu, il n’a rien à faire et
n’a point de place dans le tabernacle. Les Israélites firent, dans cette circonstance, tout juste ce qui leur avait
été dit, rien de plus, rien de moins ; et c’est là une salutaire leçon pour l’Église professante ! Il y a plusieurs
choses  dans  l’histoire  des  Israélites  que  nous  devrions  sérieusement  chercher  à  éviter ;  leurs  murmures
impatients, leurs vœux légaux et leur idolâtrie ; mais dans leur dévouement et leur obéissance, nous devrions
les imiter. Puissent donc notre dévouement être plus entier, et notre obéissance plus implicite ! Nous pouvons
en toute sûreté affirmer que, si tout n’avait pas été fait « selon le modèle montré sur la montagne », nous ne
pourrions pas lire à la fin du livre que : « la nuée couvrit la tente d’assignation, et la gloire de l’Éternel
remplit le tabernacle ; et Moïse ne pouvait entrer dans la tente d’assignation ; car la nuée demeura dessus, et
la gloire de l’Éternel remplissait le tabernacle » (chap. 40:34, 35). Le tabernacle était à tous égards selon
le divin modèle, et par suite, il pouvait être rempli de la gloire divine.

Il y a là de précieuses instructions. Nous sommes trop portés à regarder la parole de Dieu comme ne
suffisant pas aux plus petits détails qui se rapportent au culte et au service de Dieu. C’est une grande erreur,
une erreur qui a une source abondante de fautes et d’égarements dans l’Église professante. La parole de Dieu
suffit à tout, soit pour ce qui concerne le salut personnel et la conduite individuelle, soit pour ce qui concerne
l’ordre et le gouvernement de l’Assemblée ; car nous lisons que « toute Écriture est inspirée de Dieu, et utile
pour enseigner, pour convaincre, pour corriger, pour instruire dans la justice, afin que l’homme de Dieu
soit accompli et parfaitement accompli pour toute bonne œuvre » (2 Tim. 3:16, 17). Si la parole de Dieu rend
un homme parfaitement accompli pour « toute bonne œuvre », il en résulte nécessairement que tout ce qui ne
se trouve pas dans ses pages ne peut être une bonne œuvre (comp. Éph. 2:10). Et en outre, souvenons-nous
que la gloire divine ne peut s’allier à quoi que ce soit qui n’est pas selon le modèle divin.

Cher lecteur, nous avons maintenant parcouru ensemble ce livre précieux. J’ai l’espérance vivante que
nous avons recueilli quelque fruit de notre étude ; j’ai la confiance que nous avons réuni quelques pensées
fortifiantes au sujet de Jésus et de son sacrifice, à mesure que nous avancions. Nos pensées les plus fortes ne
peuvent, il est vrai, être que faibles ; et ce que nous saisissons de plus élevé, n’est que bien superficiel en
comparaison de l’intention de Dieu et de sa révélation ! Il est bon de nous souvenir que, par la grâce, nous
sommes sur le chemin qui nous conduit à cette gloire où nous connaîtrons « comme nous avons été connus »
nous-mêmes, et où nos cœurs s’épanouiront à la clarté de la face de Celui qui est le commencement et la fin
de toutes les voies de Dieu, soit en création, soit en providence ou en rédemption. C’est à lui que je vous
recommande très affectueusement, corps, âme et esprit. Puissiez-vous connaître l’immense bonheur d’avoir
votre part en Christ, et être gardés dans l’attente patiente de sa venue. Amen.



1.28 - Notes
1.28.1 - Note A

Dans le discours d’Étienne au Sanhédrin, on trouve une allusion à l’acte de Moïse, sur laquelle il peut
être bon de dire quelques mots : « Mais quand il fut parvenu à l’âge de quarante ans, il lui vint au cœur de
visiter  ses frères,  les  fils  d’Israël ;  et  voyant  l’un d’eux à qui  l’on faisait  tort,  il  le  défendit,  et  vengea
l’opprimé, en frappant l’Égyptien. Or il croyait que ses frères comprendraient que Dieu leur donnerait la
délivrance par sa main, mais ils ne le comprirent point » (Act. 7:23-25). Il est évident que, dans tout ce
discours,  le  but  d’Étienne était  de rappeler  divers faits  de l’histoire de la nation,  propres à agir  sur les
consciences de ceux qui étaient devant lui ; or il eût été tout à fait contraire à ce but, et contraire aussi à la
règle de l’Esprit dans le Nouveau Testament, de soulever ici un débat sur la question de savoir si Moïse
n’avait pas agi avant le temps ordonné de Dieu.

En outre, il se borne à dire : « Il lui vint au cœur de visiter ses frères ». Il ne dit pas que Dieu l’envoya à
cette époque. Cela ne touche, non plus, nullement à la question de l’état moral de ceux qui le rejetèrent. « Ils
ne  comprirent  point ».  Tel  est  le  fait  quant  à  eux,  quelles  que  fussent  les  leçons  que  Moïse  pût  avoir
personnellement à apprendre sur ce sujet. Tout homme spirituel comprendra cela sans difficulté.

En considérant Moïse comme type, nous pouvons voir, dans ces traits de sa vie, la mission du Christ à
Israël, son rejet par les Juifs qui disent : « Nous ne voulons pas que celui-ci règne sur nous ». D’un autre
côté, si nous considérons Moïse personnellement, nous voyons que, comme d’autres, il a commis des erreurs
et manifesté des infirmités ; parfois, il voulait aller trop vite ou trop fort, et parfois, trop lentement ou trop
lâchement.  Tout  cela  est  facile  à  comprendre,  et  ne  tend  qu’à  magnifier  la  grâce infinie  et  la  patience
inépuisable de Dieu.

1.28.2 - Note B
Il y a entre l’Égypte et Babylone, une immense différence morale qu’il est important de comprendre.

L’Égypte était le lieu d’où Israël était sorti ; Babylone, le lieu dans lequel il fut transporté plus tard (comp.
Amos 5:25-27 avec Act. 7:42, 43). L’Égypte est l’expression de ce que l’homme a fait du monde ; Babylone
est l’expression de ce que Satan a fait, fait et fera de l’Église professante. Ainsi, nous sommes non seulement
environnés des circonstances de l’Égypte, mais encore des principes moraux de Babylone.

Ceci fait de nos temps ce que le Saint Esprit a appelé des « temps fâcheux » (2 Timothée 3:1). Il faut une
énergie spéciale de l’Esprit de Dieu et une soumission entière à l’autorité de l’Écriture, pour faire face à la
puissance combinée des réalités de l’Égypte d’un côté, et de l’esprit et des principes de Babylone de l’autre.
Les  premiers  répondent  aux  désirs  naturels  du cœur,  tandis  que  les  derniers  s’adressent  à  la  religiosité
naturelle et s’allient avec elle, ce qui leur donne une grande prise sur le cœur. L’homme est un être religieux
et particulièrement accessible à l’influence de la musique, de la sculpture, de la peinture et de la pompe des
rites et des cérémonies religieuses. Quand ces choses s’allient dans le monde à tout ce qui peut satisfaire les
besoins naturels de l’homme, bien plus,  à tout  le confort  et  à la somptuosité de la vie,  il  n’y a que la
puissance de la Parole et de l’Esprit de Dieu qui puisse garder quelqu’un dans la fidélité à Christ.

Il faut aussi remarquer qu’il y a une différence très grande entre les destinées de l’Égypte et celles de
Babylone. Le chapitre 19 d’Ésaïe place devant nos yeux les bénédictions réservées à l’Égypte ; il se termine
comme suit : « Et l’Éternel frappera l’Égypte ; il frappera, et il guérira ; et ils se tourneront vers l’Éternel, et
il leur sera propice et les guérira. En ce jour-là, il y aura un chemin battu de l’Égypte à l’Assyrie, et l’Assyrie
viendra en Égypte, et l’Égypte en Assyrie, et l’Égypte servira avec l’Assyrie… En ce jour-là, Israël sera le
troisième, avec l’Égypte et avec l’Assyrie, l’ouvrage de mes mains, et Israël, mon héritage » (vers. 22-25).

La fin de l’histoire de Babylone est bien différente, soit qu’on la considère littéralement comme une ville,
soit qu’on la considère comme un système spirituel. « Et j’en ferai une possession du butor, et des mares
d’eau ; et je la balayerai avec le balai de la destruction, dit l’Éternel des armées » (Ésaïe 14:23). « Elle ne
sera jamais habitée, et on n’y demeurera pas, de génération en génération, et l’Arabe n’y dressera pas sa
tente, et les bergers n’y feront pas reposer leurs troupeaux » (Ésaïe 13:20). Voilà pour ce qui concerne la
Babylone littérale. Considérée à un point de vue mystique ou spirituel, nous en trouvons la description au
chap. 18 de l’Apocalypse. La fin de cette Babylone y est annoncée comme suit  : « Et un ange puissant leva
une pierre, comme une grande meule, et la jeta dans la mer, disant : Ainsi sera jetée avec violence Babylone
la grande ville, et elle ne sera plus trouvée » (v. 21).

https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#Note_B
https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#Note_A


Avec quelle solennité ces paroles ne devraient-elles pas frapper les oreilles de tous ceux qui sont, d’une
manière quelconque, unis à Babylone, c’est-à-dire à la fausse Église professante ! « Sortez du milieu d’elle,
mon peuple, afin que vous ne participiez pas à ses péchés, et que vous ne receviez pas de ses plaies ! »
(Apoc. 18:4). La « puissance » du Saint Esprit doit nécessairement produire une « forme » particulière, et le
but de l’ennemi a toujours été de dépouiller l’Église professante de la puissance, tout en la poussant à retenir
et à perpétuer la forme, à stéréotyper la forme, alors que l’esprit  et  la vie ont disparu. C’est ainsi qu’il
construit  la  Babylone spirituelle.  Les pierres dont elle est bâtie sont  des professants privés de vie,  et  le
mortier qui les unit est une « forme de piété sans la puissance ».

Mon cher lecteur, étudions-nous à comprendre ces choses pleinement, clairement et efficacement !

1.28.3 - Note C
Il est intéressant de remarquer la place qu’occupe cet anathème foudroyant ; il se trouve à la fin d’une

longue épître, dans le courant de laquelle l’apôtre eut à réprimer quelques-uns des péchés les plus grossiers,
et  plusieurs  erreurs  de  doctrine.  Combien  donc est  solennel  et  significatif  le  fait  que,  quand il  vient  à
prononcer son anathème, il le lance non contre ceux qui ont introduit ces erreurs et ces péchés, mais contre
celui qui « n’aime pas le Seigneur Jésus Christ ». Pourquoi cela ? Est-ce parce que l’Esprit de Dieu fait peu
de cas des erreurs ou du mal ? Non assurément ; l’épître toute entière révèle quelles sont ses pensées à son
égard. Mais il est toujours vrai que quand le cœur est rempli d’amour pour le Seigneur Jésus Christ, il y a une
sauvegarde positive contre toute espèce de fausse doctrine et de mauvaise pratique. Si quelqu’un n’aime pas
Christ, on ne peut répondre des idées qu’il pourra adopter, ou de la marche qu’il pourra suivre. De là la
forme de l’anathème apostolique et la place qu’il occupe.

https://www.bibliquest.net/CHM/CHM-at02-Exode.htm#Note_C

	Notes sur le Livre de l’Exode
	Deuxième livre de Moise
	1.1 - Chapitre 1
	1.2 - Chapitre 2:1-10.
	1.3 - Chapitre 2:11-25.
	1.4 - Chapitre 3
	1.5 - Chapitre 4
	1.6 - Chapitres 5-6
	1.7 - Chapitres 7-11
	1.8 - Chapitre 12
	1.9 - Chapitre 13
	1.10 - Chapitre 14
	1.11 - Chapitre 15
	1.12 - Chapitre 16
	1.13 - Chapitre 17
	1.14 - Chapitre 18
	1.15 - Chapitre 19
	1.16 - Chapitre 20
	1.17 - Chapitres 21-23
	1.18 - Chapitre 24
	1.19 - Chapitre 25
	1.20 - Chapitre 26
	1.21 - Chapitre 27
	1.22 - Chapitres 28-29
	1.23 - Chapitre 30
	1.24 - Chapitre 31
	1.25 - Chapitre 32
	1.26 - Chapitres 33-34
	1.27 - Chapitres 35-40
	1.28 - Notes
	1.28.1 - Note A
	1.28.2 - Note B
	1.28.3 - Note C




