De la bibliothequeen ligne sur

Austin-Sparks.Net

LEcole de Christ

1. Austin-Sparks




Droits d'auteur

Publié en tant que livre électronique par
Austin-Sparks.Net

Email : info@austin-sparks.net

ISBN : 978-1-927219-73-7

Conformément au souhait de T. Austin-Sparks, que ce qui a été recu gratuitement soit donné gratuitement et
non vendu a des fins lucratives, et que ses messages soient reproduits mot a mot, nous vous demandons, si
vous choisissez de partager ces messages avec d'autres, de bien vouloir respecter ses veeux et de les offrir
gratuitement - sans aucune modification, sans aucun frais (a l'exception des cofits de distribution nécessaires)
et en incluant cette déclaration.

Cette traduction a été réalisée par intelligence artificielle a partir de I'ceuvre d'un auteur libre de droits par ses
souhaits. Elle peut étre partagée, copiée et imprimée librement et gratuitement, a la condition de ne pas la
modifier et de conserver cette déclaration. Retrouvez ce document et d'autres ressources sur voirjesus.com.



L'Ecole de Christ

par T Austin-Sparks

Une série de conférences.
La forme orale a été conservée a l'impression.
Ce livre est une réimpression du livre original, non abrégé : "The school of Christ".

Table des matiéres
Préface
Chapitre 1 - Le fondement de 1'éducation spirituelle

L'objet de notre éducation est d'abord présenté de manicre globale - La marque prééminente d'une vie
gouvernée par 1'Esprit - Le défi et la signification d'un ciel ouvert - L' "altérité" de Christ - L'impossibilité
d'atteindre par nous-mémes le standard de Dieu - Un dernier mot et une exhortation

Chapitre 2 - Apprendre la Vérité

"Je suis... la Vérité" - La nécessité d'un vrai fondement - Vivre par la vérité - Le besoin constant de la foi

Chapitre 3 - Apprendre par la Révélation

La réponse de Dieu a un état de déclin - Christ connu uniquement par révélation - La révélation liée a des
situations pratiques

Chapitre 4 - La Maison de Dieu

Béthel - La Maison de Dieu - La Maison de Dieu en tant que corps - L'autel - Le baptéme - L'imposition des
mains

Chapitre 5 - La Lumicére de la Vie

Le dessein de Dieu - La place de la Gloire de la Shekinah - Aucune place pour I'"homme naturel - Comment
nous obtenons la lumiére de la vie. (a) La crise ; (b) Le processus

Chapitre 6 - Un Ciel Ouvert

Toutes choses en Christ - Le besoin d'un nouvel ensemble de facultés - Le brisement de la vie du moi - Une
nouvelle perspective pour un homme nouveau - La marque d'une vie ointe par le Saint-Esprit

Chapitre 7 - Apprendre sous 1'Onction

La signification de l'onction - "Seigneurie" et "Sujétion" - La premiére legon a I'Ecole de Christ - La Loi ou
l'instrument d'instruction de 1'Esprit

Chapitre 8 - La Loi Souveraine de I'Amour Divin

Un point zéro - La loi souveraine - La gloire de Dieu.



Préface

Préface a la troisiéme édition révisée
Le ministere contenu dans ce petit livre a été forgé sur l'enclume des profondes et drastiques opérations de
Dieu avec le vase.

1l n'est pas seulement doctrinal ; il est expérimental. Seuls ceux qui veulent vraiment aller au fond des
choses avec Dieu prendront la peine nécessaire pour le lire. Pour ceux-la, deux mots de conseil peuvent étre
utiles.

Premiérement, essayez de vous souvenir tout au long de la lecture que la forme orale est conservée. Les
messages ont été donnés en confeérence, et le lecteur doit essayer d'entrer dans l'esprit et la disposition
d'écoute, et pas seulement de lecture. En parlant, le messager peut voir sur les visages devant lui ou la
répétition, la ré-emphase ou une élucidation plus compleéte est nécessaire. Cela explique beaucoup de choses
qui ne seraient pas le caractere d'une production précisément littéraire. Cela a ses difficultés pour les
lecteurs, mais cela a aussi ses valeurs.

Ensuite, mon conseil est de ne pas essayer d'en lire trop, voire méme beaucoup, a la fois. Presque chaque
page demande qu'on y réfléchisse, et la lassitude ne peut que survenir si l'on lit trop sans une méditation
tranquille.

De tous les livres qui sont issus de ce ministere, je considere celui-ci comme celui qui va le plus
profondément aux racines et aux fondements de notre vie en Christ avec Dieu.

Puisse-t-1l faire en sorte que sa lecture aboutisse a une compréehension plus complete de la signification de
Christ.

T. AUSTIN-SPARKS.

LONDRES,

Juillet 1964.



Chapitre 1 - Le Fondement de I'Education Spirituelle

Lectures : Ez 40:2-4 ; 43:10-11 ; Mt 3:17 ; 11:25-30 ; Jn 1:51 ; Lc 9:23 ; Eph 4:20-21.

Le mot fondamental parmi ceux que nous avons lus, pour notre propos actuel, est Mt 11:29 : « Prenez mon
joug sur vous, et apprenez de moi. »

Apprenez de moi. L'apbtre Paul, avec des mots légerement différents, nous donne ce que le Seigneur Jésus
voulait dire : « Mais vous, ce n'est pas ainsi que vous avez appris Christ » (Eph 4:20).

Omettre ce tout petit mot fait toute la différence et donne le vrai sens. Le Seigneur Jésus, pendant qu'll était
ici, ne pouvait I'exprimer que de maniére objective, car le temps subjectif n'était pas encore venu ; Il a donc
da dire : 'Apprenez de moi'. Lorsque le temps subjectif est venu, le Saint-Esprit a conduit I'apotre a omettre
le 'de', et a dire 'apprenez Christ'.

Je suis tout a fait stir que beaucoup d'entre vous discerneront immédiatement que c'est 1a précisément le
défaut d'une trés grande partie du christianisme populaire aujourd'hui : une sorte d'imitation objective de
Jésus qui ne mene nulle part, plutdt que l'apprentissage subjectif de Jésus qui opere partout.

Ainsi, pendant ce court moment, nous allons nous occuper de 'Ecole de Christ, cette école dans laquelle 11 a
fait entrer les douze, qu'll a choisis « pour qu'ils soient avec lui et pour les envoyer précher » (Marc 3:14). Ils
ont d'abord été appelés disciples, ce qui signifie simplement qu'ils sont entrés sous une discipline. Avant de
pouvoir étre apdtres, c'est-a-dire des envoyés, nous devons nous placer sous la discipline, étre des disciples,
étre enseignés, et cela d'une maniere intérieure. C'est dans cette école que toute personne née d'en haut est
amenée, et il est trés important que nous connaissions sa nature, ce que nous allons y apprendre, et les
principes de notre éducation spirituelle.

L'OBJET DE NOTRE EDUCATION EST D'ABORD PRESENTE DE MANIERE GLOBALE

En entrant dans cette école, la toute premiére chose que le Saint-Esprit, le grand Enseignant et Interprete, fait
pour nous, si nous sommes vraiment amenés sous Sa main, est de nous montrer de maniere globale ce que
nous avons a apprendre, de nous présenter le grand objet de notre éducation. Nous avons lu ces passages
d'Ezéchiel qui, je pense, ont une grande portée sur ce sujet. A une époque ol la véritable expression de la
pensée de Dieu au milieu de son peuple avait été perdue et ou le peuple de Dieu était hors de tout contact
immédiat avec les pensées divines, loin dans ce pays étranger, I'Esprit de Dieu mit Sa main sur le prophéte et
le transporta en esprit dans les visions de Dieu jusqu'a Jérusalem, le placa sur une haute montagne, et lui
donna cette présentation d'un nouveau temple, d'ou jaillirait un fleuve de vie jusqu'aux extrémités de la terre.
Puis II poursuivit en entrant dans les moindres détails, et ordonna plus tard au prophéte de montrer la maison
a la maison d'Isra€l, en vue de provoquer un recouvrement de la vie spirituelle en conformité avec cette
grande révélation globale et détaillée de la pensée de Dieu, afin qu'ils aient honte tout d'abord.

La question de savoir si le temple d'Ezéchiel sera un jour littéralement établi sur la terre est trés débattue.
Nous n'allons pas débattre de cela, mais il y a une chose dont nous ne devons avoir aucun doute : tout ce
qu'Ezéchiel a vu a sa contrepartie spirituelle et son accomplissement dans 1'Eglise qui est Son Corps ;
spirituellement, tout est en Christ.

Et la méthode de Dieu envers Son peuple, afin d'assurer une pleine expression de Sa pensée, est tout d'abord
de présenter I'Objet parfait : et c'est ce qu'll a fait lorsque, au Jourdain, Il a déchiré les cieux et a dit : « Celui-
ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute mon affection ». Il a présenté et attesté ce qui était
I'expression pleine, globale et détaillée de Sa pensée pour Son peuple. L'apotre Paul, en des termes qui nous
sont familiers, exprime expressément ce fait :

« Car ceux qu'il a connus d'avance, il les a aussi prédestinés a étre semblables a I'image de son Fils » (Rom
8:29).



« Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute mon affection » — « ...conformes a I'image de son
Fils ». Voila la présentation, I'attestation et la déclaration du dessein divin Le concernant.

C'est pourquoi, je le répéte, le premier objectif du Saint-Esprit est de nous familiariser avec ce qui est en vue
dans notre éducation spirituelle ; a savoir, qu'll doit révéler Christ en nous, puis se mettre a 1'ceuvre pour nous
conformer a Christ. Pour apprendre Christ, nous devons d'abord voir Christ.

LA MARQUE PREEMINENTE D'UNE VIE GOUVERNEE PAR L'ESPRIT

La marque d'une vie gouvernée par le Saint-Esprit est qu'une telle vie est continuellement et toujours plus
occupée de Christ, que Christ devient de plus en plus grand a mesure que le temps passe. L'effet de 'ccuvre
du Saint-Esprit en nous est de nous amener au rivage d'un océan puissant qui s'étend bien au-dela de notre
portée, et au sujet duquel nous ressentons : Oh, les profondeurs, la plénitude de Christ ! Méme si nous
vivions aussi longtemps qu'un homme n'a jamais vécu, nous ne serions encore qu'a la lisiére de cette vaste
plénitude qu'est Christ.

Or, cela devient immédiatement un défi pour nous avant d'aller plus loin. Ce ne sont pas juste des mots. Ce
n'est pas de la rhétorique ; c'est la vérité. Demandons d'emblée a nos ceeurs : est-ce vrai dans notre cas ? Est-
ce la le genre de vie que nous connaissons ? Sommes-nous en train de désespérer a ce sujet ? C'est-a-dire,
que nous entrevoyons tellement de ce que Christ signifie que nous savons que nous sommes dépassés, que
cela nous submerge, et que nous ne pourrons jamais parcourir tout cela. C'est au-dela de nous, bien au-dela
de nous, et pourtant nous sommes attirés toujours plus loin. Est-ce vrai dans votre expérience ? C'est la
marque d'une vie gouvernée par le Saint-Esprit. Christ devient de plus en plus grand a mesure que nous
avancons. Si c'est vrai, eh bien, c'est le chemin de la vie. Si jamais vous et moi arrivions a un point ou nous
pensons savoir, ou nous avons tout, ol nous sommes parvenus, et qu'a partir de ce moment les choses
deviennent statiques, nous pouvons considérer que le Saint-Esprit a cessé ses opérations et que la vie est
devenue stérile.

Prenons I'exemple de celui qui nous est donné, je crois, parmi les hommes, dans le but méme de montrer les
voies de Dieu : I'apdtre Paul. Les mots qu'il utilise pour définir et exprimer ce qui lui est arrivé au tout début
sont ceux-ci : « ...il a plu a Dieu... de révéler son Fils en moi » (Gal 1:16). Or, cet homme a beaucoup
enseigné et beaucoup préché. Il a beaucoup produit. Il a eu une vie longue et trés remplie, non seulement par
la quantité de ce qu'il a produit, mais par I'essence concentrée qui a déjoué toutes les tentatives de la sonder.
A la fin de cette longue vie, de cette vie remplie, cet homme qui disait & propos de son commencement : « Il
a plu a Dieu... de révéler son Fils en moi », pousse ce cri du cceur : « ...afin de le connaitre » (Phil 3:10) ;
indiquant stirement qu'avec la grande révélation initiale et tous les dévoilements ultérieurs et continuels,
ayant méme été ravi jusqu'au troisiéme ciel et ayant vu des choses ineffables, avec tout cela, a la fin, il ne sait
rien comparé a ce qu'il y a a connaitre. Afin de Le connaitre ! C'est 1a I'essence d'une vie gouvernée par le
Saint-Esprit, et c'est ce qui nous délivrera de la mort, de la stagnation, de I'immobilisme. C'est 'ccuvre de
I'Esprit dans I'Ecole de Christ de présenter et de garder en vue Christ dans Sa grandeur.

Ainsi Dieu, dés le commencement, met Christ en avant, Le présente, L'atteste, et dit en effet : C'est a cela que
Je veux vous conformer, a cette image !

Oui, mais alors, une fois la présentation faite, les legons de base commencent. Le Saint-Esprit ne se contente
pas de nous donner une grande présentation : Il va commencer un travail réel en relation avec cette
présentation, et nous sommes, sous Sa main, amenés a deux ou trois choses fondamentales dans notre
éducation spirituelle.



LE DEFI ET LA SIGNIFICATION D'UN CIEL OUVERT

Mon but, en coopération avec le Seigneur, est de rendre chaque chose éminemment pratique ; et donc nous
appliquons le défi immédiatement, et je vous demande : Le Saint-Esprit en vous présente-t-11 la plénitude de
Dieu en Son Fils d'une maniére toujours croissante ? Est-ce 1a la nature de votre vie spirituelle ? Sinon, vous
devez avoir un exercice précis devant le Seigneur a ce sujet ; il y a quelque chose qui ne va pas. L'onction
signifie cela, et si ce n'est pas la nature de votre vie spirituelle, il y a quelque chose qui ne va pas dans votre
cas par rapport a 'onction. A Nathanaél, le Seigneur Jésus a dit : « Désormais » (notre ancien mot frangais
est 'dorénavant', mais je pense que beaucoup de gens ont pensé a tort que cela signifiait la 'vie future') « vous
verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et descendre sur le Fils de 'hnomme. »

'Dorénavant', bien sir, c'était le futur immédiat, les jours du Saint-Esprit qui approchaient si rapidement.
Avec un ciel ouvert, vous voyez, et vous voyez la pensée de Dieu concernant Son Fils.

Ce ciel ouvert pour le Seigneur Jésus était I'onction. L'Esprit descendit et reposa sur Lui. C'était l'onction, et
c'est la méme chose pour nous. Le ciel ouvert, c'est I'onction de I'Esprit a partir du jour de la Pentecote sur
Christ en nous. Ce ciel ouvert signifie une révélation continuellement croissante de Christ.

Oh, laissez-moi insister la-dessus. Je suis ramené a insister la-dessus. Nous ne devons pas simplement
ajouter d'autres choses trop tot, mais nous assurer que nous sommes au clair sur ces questions. Le ciel ouvert
ameéne immédiatement la révélation de Dieu en Christ a votre propre porte, la rend disponible pour vous, de
sorte que vous ne dépendez pas en premier licu des bibliothéques, des livres, des conférences ou de quoi que
ce soit d'autre. Elle est 1a pour vous. Méme si le Seigneur juge bon d'utiliser ces autres choses pour votre aide
et votre enrichissement, vous avez votre propre ciel ouvert, votre propre chemin dégagé, et aucun dome
fermé au-dessus de votre téte. Le Seigneur Jésus devient de plus en plus merveilleux dans votre propre ceeur,
parce que « Dieu, qui a dit : La lumiére brillera du sein des ténebres ! » a « brillé dans nos ceeurs pour faire
resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur la face de Jésus Christ » (2 Cor 4:6).

L' « ALTERITE » DE CHRIST

Cela étant vrai — et si ce n'est pas le cas, vous devez peut-&tre suspendre les choses ici jusqu'a ce que vous
ayez réglé cela avec le Seigneur — cela étant vrai, le Saint-Esprit se met au travail 1a-dessus, comme je l'ai
dit, pour nous rendre deux ou trois autres choses trés réelles, dont la premiére est 1' « altérité » totale de
Christ. Combien Il est totalement autre que nous-mémes. Prenons les disciples qui sont entrés dans Son école
— ce n'était pas I'Ecole du Saint-Esprit dans le méme sens que la ndtre, mais le résultat de leur association
avec le Seigneur Jésus pendant ces trois ou trois ans et demi a été exactement le méme — la premiére chose
qu'ils ont apprise, c'est combien Il était autre qu'eux.

Ils ont da I'apprendre. Je ne pense pas que cela leur soit venu au premier instant. C'est en continuant qu'ils se
sont retrouvés, encore et encore, en conflit avec Ses pensées, Son intelligence, Ses maniéres de faire. Ils
L'exhortaient a suivre un certain chemin, a faire certaines choses, a aller a certains endroits ; ils cherchaient a
Lui imposer leurs propres jugements, leurs propres sentiments et leurs propres idées. Mais Il n'en voulait rien
savoir. Aux noces de Cana en Galilée, Sa propre mére, avec une idée en téte, dit : « Ils n'ont plus de vin. » Sa
réponse fut : « Femme, qu'y a-t-il entre moi et toi ? Mon heure n'est pas encore venue. » Qu'y a-t-il entre moi
et toi ? C'est une traduction faible. Bien meilleure est celle-ci : 'Femme, toi et moi pensons dans des sphéres
différentes ; nous n'avons pour le moment rien en commun.' Ainsi, tout au long de leur vie, ils ont cherché a
Lui imposer leur mentalité. Non, tout le temps Il les reprenait et leur montrait combien Ses pensées, Ses
voies, Ses idées, Ses jugements étaient différents ; totalement différents. A la fin, je suppose qu'ils ont
désespéré. Lui aurait bien pu désespérer d'eux s'll n'avait pas su que c'était exactement ce qu'll était en train



d'accomplir en eux.

Saisissez cela et vous tenez quelque chose d'utile. 'Seigneur, pourquoi suis-je toujours pris en faute, pourquoi
est-ce que je fais toujours une gaffe ? D'une manicre ou d'une autre, je dis et fais toujours la mauvaise chose,
je suis toujours du mauvais c6té ! Il semble que je ne sois jamais en phase avec Toi ; je désespére d'étre un
jour dans le vrai !" Et le Seigneur dit : 'Je suis en train de t'enseigner, c'est tout ; délibérément, tout a fait
délibérément. C'est exactement ce que Je suis en train de te faire voir. Tant que tu n'auras pas appris cette
lecon, nous n'arriverons a rien. Quand tu auras parfaitement appris cette legon, alors nous pourrons
commencer un travail constructif, mais pour l'instant, il est nécessaire que tu arrives au point ou tu reconnais
que Je suis totalement autre que toi. La différence est telle que nous évoluons dans deux mondes totalement
opposes.'

Cette intelligence ordinaire de 'homme, a son meilleur, est une autre intelligence. Cette volonté de I'hnomme,
a son meilleur, est une autre volonté. Vous ne savez jamais ce qui se cache derriére vos motivations jusqu'a
ce que le Saint-Esprit pénétre jusqu'aux profondeurs de votre étre et vous le montre. Vous pouvez enrober
vos sentiments et vos désirs dans les termes les plus pieux. Vous pouvez, comme Pierre, réagir a une
suggestion divine : « Si je ne te lave, tu n'as point de part avec moi », et dire : « non seulement les pieds,
mais encore les mains et la téte » ; mais ce n'est que le moi qui resurgit — ma bénédiction. Je veux la
bénédiction, et je passe ainsi a c6té de tout ce que le Maitre essaie d'enseigner. 'J'essaie de t'enseigner le
dépouillement de toi-méme', aurait-Il pu dire, 'et toi, tu saisis chaque suggestion de Ma part pour te remplir
toi-méme, pour recevoir ; et Moi J'essaie de dire : Donne, lache prise !' Ce moi se manifeste de la maniére la
plus spirituelle (?). Le moi se manifeste pour la bénédiction spirituelle. Nous ne savons pas ce qui se cache
derri¢re. Nous devons entrer dans une école trés sévere de 1'Esprit qui aboutit a la découverte que nos
meilleures intentions sont souillées, nos motifs les plus purs sont impurs devant ces yeux ; les choses que
nous destinions a Dieu, quelque part a leur source, se trouve le moi. Nous ne pouvons rien produire de cette
nature qui soit acceptable pour Dieu.

Tout ce qui pourra jamais parvenir a Dieu est en Christ seul, pas en nous. Cela ne sera jamais, dans cette vie,
en nous comme étant notre. Ce sera toujours la différence entre Christ et nous-mémes. Bien qu'll réside en
nous, Lui et Lui seul est 1'objet du bon plaisir et de la satisfaction de Dieu, et l'unique legon fondamentale
que vous et moi devons apprendre dans cette vie, sous l'enseignement, la révélation et la discipline du Saint-
Esprit, est qu'll est autre que nous ; et cette 'altérité' est en vérité une chose absolue. C'est 'une des lecons
difficiles.

C'en est certainement une que ce monde refusera d'apprendre. Il n'en voudra pas. Cela va directement a
l'encontre de tout le systéme de I'enseignement de 'humanisme : la chose merveilleuse qu'est 'hnomme ! Oh
non, lorsque vous &tes parvenu a votre meilleur, il y a un gouffre entre vous et les commencements de Christ
qui ne peut étre comblé. Si vous atteignez votre meilleur, vous n'avez pas commencé Christ. C'est absolu,
mais nous n'avons peut-&tre pas besoin de cette emphase. La plupart d'entre nous ont appris quelque chose.

Mais, tout en sachant cela par expérience, prenons le réconfort qui vient peut-étre du fait qu'on nous redit
exactement ce qui se passe. Que fait le Seigneur, que fait le Saint-Esprit avec nous ? Eh bien,
fondamentalement, Il nous fait savoir que nous sommes une chose et que Christ en est une autre. C'est la
lecon la plus importante a apprendre, car rien de constructif ne peut se faire tant que nous ne l'avons pas
apprise. La premiere chose, par conséquent, est I' « altérité » totale de Christ par rapport a nous-mémes.

L'IMPOSSIBILITE D'ATTEINDRE PAR NOUS-MEMES LE STANDARD DE DIEU

Ensuite, deuxiémement, le Saint-Esprit nous met face a I'impossibilité totale de jamais devenir cela par nous-
mémes. Vous voyez, Dieu a établi un standard, Dieu a présenté Son modele, Dieu nous a donné Son objectif
pour notre conformité, et la chose suivante a laquelle nous nous heurtons est I'impossibilité totale d'étre cela.
Oui, par nous-mémes, c'est impossible. N'avez-vous pas encore appris cette legon du désespoir ?



Est-il nécessaire que le Saint-Esprit vous fasse désespérer a nouveau ? Pourquoi ne pas avoir un bon gros
désespoir et en finir ? Pourquoi désespérer tous les deux jours ? Seulement parce que vous €tes toujours a la
recherche de quelque chose, quelque part, d'un lambeau de bonté en vous-méme que vous pourriez présenter
a Dieu, qui Lui plairait, Le satisferait et répondrait a Ses exigences. Vous ne le trouverez jamais.

Tenez pour acquis que « toutes nos justices sont comme des vétements souillés ». Notre justice, tous ces
efforts pour étre si justes, le Seigneur dit de tout cela : « Des vétements souillés ! » Réglons cela une fois
pour toutes. Si vous anticipez ce que je dis, vous verrez ou cela méne. Cela méne a la position la plus
glorieuse. Cela méne a cette issue glorieuse mentionnée par le Seigneur Jésus de cette maniére, en ces jours
avant que les choses ne deviennent intérieures : « Apprenez de moi... et vous trouverez du repos pour vos
ames. » C'est la fin. Mais nous ne trouverons jamais le repos pour nos ames tant que nous n'aurons pas
d'abord appris la différence totale entre Christ et nous-mémes, puis l'impossibilité totale de jamais étre
comme Lui par quoi que ce soit que nous puissions trouver en nous-mémes, produire ou faire. Ce n'est pas en
nous, en nous-mémes, de cette facon. Nous ferions donc mieux de désespérer notre dernier désespoir a
I'égard de nous-mémes. Ces deux choses sont fondamentales.

UN DERNIER MOT ET UNE EXHORTATION

Mais la chose suivante que le Saint-Esprit fera sera de commencer a nous montrer comment cela s'accomplit.
Nous n'allons pas commencer cela maintenant, but restons sur le fait que le Saint-Esprit ne peut rien faire
tant que ces autres choses ne sont pas réglées. Oh, Dicu est trés jaloux de Son Fils. Son Fils est passé par les
feux a ce syjet, ayant accepté la forme humaine et une vie de dépendance, s'étant volontairement dépouillé de
ce qui signifiait qu'a tout moment Il aurait pu, de Lui-méme, agir par la Déité pour Sa propre délivrance, Son
salut, Sa provision, Sa préservation ; s'étant dépouillé de ce droit et ayant dit : Je renonce a tous Mes droits,
prérogatives et pouvoirs de Déité pour un temps, et J'accepte la position de I'homme de dépendance totale
envers Dieu comme Mon Pére ; Je fais face a tout ce que 'homme doit affronter au niveau de I'nomme ! * 11
l'a affronté dans chaque domaine sous sa forme et sa force concentrées et Il a traversé sans un défaut en tant
qu'homme pour I'homme, et I1 est retourné au trone sur le mérite d'un triomphe complet sur chaque force que
I'homme doit affronter pour satisfaire Dieu. Pensez-vous qu'apres cela Dieu renoncera un jour a Son Fils, et a
tout ce qu'll a accompli au nom de I'homme, et dira : Soyez simplement a votre meilleur et cela Me

satisfera ? Oh, quel aveuglement envers Christ, envers Dieu, que ce christianisme populaire d'aujourd'hui !
Non, il n'y a qu'Un Seul dans cet univers dont Dieu puisse dire de tout Son cceur « en qui j'ai mis toute mon
affection », et c'est le Seigneur Jésus-Christ. Si jamais vous et moi devons entrer dans cette faveur, ce sera
comme étant « en Jésus-Christ », jamais en nous-mémes.

Lorsque cela est appris, ou lorsque cette partie de 1'éducation a été assimilée, c'est alors que le Saint-Esprit
peut commencer l'ceuvre de conformation a I'image du Fils de Dieu. Eh bien, nous avons vu les legons un et
deux dans le cas des disciples. Au fil des mois et des années, ils en sont venus a voir combien Il était
totalement différent d'eux, puis ils sont arrivés au lieu du désespoir a ce sujet, comme le Seigneur l'avait
prévu. Il avait tout prévu. Il ne pouvait pas I'empécher, Il ne pouvait pas les sauver, Il devait leur permettre
d'aller dans cette voie ; et tout a la fin, alors qu'ils faisaient leurs plus bruyantes protestations au sujet de leur
loyauté, de leur fidélité, de leur endurance, et de ce qu'ils allaient faire une fois mis a I'épreuve, Il leur dit a
tous : « Vous croyez maintenant ? Voici, I'heure vient, et elle est déja venue, ou vous serez dispersés chacun
de son coté, et ou vous me laisserez seul » (Jean 16:31-32). Et a un en particulier, Il dit : « Le coq ne
chantera pas que tu ne m'aies renié trois fois » (Jean 13:38). Que pensez-vous que ces hommes ont ressenti
quand I a été crucifié, qu'ils s'étaient tous enfuis et L'avaient laissé seul, et que 1'un d'eux L'avait renié ? Ne
pensez-vous pas qu'un sombre désespoir est entré dans leurs ames, non seulement a cause de leurs
perspectives et attentes perdues, mais aussi un désespoir a leur propre sujet ? Oui, et Il a di le permettre. I1
ne pouvait prendre aucune mesure pour l'empécher ; c'était nécessaire. Et vous et moi suivrons le méme
chemin si nous sommes dans la méme école. C'est essentiel. Aucun travail constructif ne peut étre fait tant
que cela n'a pas progressé en nous.



Eh bien, cela semble terrible, mais cela devrait étre encourageant ! Aprés tout, c'est constructif d'une certaine
maniére. Que fait le Seigneur avec moi ? Il prépare un chemin pour Son Fils, Il déblaie le terrain pour faire
entrer la plénitude de Christ. C'est ce qu'll fait. Il I'a fait avec eux, et la Pentecote et ce qui a suivi ont été Sa
réponse a ce qui s'était passé le jour ou Il a été livré, a tout ce qui s'était passé avec eux.

Vous dites : Alors Il a commencé Son travail constructif. Oui, Il I'a fait ; aprés la Croix et la Pentecdte, les
choses ont commencé a changer d'une maniére intérieure, et a partir de ce moment, vous commencez a voir
que Christ est maintenant manifesté d'une maniére croissante en ces hommes. Ils ont peut-étre encore un
long chemin a parcourir, mais vous ne pouvez manquer de voir que le fondement est posé, que le
commencement a été fait. Il y a une différence, et la différence n'est pas tant qu'ils sont nécessairement des
hommes changés, mais que Christ est maintenant en eux, transcendant ce qu'ils sont par nature. Ce n'est pas
qu'ils deviennent tellement meilleurs, mais c'est que Christ a 'intérieur devient tellement plus réel en tant que
puissance.

C'est tout pour le moment. Courbons nos ceeurs aujourd'hui, cédons aujourd'hui. C'est 'Ecole de Christ. Je
sais combien c'est un défi, un défi pour ce vieil homme qui meurt trés difficilement, qui céde avec une
grande difficulté. Toute notre formation, notre enseignement, a peut-étre été autre que cela. Nous sommes
entrés dans cet horrible héritage de I'humanisme : étre le meilleur que je puisse étre, étre & mon meilleur ! Eh
bien, vous devez prendre ce que je dis dans le sens ou je le dis. Personne ne va penser que vous pouvez
simplement vous laisser aller, étre négligent, étre au pire de vous-méme ou moins que votre meilleur,
simplement a cause de ce que j'ai dit ; mais vous savez de quoi je parle. A notre meilleur, nous ne pourrons
jamais franchir ce fossé entre I'homme et Jésus-Christ. Non, ce fossé demeure, et le seul moyen de le
traverser est de mourir et de ressusciter des morts ; mais cela, pour le moment, c'est une autre affaire.

NOTE DE BAS DE PAGE : Cela ne signifie pas qu'll s'est dépouillé de la Déité, mais de ses droits pour un
temps.



Chapitre 2 - Apprendre la Vérité

« Jésus dit donc a ces Juifs qui avaient cru en lui : Si vous demeurez dans ma parole, vous étes vraiment mes
disciples ; vous connaitrez la vérité, et la vérité vous affranchira. Ils lui répondirent : Nous sommes la
postérité d'Abraham, et nous ne flimes jamais esclaves de personne ; comment dis-tu : Vous deviendrez
libres? Jésus leur répondit : En vérité, en vérité, je vous le dis, quiconque se livre au péché est esclave du
péché. Or, l'esclave ne demeure pas toujours dans la maison ; le fils y demeure toujours. Si donc le Fils vous
affranchit, vous serez réellement libres » (Jean 8:31-36).

« Vous avez pour pere le diable, et vous voulez accomplir les désirs de votre pére. 1l a été meurtrier des le
commencement, et il ne se tient pas dans la vérité, parce qu'il n'y a pas de vérité en lui. Lorsqu'il profere le
mensonge, il parle de son propre fonds ; car il est menteur et le pere du mensonge » (Jean 8: 44).

« Vous ne l'avez pas connu ; mais moi, je le connais. Et si je disais que je ne le connais pas, je serais
semblable a vous, un menteur ; mais je le connais, et je garde sa parole » (Jean 8: 55).

« Jésus lui dit : Je suis le chemin, la vérité, et la vie » (Jean 14:6).

« L'Esprit de vérité, que le monde ne peut recevoir, parce qu'il ne le voit point et ne le connait point ; mais
vous, vous le connaissez, car il demeure avec vous, et il sera en vous » (Jean 14:17).

« Quand sera venu le Consolateur, que je vous enverrai de la part du Pere, 1'Esprit de vérité, qui vient du
Pére, il rendra témoignage de moi » (Jean 15:26).

« Car la colére de Dieu se révele du ciel contre toute impiété et toute injustice des hommes qui retiennent
injustement la vérité captive » (Rom 1:18).

« ...eux qui ont changé la vérité de Dieu en mensonge... » (Rom 1:25).

« ...s1 du moins vous l'avez entendu, et si, conformément a la vérité qui est en Jésus, c'est en lui que vous
avez ét¢ instruits » (Eph 4:21).

« ...et a revétir 'homme nouveau, créé selon Dieu dans une justice et une sainteté que produit la vérité » (Eph
4:24).

« Voici ce que dit le Saint, le Véritable... » (Apoc 3:7).
« Voici ce que dit 'Amen (=Véritablement), le témoin fidele et véritable... » (Apoc 3:14).

Dans notre méditation précédente, nous parlions ensemble de I'Ecole de Christ, et nous disions que chaque
véritable enfant de Dieu est amené dans I'Ecole de Christ sous la main du Saint-Esprit, I'Esprit de I'onction,
et que 14, la premiére grande ceuvre du Saint-Esprit est de présenter Christ au cceur comme 1'objet de Dieu
pour toutes les opérations du Saint-Esprit avec nous. Ainsi, Christ est tout d'abord présenté et attesté par Dieu
comme l'objet de Son plaisir, puis le Saint-Esprit fait connaitre le dessein divin en lien avec cette révélation
intérieure du Seigneur Jésus, a savoir, que nous soyons conformés a l'image du Fils de Dieu. Ensuite, nous
parlions de deux ou trois lecons fondamentales dans I'école, des choses qui sous-tendent notre éducation.
Premiérement, le Saint-Esprit prend soin de faire connaitre par I'expérience, d'une maniére intérieure dans
leur propre cceur, a tous ceux qui sont sous cette discipline (car c'est le sens d'un disciple), I' « altérité » totale
de Christ par rapport a eux-mémes. Puis Il ceuvre aussi pour nous amener au point ou nous réalisons combien
la situation est impossible en dehors des miracles de Dieu, que par nous-mémes nous ne pouvons jamais étre
comme Christ. La seule conclusion de tout cela est que ce doit étre quelque chose d'extérieur a nous-mémes,
qui est I'ceuvre de Dieu Lui-méme.



Eh bien, tout cela est préliminaire dans I'Ecole de Christ, bien qu'il me semble que cette éducation
préliminaire se poursuive jusqu'a la fin de nos jours. En tout cas, elle semble s'étendre sur une grande partie
de notre vie, bien qu'il devrait y avoir un point atteint qui représente une crise définitive en la matiére, ot un
fondement est posé dans lequel ces trois choses sont reconnues et acceptées, et nous n'irons pas tres loin tant
qu'il n'en sera pas ainsi. La personne qui commence vraiment a avancer est celle qui a vécu son désespoir
final d'elle-méme, et qui est arrivée a voir treés clairement, par I'illumination du Saint-Esprit, que ce n'est «
plus moi, mais Christ » — 'Non ce que je suis, O Seigneur, mais ce que Tu es, cela, cela seul, peut étre le vrai
repos de mon ame' : Ton amour, non le mien ; Ta paix, non la mienne ; Ton repos, non le mien ; Ton tout, rien
du mien ; Toi-méme ! Tel est le fondement essentiel de la croissance spirituelle, de la connaissance
spirituelle, de I'éducation spirituelle.

« JE SUIS LA VERITE »

Maintenant, dans cette méditation, nous en venons a regarder de plus prés le Seigneur Jésus en tant qu'objet
et standard de Dieu pour I'ceuvre du Saint-Esprit en nous, cette 'altérité' qu'll représente, et nous avons lu un
certain nombre de passages qui tous, comme vous l'avez remarqué, portent sur la vérité. Assurément, ces
passages des Evangiles ont dii jouer un réle dans I'éducation des disciples. En premier lieu, il y eut la
déclaration ou proclamation faite aux Juifs — une chose formidable a dire a l'ouie de ces disciples. Il y avait
des Juifs qui faisaient profession de croire. Le Seigneur Jésus souléve la question du disciple avec eux. Il dit
a ces Juifs qui L'avaient cru (il n'est pas dit qu'ils avaient cru en Lui) : « Si vous demeurez dans ma parole,
vous €tes vraiment mes disciples ; vous connaitrez la vérité, et la vérité vous affranchira. » Ils répliquérent
aussitot par la revendication contraire : « Nous sommes la postérité d'Abraham, et nous ne fiimes jamais
esclaves de personne. » Il insiste sur cette question de la vérité, la vérité en relation avec Lui-méme. « Si
donc le Fils vous affranchit, vous serez réellement libres. » « Vous connaitrez la vérité, et la vérité vous
affranchira. » La question de savoir de quelle postérité ils étaient s'est posée, et associée a cela, la déclaration
« si donc le Fils vous affranchit, vous serez réellement libres ». Suivez-vous cela ? Connaitre la vérité, c'est
connaitre le Fils. La liberté par la vérité s'obtient par la connaissance de Lui.

Puis, aux Juifs — je présume du type le plus violent — Il a dit ces paroles d'une force inégalée : « Vous avez
pour pere le diable, et vous voulez accomplir les désirs de votre pére. Il a été meurtrier dés le
commencement, et il ne se tient pas dans la vérité... il est menteur et le pére du mensonge... quand il profere
le mensonge, il parle de son propre fonds. » Un langage terriblement fort, et tout cela a propos de la vérité, la
vérité telle qu'elle est liée a Lui-méme.

Puis, quand vous arrivez au chapitre 14, Il est seul avec Ses disciples ; et Philippe Lui dit : « Seigneur,
montre-nous le Pére, et cela nous suffit. » Sa réponse est : « Il y a si longtemps que je suis avec vous, et tu ne
m'as pas connu, Philippe ! Celui qui m'a vu a vu le Pére. » Une autre question dans I'école : « Seigneur, nous
ne savons ou tu vas ; comment pouvons-nous en savoir le chemin ? » « Je suis le chemin, la vérité... » Je suis
la vérité. La vérité n'est pas quelque chose ; la vérité est une Personne. Eh bien, tout cela se trouve dans
I'Ecole de Christ, portant sur Christ en tant que la Vérité.

Je ne sais pas a quel point vous €tes saisis par cette question, mais notre objectif est sirement d'en venir a
étre profondément saisis par ces choses. Que pensez-vous de l'importance d'avoir un vrai fondement ? Et
aprés tout, la caractéristique supréme d'un fondement est la vérité, que la chose soit bien et véritablement
posée. Ce fondement doit porter une responsabilité assez lourde, nulle autre que la responsabilité de notre
bien-&tre et de notre destinée éternels, voire la justification méme de Dieu Lui-méme. 11 doit donc étre
absolument vrai et la vérité, et il nous incombe donc de nous assurer de notre position ; en d'autres termes,
d'en finir avec tout ce qui n'est pas réel en nous, d'en finir pour toujours avec tout ce qui n'est pas authentique
et totalement vrai dans notre position. C'est exactement ce que nous allons examiner et analyser pendant un
petit moment. Les conséquences sont si grandes que nous ne pouvons pas nous permettre d'avoir quoi que ce
soit de douteux dans notre position.

C'est ainsi. Vous et moi allons faire face a Dieu un jour. Nous allons nous trouver face a face avec Dieu
littéralement dans I'éternité et alors la question se posera : Dieu nous a-t-1l fait défaut & un moment donné ?



Serons-nous capables, sur un quelconque détail, de dire : Seigneur, Tu m'as fait défaut, Tu n'as pas été fidéle
a Ta parole ? Une telle position est impensable, qu'un étre puisse un jour porter une telle accusation a la porte
de Dieu, avoir le moindre doute quant a la vérité, la réalité, la fidélité de Dieu. Le Saint-Esprit a été envoyé
en tant qu'Esprit de vérité pour nous conduire dans toute la vérité, afin qu'il n'y ait aucune ombre entre Dieu
et nous quant a Sa fidélité absolue, Sa vérité envers Lui-méme et envers toute Sa parole. Le Saint-Esprit est
venu pour cela. S'il en est ainsi, alors le Saint-Esprit traitera avec tous les disciples dans I'Ecole de Christ
pour saper tout ce qui n'est pas vrai, qui n'est pas authentique, pour faire en sorte que chaque disciple se
tienne sur un fondement qui puisse subsister devant Dieu au jour de Sa justification absolue et totale.

LE BESOIN D'UN VRAI FONDEMENT

Mais pour qu'il en soit ainsi, vous et moi, sous 1'enseignement du Saint-Esprit, devons étre traités avec une
grande fidélité, et devons en venir au point ou nous sommes parfaitement ajustables devant Dieu, ou il y a
une pleine réceptivité au Saint-Esprit, et rien en nous qui résiste ou refuse le Saint-Esprit, mais ou nous
sommes parfaitement ouverts et préts pour la plus grande conséquence du Saint-Esprit mettant le doigt sur
quoi que ce soit dans nos vies nécessitant d'étre traité et ajusté. Il est ici pour cela.

L'alternative au fait de permettre a une telle ceuvre du Saint-Esprit de s'accomplir en nous est que nous nous
trouverons dans une fausse position, et il est beaucoup, beaucoup trop coiiteux de se trouver dans une fausse
position, méme si ce n'est que sur certains points. C'est un monde faux dans lequel nous vivons, un monde
qui fonctionne sur des mensonges. Toute la constitution de ce monde est un mensonge, et c'est dans la nature
méme de I'homme, bien que des multitudes ne le sachent pas, mais pensent étre vraies. IIs essaient de
construire le monde sur une fausse fondation. Le Royaume de Dieu est totalement autre. 11 est bati sur Jésus-
Christ, la Vérité.

Eh bien, mon accent est mis pour le moment sur la nécessité d'une position vraie en ce qui nous concerne.
Oh, s'il y avait des hommes et des femmes en qui la vérité de Christ a été opérée et qui iront jusqu'au bout
avec Dieu, quoi qu'il en coiite. « Qui pourra monter a la montagne de I’Eternel ? » « Celui qui dit la vérité
selon son cceur... celui qui jure a son propre détriment » — c'est-a-dire, qui prend la position de la véracité
méme si cela lui cotite cher. Nous sommes influencés par toutes sortes de fausses considérations, influencés
par ce que les autres penseront et diront, en particulier ceux de nos cercles religieux, de notre tradition ; et ce
sont de fausses considérations et de fausses influences. Elles lient et empéchent de nombreux hommes et
femmes d'aller jusqu'au bout avec Dieu sur le chemin de la lumiére. L'issue est une fausse position a la fin.

Accepterez-vous que je dise qu'il n'y a pas de vérité en nous ? C'est I'une des choses que nous allons
découvrir sous les agissements du Saint-Esprit avec nous, qu'il n'y a pas de vérité dans notre esprit
naturellement. Nous pouvons étre trés fortement convaincus, et nous pouvons étre préts a donner nos vies
pour nos convictions et a tout mettre au creuset pour ce que nous croyons de tout notre étre étre juste, tre
vrai, et en cela méme, nous pouvons étre totalement dans l'erreur. Tel fut le cas de Saul de Tarse : « Pour moi,
j'avais cru devoir agir vigoureusement contre le nom de Jésus de Nazareth » (Actes 26:9). Ou encore : «
...I'heure vient ou quiconque vous fera mourir croira rendre un culte a Dieu » (Jean 16:2) ; si z&lés pour leur
conviction — C'est la volonté de Dieu ! La volonté de Dieu ! — convaincus que c'est la volonté de Dieu ;
certains préts & donner leur propre vie sur la base de leur conviction, et d'autres a prendre la vie des autres sur
la base de leur conviction. Jusqu'ou nous pouvons aller sur la base d'une conviction et avoir tort, totalement
tort, aussi totalement tort que nous sommes sincéres. Une fausse conviction ; et il n'y a pas un seul esprit
humain incapable d'entrer dans cet état. Les germes de cela sont dans la nature humaine, en chacun de nous ;
dans l'esprit quant a la conviction, dans le coeur quant au désir. Nous pouvons penser que notre désir est
parfaitement pur et juste, alors qu'il est totalement faux ; et il en va de méme pour notre volonté. En nous, par
nature, il n'y a pas de vérité.



VIVRE PAR LA VERITE

Je vais aller au fond de cette chose. Qu'est-ce qu'un chrétien ? Un chrétien est quelqu'un qui n'avait pas trés
bon caractére, mais qui a maintenant bon caractére ; quelqu'un qui n'était pas trés aimable, mais qui est
maintenant beaucoup plus aimable ; quelqu'un qui n'était pas trés z€1€, mais qui est maintenant tres z¢El¢é ;
quelqu'un qui a une disposition différente de ce qu'il était auparavant. Est-ce 1a une vraie définition d'un
chrétien ? Donnez-moi une armoire d'homéopathie. Amenez-moi une personne tres irritable. Donnez-lui une
dose de, que dirai-je ? — nux vomica ; en deux ou trois heures, il sera un homme de trés bonne humeur. Est-
il chrétien ? Donnez-lui autre chose ; faites-le redevenir ce qu'il était avant. A-t-il été sauvé, puis est-il
retombé ? Les médicaments peuvent changer I'humeur d'un homme en quelques heures. De 1éthargique,
négligent, indifférent, vous devenez vivant, énergique, actif ; de malheureux, mécontent, morose,
mélancolique, désagréable, irritable, vous devenez aimable, plaisant, soulagé de toute cette tension nerveuse
qui vous rendait ainsi, et de tout ce désordre digestif qui faisait de vous un rustre avec qui vivre. Pour un petit
moment, vous avez fabriqué un chrétien avec des médicaments ! Vous voyez ou je veux en venir.

Ou est la vérité ? Si la vérité de mon salut se situe dans le domaine de mes sentiments, de mon systéme
digestif, de mon organisme nerveux, je serai un piétre chrétien ; parce que cela changera de jour en jour selon
le temps ou autre chose. Oh non ! La vérité ; ou est la vérité ? « Non ce que je suis, mais ce que Tu es. »
Voila ou est la vérité, « Vous connaitrez la vérité, et la vérité vous affranchira. » Libéré de quoi ? De
l'esclavage ! Quel esclavage ? Satan vous frappant de ses chaines de condamnation parce qu'aujourd'hui vous
ne vous sentez pas d'attaque. Vous vous sentez mal dans votre constitution, et vous vous sentez déprimé,
vous sentez la mort tout autour, vous vous sentez irritable, et Satan vient et dit : Tu n'es pas un chrétien !
Quel beau chrétien tu fais ! Et vous vous effondrez sous cela. Est-ce 1a la vérité ? C'est un mensonge ! La
seule réponse pour la délivrance et 'émancipation est : 'Ce n'est pas ce que je suis, c'est ce qu'll est ; Christ
demeure le méme." Il n'est pas comme moi, variant ici dans cette vie humaine d'heure en heure et de jour en
jour : Il est autre.

Pardonnez-moi d'étre si fort dans mon emphase, mais je sens que c'est la seule fagon pour nous d'étre
réellement sauvés. Jésus, voyez-vous, dit : « Je suis la vérité. » Qu'est-ce que la vérité ? C'est ce qui résiste a
tous les arguments de Satan qui est « menteur et le pére du mensonge ». C'est ce qui nous délivre de ce faux
moi que nous sommes ; et nous sommes un faux moi. Nous sommes un ramassis de contradictions. Nous ne
pouvons jamais €tre siirs que nous serons du méme avis bien longtemps, que nos convictions ne vont pas
faire volte-face. Oh non, ce n'est pas nous-mémes du tout ; c'est Christ. Vous voyez dans quelle fausse
position nous pourrions &tre si nous étions sur cet autre niveau de la nature. Quel jeu le diable pourrait jouer
avec nous.

J'utilise ces illustrations pour essayer d'aller au coeur de cela. Qu'est-ce que la vérité ? Qu'est-ce qui est vrai ?
Cela ne se trouve pas en nous. Nous ne sommes vrais dans aucune partie de notre étre. Christ seul est la
vérité, et vous et moi devons apprendre a vivre de Christ, et tant que nous ne 1'avons pas fait, le Saint-Esprit
ne peut pas faire l'autre chose.

Peut-étre dites-vous : Un vrai chrétien n'est-il pas moins colérique ? N'y a-t-il aucune différence ? Est-ce
juste qu'un chrétien soit irritable et tout cela ? Je ne dis pas cela, je ne vous dispense pas de cela ; je dis que
dans 1'école, tant que vous et moi n'aurons pas appris a nous accrocher a Christ par la foi, le Saint-Esprit n'a
pas le terrain sur lequel travailler pour nous amener a la conformité a Christ. Si nous vivons sur la fausse
base de nous-mémes, le Saint-Esprit nous laisse tranquilles. Lorsque nous en venons a vivre par la foi en
Christ, alors le Saint-Esprit peut venir et rendre Christ effectif en nous, et nous enseigner la victoire et nous
enseigner la maitrise, et nous apprendre par la délivrance a ne pas devenir la proie de nos bons ou mauvais
sentiments, mais a vivre sur un tout autre niveau. Je veux dire par la que vous coupez I'herbe sous le pied a
bien des choses lorsque vous vous placez réellement sur le terrain de Christ.

Prenez l'irritabilité, par exemple. Certains d'entre vous, bien sir, ne souffrent peut-étre jamais de cela, mais
d'autres savent ce qu'est cette bataille. Eh bien, prenons un tel cas. Aujourd'hui, nous nous sentons comme



cela, tout nerveux, tendu et sec. Qu'allons-nous faire a ce sujet ? Allons-nous en faire notre vie chrétienne ou
la négation de notre vie chrétienne ? Si nous nous plagons sur ce terrain, alors Satan est toujours prompt a en
tirer le meilleur parti et @ nous amener dans un terrible esclavage et a réellement tuer toute vie spirituelle.
Mais si vous prenez la position : 'Oui, c'est ce que je ressens aujourd'hui, c'est mon infirmité aujourd'hui,
mais Seigneur Jésus, Tu es autre que moi, et je m'appuie simplement sur Toi, je m'accroche a Toi, je fais de
Toi ma vie', vous voyez ce que vous avez fait. Vous avez coupé I'herbe sous le pied du Diable, et vous
découvrirez qu'il y a la paix dans cette voie, et le repos, et bien que vous puissiez encore vous sentir mal dans
votre partie extérieure, dans votre partie intérieure vous &tes en repos. L'ennemi est exclu de votre partie
intérieure, il n'y a pas de place pour lui la. La paix de Dieu monte la garde sur le cceur et I'esprit par Christ
Jésus ; la citadelle est en sécurité. Ce que Satan essaie toujours de faire, c'est d'entrer dans l'esprit par le
corps ou I'ame et de capturer la citadelle, I'esprit, et de I'amener en esclavage. Mais nous pouvons rester
libres intérieurement alors que nous nous sentons trés mal extérieurement. C'est la liberté par la vérité. C'est
cela la vérité ! Pas une chose, pas une affirmation, mais une Personne. C'est ce que Christ est, et Il est
totalement différent de ce que nous sommes. Eh bien, le Saint-Esprit voudrait nous enseigner, en tant
qu'Esprit de Vérité, que c'est demeurer en Christ qui signifie tout. Les alternatives sont de se replier sur soi-
méme, ou sur les autres, ou sur le monde, d'une maniére mentale. Demeurez en Christ et il y a le repos, il y a
la paix, il y a la délivrance.

Mais n'oubliez pas que, si nous voulons aller au fond des choses avec le Saint-Esprit, Il ne va pas nous
permettre d'étre trompés. Je veux dire par 1a que le Saint-Esprit va exposer notre vrai moi. Il va nous mettre a
nu et nous montrer en détail qu'il n'y a rien de sain en nous, rien sur quoi on puisse compter en nous, afin de
rendre tout aussi clair que c'est seulement en Christ, le Fils de Dieu, qu'il y a la sécurité, la stireté et la vie.

J'ai le sentiment d'échouer a vous transmettre ce que j'ai dans mon cceur. Tant de gens pensent que la vie
spirituelle, la vie d'un enfant de Dieu, est une affaire de choses. C'est une chose appelée 'le message de la
Croix'. C'est une chose appelée 'sanctification'. C'est une chose appelée 'délivrance'. C'est une chose appelée
'mort avec Christ' — quelque chose. 1ls essaient de s'en emparer, et il n'y a aucune délivrance de cette fagon.
Cela ne marche pas. Les « choses » ne fonctionnent pas ! Tout est une question de la Personne, le Seigneur
Jésus, et le Saint-Esprit ne nous sauvera jamais par une « chose ». Il nous ameénera toujours a la Personne, et
fera de Christ la base de notre vie, de notre délivrance, de notre tout. Ainsi, la parole dit : « Christ Jésus... a
¢été fait pour nous sagesse de la part de Dieu, justice, sanctification et rédemption » (1 Cor 1:30).

LE BESOIN CONSTANT DE LA FOI

Eh bien, je dois conclure. L'ccuvre du Saint-Esprit est de nous conformer a Christ, de nous amener a prendre
la forme de Christ, de former Christ en nous ; mais Christ restera toujours autre que nous, de sorte qu'il n'y
aura jamais de cesse a l'appel a la foi. Vous attendez-vous a atteindre un point dans ce pelerinage terrestre ou
vous pourrez vous passer de la foi ? C'est un faux espoir. La foi sera requise plus que jamais lors de vos
derniers moments dans cette vie, sinon plus qu'a tout autre moment. La foi est une chose permanente pour la
durée de cette vie. Si cela est vrai, cela balaie en soi tout espoir d'avoir la chose en nous-mémes.

Ce fut le premier péché d'Adam, ce choix qu'il fit, non pas de tout avoir en Dieu, mais de 'avoir en lui-
méme, dans l'indépendance, de se débarrasser de 1'idée de la foi. Il a donc péché par incrédulité, et tout le
péché qui est entré depuis lors remonte a cette seule chose : I'incrédulité. La foi est le grand facteur de la
rédemption, du salut, de la sanctification, de la glorification ; tout est par la foi. Elle défait I'ceuvre du Diable.
Et la foi signifie simplement que nous sommes placés dans une position ou nous ne l'avons pas en nous-
mémes, nous 'avons seulement en Un Autre, et ne pouvons le connaitre et en jouir que par la foi en cet
Autre. Ainsi, Galates 2:20 revient toujours avec une force renouvelée : « J'ai été crucifié avec Christ ; et ce
n'est plus moi qui vis, c'est Christ qui vit en moi : et la vie que je vis maintenant dans la chair, je la vis dans
la foi, la foi au Fils de Dieu, qui m'a aimé et qui s'est livré lui-méme pour moi » (A.R.V.).

Je vis la vie dans la chair par la foi au Fils de Dieu. Que le Seigneur nous interpréte Sa parole.



Chapitre 3 - Apprendre par la Révélation

Lectures : Ez 40:2-4 ; 43:10-11 ; Jean 1:1-4, 14, 51.

« Dans des visions de Dieu, il m'amena dans le pays d'Israél, et me déposa sur une montagne tres élevée, sur
laquelle se trouvait comme la structure d'une ville, au sud. Et il m'y amena, et voici, il y avait un homme dont
'apparence était comme l'apparence de I'airain, avec un cordeau de lin dans sa main, et une canne a mesurer ;
et il se tenait a la porte. Et 'homme me dit : Fils de I'homme, regarde de tes yeux, et écoute de tes oreilles, et
applique ton cceur a tout ce que je te montrerai ; car c'est afin que je te les montre que tu as été amené ici :
déclare tout ce que tu vois a la maison d'Israél » (Ez 40:2-4).

« Toi, fils de I'nomme, montre cette maison a la maison d'Israél, afin qu'ils soient confus de leurs iniquités ;
et qu'ils mesurent le plan. Et s'ils sont confus de tout ce qu'ils ont fait, fais-leur connaitre la forme de la
maison, et sa disposition, et ses issues, et ses entrées, et toutes ses formes, et toutes ses lois ; et écris-le sous
leurs yeux ; afin qu'ils gardent toute sa forme, et toutes ses ordonnances, et qu'ils les accomplissent » (Ez
43:10-11).

« Au commencement était la Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était Dieu. Elle était au
commencement avec Dieu. Toutes choses ont été faites par elle ; et sans elle rien de ce qui a été fait n'a été
fait. En elle était la vie, et la vie était la lumiére des hommes » (Jean 1:1-4).

« Et la Parole devint chair, et habita parmi nous (et nous vimes sa gloire, une gloire comme celle du Fils
unique venu du Pére), pleine de grace et de vérité » (Jean 1:14).

« Etil lui dit : En vérité, en vérité, je vous le dis, vous verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et
descendre sur le Fils de 'homme » (Jean 1:51).

LA REPONSE DE DIEU A UN ETAT DE DECLIN

Nous avons observé que, lorsque la pensée divine, telle que représentée par le temple et Jérusalem, fut
abandonnée et perdue, et que la gloire s'en était allée, il fut donné a Ezéchiel, et il lui fut enjoint d'écrire, la
vision d'une nouvelle maison céleste, une maison mesurée et définie d'en haut dans ses moindres détails. De
la méme maniére, lorsque I'Eglise des temps du Nouveau Testament eut perdu sa pureté, sa vérité et sa
puissance, ainsi que son caractere et son ordre célestes, et que la gloire primale de ces premiers jours du
Nouveau Testament s'en allait, alors Jean fut conduit par I'Esprit & mettre en lumiere la nouvelle,
merveilleuse, céleste et spirituelle présentation : la personne du Seigneur Jésus ; cette nouvelle présentation
céleste de Christ que nous avons dans I'Evangile de Jean, ses épitres et I'Apocalypse : et nous devons nous
souvenir que I'Evangile écrit par Jean est, chronologiquement, pratiquement le dernier écrit du Nouveau
Testament. Peut-&tre la véritable signification de ceci ne nous a-t-elle pas frappés avec la puissance et la
force requises. Nous prenons les Evangiles tels que nous les avons dans l'arrangement des livres du Nouveau
Testament, et immédiatement ils nous raménent aux jours de la vie de notre Seigneur sur la terre, et du point
de vue du temps, c'est 1a que nous nous trouvons lorsque nous lisons les Evangiles. Pour nous, tout le reste
du Nouveau Testament est encore a venir lorsque nous sommes dans les Evangiles, que ce soit les écrits ou
I'histoire qui a suivi, tout est en perspective. Cela est bien siir presque inévitable, peut-étre presque
impossible a éviter ; mais nous devons essayer de nous extraire de cette position.

Pourquoi I'Evangile de Jean a-t-il été écrit ? A-t-il été écrit simplement comme un compte-rendu de la vie du
Seigneur Jésus ici sur terre, pour accompagner deux ou trois autres récits, afin qu'une histoire de la vie
terrestre du Seigneur Jésus soit préservée ? Est-ce cela ? C'est pratiquement le seul résultat pour un grand
nombre de gens. Les Evangiles sont lus en vue d'étudier la vie de Jésus pendant qu'll était sur la terre. C'est
peut-&tre trés bien, mais je tiens a souligner trés fortement que telle n'est pas l'intention premieére du Saint-
Esprit en inspirant la rédaction de ces Evangiles. Et cela se voit particuliérement dans le cas de 1'Evangile de



Jean, écrit si longtemps aprées tout le reste, tout a la fin de tout ; car lorsque Jean a rédigé ses derniers écrits,
les autres apdtres étaient dans la gloire. L'Evangile de Jean a été écrit lorsque 1'Eglise du Nouveau Testament,
comme nous l'avons dit, avait perdu sa forme originelle, sa puissance et sa vie spirituelle, son caractére
céleste et son ordre divin ; écrit au milieu de conditions telles que celles décrites dans les messages aux
églises d'Asie au début de I'Apocalypse, et que I'on peut si clairement déduire de ses épitres.

Quel était l'objet en vue ? Eh bien, juste ceci : au moment ou Jean écrit, les choses ne sont plus ce qu'elles
étaient, ni ce que Dieu voulait qu'elles soient ; elles ne représentent plus la pensée de Dieu dans Son peuple
et pour Son peuple. L'ordre, 1'ordre céleste, s'est effondré et continue de s'effondrer. La nature céleste a été
abandonnée et une chose terrestre prend forme dans le christianisme ; la vraie vie se perd et la gloire s'en va.
A cette situation, Dieu réagit par une nouvelle présentation de Son Fils d'une maniére céleste et spirituelle ;
car les traits ou caractéristiques de Jean sont le céleste et le spirituel. N'est-ce pas vrai ? Oh oui, voici une
nouvelle mise en lumiére de Son Fils. Mais quelle mise en lumicre ! Pas seulement et uniquement en tant que
Jésus de Nazareth, mais en tant que Fils de 'Homme, Fils de Dieu ; Dieu révélé et manifesté dans I'hnomme,
issu de I'éternité avec toute la plénitude de I'essence divine, afin que Son peuple puisse voir.

Nous devons donc adopter le point de vue du Saint-Esprit dans 1'Evangile de Jean, et dans ses autres écrits, et
voir simplement ceci : que la voie de relévement de Dieu, lorsque Sa pensée pleine et originelle a été perdue,
que cette révélation céleste s'est retirée et que la gloire céleste s'en est allée, est de ramener Son Fils a
nouveau en vue ; non pas de vous ramener a la technique de 1'Eglise, ou de I'Evangile ou de la doctrine, mais
de ramener Son Fils en vue, de ramener Christ a nouveau dans la pleine mesure de Sa signification céleste et
spirituelle devant les yeux du ceeur de Son peuple. Telle est la réponse que I'on trouve en Jean a ces
conditions que nous rencontrons dans le Nouveau Testament, qui montrent si clairement que 1'Eglise perdait
sa position céleste, que toutes sortes de choses s'y infiltraient, et que tout devenait terrestre. Que fera Dieu ?
De quelle maniére sauvera-t-11 Son dessein qui semble si dangereusement proche d'étre perdu ? Il raménera
Son Fils en vue a nouveau. Rappelez-vous que la réponse de Dieu a chaque mouvement est toujours en Son
Fils. Qu'il s'agisse du mouvement dans le monde qui culmine vers 1'Antichrist (la réponse de Dieu a
I'Antichrist sera Christ dans tout I'éclat de Sa gloire divine), ou qu'il s'agisse du déclin et de I'apostasie de
I'Eglise, la réponse de Dieu sera en Son Fils.

C'est la signification des premiers mots du livre de I'Apocalypse. L'Eglise a perdu sa place, la gloire est
partie, mais Dieu intervient en présentant Son Fils.

« Je suis... le Vivant. J'étais mort ; et voici, je suis vivant aux sic¢cles des siécles, et je tiens les clefs de la
mort et de 'hadés. »

Christ est présenté, puis tout est mesuré et jugé a la lumicre de cet Homme céleste qui tient la canne a
mesurer dans Sa main. Cela suffit vraiment, si seulement nous le voyions et le saisissions.

Tout, pour Dieu et pour nous, est li¢ a une révélation du Seigneur Jésus dans le cceur. Oh, ce ne sera pas,
comme je l'ai dit, en essayant de recouvrer la technique du Nouveau Testament. Ce ne sera pas dans une
restauration de 'ordre du Nouveau Testament. Ce ne sera méme pas dans la réaffirmation de la vérité et de la
doctrine du Nouveau Testament. Ce sont des choses, et elles peuvent étre utilisées pour former un cadre,
mais elles ne peuvent jamais garantir la vie, la puissance, la gloire. Ils sont nombreux sur cette terre, ceux qui
ont la doctrine, la technique et l'ordre du Nouveau Testament, mais c'est un cadre froid et mort. La vie, la
gloire, n'y est pas ; le ravissement n'y est pas. Non, le chemin de Dieu pour la gloire est en Son Fils : le
chemin de Dieu pour la vie est en Son Fils : le chemin de Dieu pour la puissance est en Son Fils : le chemin
de Dieu pour la nature céleste est en Son Fils. Et c'est 1a I'Evangile de Jean en quelques mots, ce que Dieu y
dit. Tout est dans le Fils, et le besoin, le seul besoin, est de voir le Fils, et si vous voyez le Fils par I'acte de
Dieu qui ouvre les yeux, alors le reste suivra. C'est encore I'Evangile de Jean.

« Comment t'a-t-il ouvert les yeux ? » Qui a fait cela ? Comment l'a-t-I1 fait ? La réponse ou la réaction de
I'homme a l'interrogatoire fut celle-ci, en effet : Vous me demandez la technique de la chose ; je ne suis pas



capable de vous donner la technique, je ne suis pas capable d'expliquer cette chose, mais j'ai la réalité, et c'est
ce qui importe. « Je sais une chose, c'est que j'étais aveugle, et que maintenant je vois. » C'est la lumiére par
la vie. « En lui était la vie, et la vie était la lumiére... »

Nous ne voulons pas étre seulement capables de donner la technique de la vérité, de I'exposer et de la définir
entierement. Ce n'est pas la premiére chose. La premiére chose est que la vie produit la lumiére et cela se
trouve dans la révélation du Fils : et si je dois tout résumer, c'est ceci : premiérement, Dieu a tout renfermé
de Lui-méme en Son Fils, et il n'est pas possible maintenant de connaitre ou d'avoir quoi que ce soit de Dieu
en dehors du Seigneur Jésus, Son Fils. Dieu en a fait une chose établie ; c'est final, c'est concluant.

CHRIST CONNU UNIQUEMENT PAR REVELATION

Deuxiémement, il n'est pas possible d'avoir ou de connaitre quoi que ce soit de toute la plénitude que Dieu a
renfermée dans Son Fils sans la révélation intérieure du Saint-Esprit a ce sujet. Il faut qu'un miracle soit
opéré par le Saint-Esprit a I'intérieur de chaque homme et de chaque femme pour qu'ils connaissent quoi que
ce soit de ce que Dieu a renfermé en Christ. Cela résume encore I’Evangile de Jean, car 13, au centre, se
trouve un homme né aveugle. Il n'a jamais vu. Il ne s'agit pas d'une restauration pour lui, il s'agit de I'octroi
de la vue. C'est la premiére chose. Ce sera un monde absolument nouveau pour cet homme. Quoi qu'il ait pu
supposer, deviner ou imaginer, ou ce qu'on ait pu lui décrire, le fait de voir réellement sera quelque chose qui
aura un nouveau commencement. Ce sera un miracle absolu, produisant un monde absolument nouveau, et
toutes ses suppositions sur ce que ce monde contenait et a quoi il ressemblait s'avéreront avoir été bien
inadéquates lorsqu'il verra réellement. Rien ne sera vu si ce n'est par le miracle opéré a l'intérieur.

(1) Dieu a tout renfermé de Lui-méme en Son Fils.

(2) Personne ne peut en connaitre quoi que ce soit, si ce n'est par révélation. « Personne ne connait le Fils, si
ce n'est le Pére ; et personne non plus ne connait le Pére, si ce n'est le Fils, et celui a qui le Fils veut le révéler
» (Matt 11:27). La révélation ne peut venir que par le choix du Fils.

LA REVELATION LIEE A DES SITUATIONS PRATIQUES

La troisiéme chose est celle-ci : Dieu garde toujours la révélation de Lui-méme en Christ liée a des situations
pratiques. Je veux que vous saisissiez cela. Dieu garde toujours la révélation de Lui-méme en Christ li¢e a
des situations pratiques. Vous et moi ne pouvons jamais obtenir de révélation autrement qu'en lien avec une
certaine nécessité. Nous ne pouvons pas 'obtenir simplement comme une information. C'est de 1'information,
ce n'est pas de la révélation. Nous ne pouvons pas l'obtenir en étudiant. Quand le Seigneur a donné la manne
dans le désert (type de Christ comme le pain du ciel), Il a stipulé trés fermement qu'il ne fallait pas ramasser
un seul fragment de plus que le besoin du jour, et que s'ils allaient au-dela de la mesure du besoin immédiat,
la maladie et la mort éclateraient et les rattraperaient. Le principe, la loi, de la manne, c'est que Dieu garde la
révélation de Lui-méme en Christ liée a des situations pratiques de nécessité, et nous n'aurons pas de
révélation en tant que simple enseignement, doctrine, interprétation, théorie, ou quoi que ce soit en tant que
chose, ce qui signifie que Dieu va nous placer, vous et moi, dans des situations ou seule la révélation de
Christ pourra nous aider et nous sauver.

Vous remarquerez que les Apotres ont regu leur révélation pour 1'Eglise dans des situations pratiques. Ils ne
se sont jamais réunis autour d'une table pour tenir une conférence, pour élaborer un schéma de doctrine et de
pratique pour les églises. Ils sont allés sur le terrain et se sont heurtés de plein fouet a la situation désespérée,
et dans la situation qui les pressait, souvent jusqu'au désespoir, ils ont di se présenter devant Dieu et obtenir
la révélation. Le Nouveau Testament est le livre le plus pratique, car il est né de situations pressantes. Le
Seigneur a donné la lumiére pour une situation. La révélation de Christ dans les situations d'urgence,



pourrions-nous dire, est le moyen de garder Christ vivant, et le seul moyen par lequel Christ vit réellement
pour les Siens. Vous comprenez ce que je veux dire.

Alors voila, c'est pourquoi le Seigneur veut nous garder dans des situations qui sont aigués, réelles. Le
Seigneur est contre le fait que nous nous engagions sur des voies théoriques avec la vérité, sur des voies
techniques. Oh, fuyons la technique comme une chose en soi et reconnaissons ceci : bien que le Nouveau
Testament contienne une technique, nous ne pouvons pas simplement extraire la technique et I'appliquer.
Nous devons entrer dans des situations du Nouveau Testament pour obtenir une révélation de Christ qui
réponde a cette situation. Ainsi, la maniére d'agir du Saint-Esprit avec nous est de nous amener dans des
conditions, des situations et des besoins vivants et réels, dans lesquels seule une nouvelle connaissance du
Seigneur Jésus peut étre notre délivrance, notre salut, notre vie ; et de nous donner alors, non pas une
révélation de la vérité, mais une révélation de la Personne, une nouvelle connaissance de la Personne, afin
que nous venions a voir Christ d'une manicre qui réponde exactement a notre besoin. Nous ne puisons pas
dans un « quelque chose », mais dans un « Lui ».

Il est la Parole. « Au commencement était la Parole », et la signification de cette désignation est simplement
celle-ci : Dieu s'est rendu intelligible a nous en une Personne, pas dans un livre. Dieu n'a pas d'abord écrit un
livre, bien que nous ayons la Bible. Dieu a écrit une Personne. Dans I'un de ses petits livrets, le Dr A. B.
Simpson donne cette illustration, ou illustre cette chose de cette fagon. 11 dit qu'une fois, il a vu la
Constitution des Etats-Unis écrite, et elle était écrite sur un parchemin. Il s'en est approché et a pu lire tous
les détails de la Constitution des Etats-Unis. Mais en s'éloignant de ce parchemin, a quelques métres, tout ce
qu'il pouvait voir, ¢'était la téte de George Washington sur le parchemin. Puis il s'est approché a nouveau et a
vu que la Constitution était écrite de telle maniére, en ombre et lumiére, qu'elle prenait la forme de la téte de
George Washington. C'est cela. Dieu a écrit la révélation de Lui-méme, mais c'est dans la Personne de Son
Fils, la Prééminence (Headship) du Seigneur Jésus, et vous ne pouvez pas avoir la constitution du ciel, si ce
n'est dans la Personne, et la constitution du ciel est la Personne sous la forme du Fils de Dieu.

Ceci n'est qu'une affirmation de choses. J'espére vraiment que vous saisirez le fait énoncé et que vous irez au
Seigneur avec cela. Ne demandez pas la lumiére comme quelque chose ; demandez une connaissance plus
compléte du Seigneur Jésus. C'est le chemin, car c'est le seul chemin vivant pour Le connaitre : et rappelez-
vous que Dieu garde toujours la connaissance de Lui-méme en Christ liée a des situations pratiques. Cela va
dans les deux sens. Nous devons étre dans la situation. Le Saint-Esprit nous aménera, si nous sommes entre
Ses mains, dans la situation qui rendra nécessaire une nouvelle connaissance du Seigneur. C'est un aspect.
L'autre aspect est que, si nous sommes dans une situation qui est trés dure et trés difficile, nous sommes dans
la position méme ou nous pouvons demander une révélation du Seigneur.



Chapitre 4 - La Maison de Dieu

Lectures : Ezéchiel 40:2-4 ; 43:10-11.

Vous vous souvenez que c'est a I'époque ou tout ce qui avait été autrefois le moyen pour Dieu d'exposer en
type Ses pensées au milieu de Son peuple, avait été détruit et perdu, et ou le peuple était loin, spirituellement
et littéralement, de ces choses (le temple, Jérusalem, etc.), que le Seigneur saisit Son serviteur Ezéchiel et,
dans les visions de Dieu, le ramena au pays, le plaga sur une haute montagne, et lui montra en vision la cité,
et cette grande, nouvelle, spirituelle et céleste maison. La vision et le dévoilement qui furent donnés étaient
trés complets, treés vastes et tres détaillés, et le prophete fut conduit a chaque point, chaque angle, et a travers
tout ce temple spirituel, étape par étape ; a l'intérieur et a l'extérieur, en haut, a travers et tout autour, 1'ange
avec la canne a mesurer donnant tout le temps les dimensions, les mesures de chaque chose ; une définition
des plus exhaustives de toute cette maison spirituelle. Et puis, ensuite, aprés qu'on lui eut montré toute la
forme et les ordonnances, le sacerdoce, les sacrifices et tout le reste, il fut commandé au prophéte de montrer
la maison a la maison d'Israél et de leur donner tous les détails de la pensée divine.

Dans notre méditation précédente, nous avons souligné, a cet égard, que chaque fois qu'il y a un abandon des
pensées divines, chaque fois qu'il y a une perte de la révélation originelle de Dieu, chaque fois que le
caractere céleste, la spiritualité, la puissance divine de ce qui est de Dieu cesse d'opérer au milieu de Son
peuple, et chaque fois que la gloire se retire, la réaction du Seigneur a un tel état de choses est de ramener
Son Fils a nouveau en vue ; et nous avons poursuivi en voyant comment, a une €époque semblable dans
I'histoire de I'Eglise des premiers jours, lorsque les choses s'éloignérent de la gloire primale, Jean fut utilisé
par le Saint-Esprit, a travers son Evangile, ses Epitres et ' Apocalypse, pour ramener le Seigneur Jésus a
nouveau en vue, d'une maniére pleine, céleste et spirituelle ; nous rappelant, ce faisant, que I'Evangile de
Jean est pratiquement le dernier livre du Nouveau Testament a avoir été écrit, de sorte que, en valeur et en
signification spirituelles, il se situe réellement apres tout le reste de ce qui est écrit dans le Nouveau
Testament. C'est-a-dire qu'il représente l'intervention nouvelle de Dieu avec une nouvelle présentation de Son
Fils en termes de nature céleste et de spiritualité, a un moment ou les choses se sont égarées.

Je veux juste m'arréter quelques minutes la-dessus, car je m'y sens contraint : nous avons I'Evangile de Jean
ouvert devant nous, au premier chapitre. Et notez que c'est Dieu qui revient en relation avec la plénitude de
Sa pensée pour Son peuple, et la signification est juste celle-ci : Christ est la plénitude de la pensée de Dieu
pour nous, et le Saint-Esprit (représenté par I'ange dans Ezéchiel) est venu dans le but et I'intention exprés de
nous donner et de nous conduire dans le détail de Christ, afin que nous ayons une expression globale et
détaillée de la pensée divine en Christ et que nous y soyons introduits.

Maintenant, vous remarquez qu'avec Jean 1, vous avez la nouvelle, grande et éternelle présentation :
« Au commencement était la Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était Dieu. »

C'est 'arriere-plan éternel de la pensée divine. Avangons un peu :

« Et la Parole devint chair, et tabernacla parmi nous. »

C'est la pensée divine sortant de 1'éternité et étant implantée au milieu [des hommes] d'une manicre pleine et
globale ; toutes les pensées de Dieu résumées en Son Fils, la grande Pensée Eternelle, et centrées au milieu
des hommes dans la Personne de Christ. Et puis vous avancez (et je ne touche pas tout ce qui se trouve entre
ces points) jusqu'a la fin de ce premier chapitre et vous avez, par implication, quelque chose de trés beau, si
vous en reconnaissez la signification. C'est la parole adressée a Nathanaél. Il est toujours intéressant de noter
que c'est a Nathanag€l. Si cela avait été dit a Pierre, Jacques ou Jean, nous aurions trés bien pu conclure que
c'était pour une sorte de cercle intime. Mais, étant Nathanagl, il se trouve dans le cercle le plus large
d'association avec Christ, et par conséquent, ce qui lui a été dit est dit a chacun.

« ...vous verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et descendre sur le Fils de I'hnomme. »



BETHEL — LA MAISON DE DIEU

Maintenant, 1'implication : nous sommes instinctivement ramenés par ces mots a I'Ancien Testament, au livre
de la Genése, et Jacob nous vient immédiatement a I'esprit, et nous nous souvenons de Jacob en chemin entre
deux points, pour ainsi dire dans un lieu intermédiaire, entre le ciel et la terre ; ni entiérement de la terre, ni
entiérement du ciel, mais un lieu intermédiaire. Cette nuit-1a, dans ce lieu intermédiaire, quelque part en
plein air, il se coucha et s'endormit ; et voici, une échelle était dressée sur la terre, dont le sommet atteignait
le ciel, et sur elle les anges montaient et descendaient, et au-dessus de 1'échelle, le Seigneur ; et le Seigneur
lui parla. Et Jacob se réveilla de son sommeil, et dit : Certainement, I’Eternel est en ce lieu, et moi, jenele
savais pas ! ... C'est ici la maison de Dieu ! Et il appela le nom de ce lieu « Béthel », ou la Maison de Dieu.

Le Seigneur Jésus s'est approprié cela et I'a appliqué a Lui-méme dans Ses paroles a Nathanaél, et, en effet
ou par implication, Il a dit : Je suis Béthel, la Maison de Dieu ; Je suis ce qui n'est pas entiérement de la terre,
bien que reposant sur elle ; pas entierement du ciel dans Ma capacité actuelle, bien que lié a lui ; Je suis ici
entre le ciel et la terre, le lieu de rencontre de Dieu et de 'homme, la Maison de Dieu, en Qui Dieu parle, en
Qui Dieu est révélé — Il parle dans Sa Maison, 11 est révélé dans Sa Maison — Je suis la Maison de Dieu :
les communications de Dieu avec ce monde sont en Moi, et en Moi seul : « nul ne vient au Pére que par moi
». Il aurait trés bien pu dire, bien qu'il ne soit pas rapporté qu'll I'ait jamais fait : le Pére ne vient a personne si
ce n'est par Moi.

Or, c'est juste cette Maison de Dieu, telle que représentée par Christ, qui est notre pensée alors que nous nous
dirigeons vers le témoignage pratique du baptéme : Jésus — la Maison de Dieu. Nous savons, bien sir, que
toute autre maison dans la Bible n'est qu'une illustration de Lui. Que ce soit le tabernacle dans le désert ou le
temple de Salomon, ou tout temple ultérieur destiné a remplir la méme fonction, ou quoi que ce soit qui, en
termes plus spirituels dans le Nouveau Testament, est appelé I'Eglise, ce n'est pas quelque chose d'autre que
Christ, mais c'est Christ. Dans la pensée de Dieu, c'est juste Christ et il n'y a rien d'autre que Christ et rien de
plus que Christ qui soit I'Eglise ou la Maison de Dieu.

Le point que nous sentons que le Seigneur cherche a souligner dans ces méditations est la fagon dont Il a tout
li¢ d'une maniére finale, concluante et exclusive a Son Fils, et qu'il n'y a rien a avoir de Dieu si ce n'est en
Christ, et cela, par la révélation du Saint-Esprit, alors que Christ est révélé par Lui dans nos cceurs. De sorte
que le Seigneur Jésus, étant la Maison de Dieu, remplit chaque fonction qui est présentée en type dans ces
autres maisons sur cette terre.

Vous commencez par le Lieu Trés Saint, le Saint des Saints. En Lui se trouve le Saint des Saints, ou Dieu
véritablement, personnellement et actuellement demeure, a Son habitation. Dieu est en Christ, et Il ne
demeure en aucun autre dans le méme sens. Il deviendra vrai que le Pére élira domicile en nous. Mais, bien-
aimes, il y a une différence. Du fait que le Pére vient demeurer en nous, nous ne sommes pas constitués
autant de Christs supplémentaires. Nous ne sommes pas, dans le méme sens, habités par Dieu Lui-méme
comme 1'était le Fils. La différence, nous la verrons dans une minute. L'habitation de Dieu en Christ est
unique, et le Lieu Trés Saint est en Lui seul.

En Lui se trouve l'oracle ; c'est-a-dire, la voix, la voix qui parle avec autorité, et avec 1'autorité finale.
L'autorité finale de la voix de Dieu est en Christ, et en Christ seul. Les trois disciples étaient dans une
position trés exaltée, a la fois dans leurs ames et dans leurs corps, sur la Montagne de la Transfiguration.
C'était une expérience merveilleuse, merveilleuse, un événement spirituel formidable. Mais méme ainsi,
lorsque vous étes dans un état spirituel trés exalté et élevé, plein d'aspirations spirituelles et d'expressions
spirituelles, vous pouvez commettre les plus graves erreurs. Ainsi Pierre, avec les motifs les plus purs, les
intentions les plus élevées, dit : « Seigneur, il est bon que nous soyons ici ; si tu le veux, je ferai ici trois
tentes : une pour toi, une pour Moise, et une pour Elie. » Et comme il parlait encore — comme si Dieu était
intervenu et ne lui avait pas laissé la chance de finir, mais avait dit : Assez de cela —



comme il parlait encore, la nuée les couvrit, et une voix sortit du ciel, disant : « Celui-ci est mon Fils bien-
aimé, en qui j'ai mis toute mon affection : écoutez-le ! » 'Ne commencez pas a exprimer vos pensées et vos
idées ici dans cette position : la parole finale d'autorité est en Lui ; gardez le silence devant Lui. Vos extases
spirituelles ne doivent avoir aucune place ici ; vous ne devez pas étre influencés, méme par vos sentiments
les plus exaltés.' La voix d'autorité de Dieu en Christ est la parole finale d'autorité. C'est 1'oracle qui est en
Lui, comme dans le sanctuaire d'autrefois. Nous pouvons ainsi parcourir tout ce tabernacle ou ce temple et le
prendre point par point, et nous Le voyons comme ['accomplissement de tout cela, comme la Maison de Dieu
ou Dieu se trouve, et ou Dieu communique.

LA MAISON DE DIEU EN TANT QUE CORPS

Maintenant, qu'est-ce que la Maison de Dieu dans son sens le plus plein, dans son sens corporatif ou
collectif ? C'est, pour reprendre cette merveilleuse expression avec ses presque deux cents occurrences dans
le Nouveau Testament, tout ce que signifie étre « en Christ ». Si nous sommes dans la Maison de Dieu, nous
sommes seulement dans la Maison de Dieu parce que nous sommes en Christ. Etre en Christ, c'est étre dans
la Maison de Dieu, et ne pas étre en Jésus-Christ, c'est étre en dehors de la Maison de Dieu. Il est la Maison
de Dieu. Nous sommes introduits en Lui.

Mais étre en Christ signifie une exclusion totale de tout ce qui n'est pas Christ, et dans une méditation
précédente, nous nous sommes efforcés de rendre une chose trés claire, a savoir, '« altérité » totale et
absolue de Christ par rapport a nous-mémes, méme a notre meilleur. Combien Il est totalement différent de
I'homme, méme au meilleur de 'homme religieux ; différent dans I'esprit, dans le cceur, dans la volonté ;
totalement différent dans sa constitution, si bien qu'il nous faut toute une vie, sous la direction du Saint-
Esprit, pour découvrir a quel point nous sommes différents de Christ et a quel point I est différent de nous.
Mais Dieu a établi cette différence de maniére absolue dés le commencement. Il ne faut pas toute une vie a
Dieu pour découvrir la différence. Il la connait, et par conséquent, 1 a établi la position absolue de Son
propre point de vue dés le commencement. 11 a, en effet, dit : La différence entre vous et Christ est si totale et
finale qu'elle a la largeur et la profondeur d'une tombe ! Ce n'est rien de moins que la plénitude de la mort. Il
n'y a pas de passage. La mort et la tombe sont la fin. D'un c6té, par conséquent, se trouve la fin totale de ce
que vous étes, et s'il doit y avoir quoi que ce soit par la suite, cette mort doit se tenir entre les deux, et tout ce
qui suit ne peut étre que par la résurrection : une sortie de vous-méme et une entrée en Lui, comme a travers
une mort et une résurrection. De sorte que, dans cette mort, vous €tes considéré comme étant sorti du
royaume de ce que vous étes, méme a votre meilleur, et comme étant entré dans le royaume de ce qu'll est.
La profondeur d'une tombe se trouve entre vous et Lui, et il n'y a pas de passage. C'est une fin. Entrer dans la
Maison de Dieu signifie cela.

L'AUTEL

Ainsi, vous remarquez, en revenant a Jean 1, que la vérité est ici exposée d'une maniére représentative. Elle
est développée plus pleinement et plus clairement plus tard dans le Nouveau Testament, lorsque le Saint-
Esprit est venu dans ce but — Il est venu pour reprendre ce que Christ a dit et le conduire a sa pleine
signification — mais dans Jean 1, bien avant d'atteindre la Maison de Dieu, vous avez cette parole réitérée :
« Voici I'Agneau de Dieu, qui 6te le péché du monde. » Avant de pouvoir arriver a la Maison, vous devez
toujours passer par l'autel. C'est ainsi dans le tabernacle et le temple. Vous ne pouvez jamais entrer dans le
sanctuaire, dans la Maison proprement dite, tant que vous n'étes pas passé par l'autel. L'agneau, 'agneau de
Dieu, et l'autel, se tiennent 1a et vous barrent le chemin vers le sanctuaire, et cet agneau parle de cette mort a
notre place, de cette disparition en tant que nous. Nous sommes identifiés premiérement & Christ dans Sa
mort, Sa mort comme notre mort. Puis, en vertu de Son précieux Sang qui est aspergé tout au long du
chemin, de l'autel jusqu'au Lieu Trés Saint, en vertu de ce précieux Sang, il y a un chemin de vie. C'est Son
Sang, non le ndtre ; non notre vie réparée, non notre vie améliorée, non notre vie du tout, mais la Sienne.
C'est Christ et seulement Christ, en vertu de la vie duquel nous entrons dans la présence de Dieu.



Aucun Souverain Sacrificateur n'ose entrer dans la présence de Dieu, si ce n'est en vertu du sang précieux, le
sang de l'agneau, le sang de I'autel. Voici 'Agneau de Dieu ! Cela se dresse en travers du chemin vers la
Maison, la mort en jugement, ce que nous sommes. Eh bien, ce sont 1a des apergus a partir desquels vous
voyez beaucoup plus, je m'y attends, que ce que je suis capable de dire.

Mais ce qui est particuliérement en vue en ce moment, c'est cette question d'étre en Christ, et donc d'étre
dans la Maison de Dieu. La Maison de Dieu, c'est Christ, et si nous parlons de la Maison de Dieu comme
étant une chose corporative ou collective dans laquelle nous sommes, c'est uniquement parce que nous
sommes en Christ. Ceux qui sont en Christ sont dans la Maison de Dieu, et sont la Maison de Dieu par leur
union avec Lui. IIs sont entrés 1a ou Dieu est, et ou Dieu parle ; 1a ou Dieu est connu, et ou l'autorité de Dieu
est en Christ, absolument, et nous sommes transportés en pensée immédiatement dans les Colossiens, a la
parole de Paul : « Il est la téte... de I'Eglise ». Nous voyons le Corps et sa Téte. La Prééminence (Headship)
de Christ signifie 1'autorité de Dieu investie en Lui pour le gouvernement.

BAPTEME

Maintenant vous voyez deux choses. Il y a le premier pas vers la Maison, a savoir, I'autel, la mort, et c'est ce
que le baptéme est destiné a exposer. C'est le fait que nous prenons notre place en Christ nous représentant,
comme la fin de tout ce que nous sommes en nous-mémes. Ce ne sont pas seulement nos péchés qui sont 6tés
; c'est nous-mémes, en tant que si totalement différents de Christ. Du point de vue de Dieu, c'est la fin de
nous. Comprenons cela. C'est le point de vue de Dieu. Dans la mort de Christ, Dieu a mis fin a ce que nous
sommes dans notre vie naturelle. Dans la résurrection de Christ et notre union avec Lui, du point de vue de
Dieu, ce n'est plus nous qui existons. C'est seulement Christ qui existe, et I'ceuvre du Saint-Esprit dans
l'enfant de Dieu est de rendre réel en nous ce qui a été établi dans sa finalité. Nous n'avons pas a mourir ;
nous sommes morts. Ce que nous avons a faire, c'est d'accepter notre mort. Si nous ne voyons pas cela, nous
lutterons sans cesse pour nous amener nous-mémes a la mort. C'est une position prise qui est la position
établie, fixe et finale de Dieu en ce qui nous concerne. C'est le sens de vous considérer (reckon) vous-mémes
comme morts. C'est prendre la place que Dieu nous a assignée, y entrer, et dire : J'accepte la position que
Dieu a fixée a mon égard : c'est 'affaire du Saint-Esprit de s'occuper du reste, mais j'accepte la fin. Si jamais
vous et moi devions arriver a un point ot nous nous détournons des opérations du Saint-Esprit avec nous, ce
que nous faisons est quelque chose de plus que simplement refuser d'avancer. C'est refuser d'accepter la
position originelle, et c'est beaucoup plus sérieux. C'est réellement inverser une position que nous avons
prise une fois avec Lui.

Eh bien, maintenant, le baptéme est cet autel ou Dieu nous considére comme étant morts en Christ, et nous y
entrons simplement et disons : Cette position que Dieu a établie me concernant est celle que j'accepte
maintenant, et je témoigne ici de cette manicre du fait que j'ai accepté la position de Dieu pour moi, a savoir,
que dans la Croix, j'ai été amené a une fin. Le Seigneur Jésus a pris ce chemin et a placé le baptéme juste au
début de Sa vie publique, et, sous l'onction de 1'Esprit, a partir de ce moment, 11 a absolument refusé
d'écouter Sa propre pensée en dehors de Dieu, d'étre influencé de quelque maniére que ce soit par quoi que
ce soit découlant des diktats de Sa propre humanité, aussi exempte de péché fiit-elle, en dehors de Dieu. Tout
au long du chemin, Il était gouverné par 1'Onction ; dans ce qu'll disait, ce qu'll faisait, ce qu'll refusait de
faire ; ou Il allait, et quand Il y allait ; et Il repoussait toute autre influence, qu'elle vienne des disciples, ou du
Diable, ou de toute autre direction. Son attitude était : Pére, que penses-Tu de cela : que veux-Tu : est-ce Ton
heure ? 11 disait, en effet, tout le temps : Non pas Ma volonté, mais la Tienne ; non pas Mes jugements, mais
les Tiens ; non pas Mes sentiments, mais ce que Tu ressens a ce sujet ! Il était mort, en effet, vous voyez ; 1l
avait été enseveli, en effet. Son baptéme avait signifié cela pour Lui, et c'est 1a que nous nous tenons.



L'IMPOSITION DES MAINS

Mais il y a l'autre aspect. Quand cette position a été acceptée dans la mort, il y a la résurrection. Mais,
comme je l'ai dit, c'est la résurrection en Christ, et du point de vue de Dieu, c'est la résurrection, non
seulement en Christ, mais sous la Prééminence (Headship) de Christ, ou, en d'autres termes, sous cette
autorité pleine et finale de Dieu investie en Christ, de sorte que Christ est notre pensée, Christ est notre
gouvernement, Sa Prééminence ! Et quand les croyants des temps du Nouveau Testament avaient fait le
premier pas dans le baptéme, déclarant leur mort en Christ, et qu'ils étaient sortis des eaux, des membres
représentatifs du Corps, pas toujours les apotres, posaient leurs mains sur leurs tétes et priaient sur eux, et le
Saint-Esprit signifiait qu'ils étaient dans la Maison. L'Onction qui était sur Christ en tant que Téte venait
maintenant sur eux en Christ ; non pas une onction séparée, mais oints en Christ (2 Cor 1:21 ; 1 Cor 12:13).

Mais qu'est-ce que 1'Onction ? Quelle était I'Onction dans le cas de Christ, lorsqu'll accepta une vie
représentative et refusa pour un temps de vivre et d'agir sur la base de la Déité et de la Divinité, afin
d'accomplir la rédemption de I'homme en tant qu'Homme ? Que signifiait I'Onction ? Eh bien, dans Son cas,
c'est si clair. L'Onction signifiait qu'll était sous le gouvernement direct de Dieu en toutes choses et qu'll
devait refuser de se référer ou de s'en remettre a Ses propres jugements et sentiments sur quoi que ce soit. Le
Pére, par 1'Onction, Le gouvernait en toutes choses, et Lui, en dehors de cela, était totalement mis de coté. Et
quand I a dit : « Si quelqu'un veut venir aprés moi, qu'il renonce a lui-méme, qu'il se charge chaque jour de
sa croix, et qu'il me suive » ; ou encore : « Quiconque ne porte pas sa propre croix, et ne vient pas aprés moi,
ne peut étre mon disciple » (Luc 9:23 ; 14:27), 1l disait seulement en d'autres termes : "Vous ne pouvez jamais
M'apprendre si la Croix n'opére pas continuellement pour vous mettre de coté et Me faire place, afin que
vous puissiez accepter Ma pensée, et la Croix signifie que vous devez étre crucifiés a votre propre pensée sur
les choses : votre pensée doit passer sous la Croix ; votre volonté doit passer sous la Croix ; vos sentiments et
vos manieres de faire doivent passer sous la Croix quotidiennement, et c'est ainsi que vous faites place pour
M'apprendre, Ma pensée, Mon gouvernement, Mon jugement, Mon tout. C'est I'école du disciple, 1'école de
Christ.'

Je disais que, du c6té de la résurrection, la Prééminence (Headship) de Christ sous I'Onction devient, ou
devrait devenir, le facteur dominant dans la vie d'un croyant, et I'imposition des mains sur la téte est
simplement, encore une fois, une déclaration que celui-ci est sous la Prééminence, cette téte passe sous une
autre Téte, cette téte est soumise a une Téte plus grande. Jusqu'a présent, cette téte a gouverné sa vie, mais
désormais cette téte ne gouvernera plus sa vie ; elle doit étre soumise a une autre Prééminence. Celui-ci est
amen¢é sous Christ comme Téte dans I'Onction. Et I'Esprit l'attestait dans les premiers jours ; I'Esprit venait
sur eux, déclarant que celui-ci est dans la Maison ou se trouve 1'Onction, pour étre sous le gouvernement de
la Téte de la Maison.

L'esprit de tout cela trouve son expression dans cette parole de 1'Epitre aux Hébreux : « Mais Christ, comme
Fils, [est établi] sur la maison de Dieu ; et sa maison, c'est nous » (3:6). Je pense qu'il est inutile d'en dire
plus. Nous avancons simplement sur le chemin de la révélation céleste de Christ ; et, dans le baptéme, nous
prenons la position d'accepter la position de Dieu en ce qui nous concerne, a savoir, que c'est la fin de nous !
Si a 'avenir, ce que nous sommes en nous-mémes cherche a s'affirmer, nous devrions revenir a cela et dire :
'Nous avons dit une fois pour toutes : c'est la fin de nous !" Préservez votre attitude envers la position de
Dieu.

Ensuite, le rassemblement et 1'imposition des mains par des membres représentatifs du Corps est un simple
témoignage du fait qu'en Christ, ceux qui portent le t¢émoignage sont dans la Maison de Dieu, sous le
gouvernement de Christ par I'Onction, et que Sa Prééminence (Headship) nous constitue un en Lui.

Que le Seigneur rende tout cela vrai dans le cas de chacun d'entre nous, une réalité vivante, afin que nous
soyons réellement venus a Béthel et puissions dire dans notre joie en Christ :



Certainement, le Seigneur est en ce lieu ! C'est une grande chose quand nous arrivons a une position
spirituelle ou nous pouvons dire : Le Seigneur est en ce lieu. Je suis 1a ou le Seigneur est : c'est la Maison de
Dieu ! Et cela signifie simplement une connaissance vivante de ce que signifie étre en Christ, sous Sa
Prééminence (Headship) et Son Onction.

Chapitre 5 - La Lumiere de la Vie

Lectures : Ez 43:2, 4-5 ; 44:4 ; 47:1 ; Jean 1:4 ; 8:12 5 3:3 ; 9:5; 12:20-24, 46 ; 2 Cor 4:4 ; Eph 1:17-19.
« Et voici, la gloire du Dieu d'Israél s'avancait de I'orient. Sa voix était pareille au bruit des grandes eaux, et
la terre resplendissait de sa gloire. ... Et la gloire de I'Eternel entra dans la maison par la porte qui était
tournée vers l'orient. Alors I'Esprit m'enleva et me transporta dans le parvis intérieur ; et voici, la gloire de
I'Eternel remplissait la maison » (Ez 43:2, 4-5).

« Puis il me conduisit par le chemin de la porte du nord devant la maison ; et je regardai, et voici, la gloire de
I'Eternel remplissait la maison de I'Eternel ; et je tombai sur ma face » (Ez 44:4).

« Et il me ramena vers la porte de la maison ; et voici, de I'eau sortait de dessous le seuil de la maison, vers
l'orient (car la face de la maison était vers l'orient) ; et I'eau descendait de dessous, du c6té droit de la maison,
au midi de 'autel » (Ez 47:1).

« En elle était la vie ; et la vie était la lumicére des hommes » (Jean 1:4).

« Jésus leur parla de nouveau, disant : Moi, je suis la lumiére du monde ; celui qui me suit ne marchera point
dans les ténébres, mais il aura la lumiére de la vie » (Jean 8:12).

« Jésus lui répondit : En vérité, en vérité, je te le dis, si un homme ne nait d'en haut, il ne peut voir le
royaume de Dieu » (Jean 3:3, marge).

« Pendant que je suis dans le monde, je suis la lumiére du monde » (Jean 9:5).

« Or, il y avait quelques Grecs d'entre ceux qui €taient montés pour adorer pendant la féte : ceux-ci donc
s'approcherent de Philippe, qui était de Bethsaida de Galilée, et lui firent cette demande, disant : Seigneur,
nous désirons voir Jésus. Philippe vient et le dit 8 André ; André vient, et Philippe, et ils le disent a Jésus. Et
Jésus leur répondit, disant : L'heure est venue ou le Fils de 'homme doit étre glorifié. En vérité, en vérité, je
vous le dis : Si le grain de blé tombé en terre ne meurt, il demeure seul ; mais s'il meurt, il porte beaucoup de
fruit » (Jean 12:20-24).

« Moi, je suis venu dans le monde, la lumiére, afin que quiconque croit en moi ne demeure pas dans les
ténébres » (Jean 12:46).

« ...pour les incrédules, dont le dieu de ce siecle a aveuglé les pensées, afin que la lumiére de 1'évangile de la
gloire de Christ, qui est I'image de Dieu, ne resplendit pas pour eux » (2 Cor 4:4).

« ...afin que le Dieu de notre Seigneur Jésus Christ, le Pére de gloire, vous donne un esprit de sagesse et de
révélation dans sa connaissance ; les yeux de votre cceur étant éclairés, pour que vous sachiez quelle est
I'espérance de son appel, quelles sont les richesses de la gloire de son héritage dans les saints, et quelle est
'excellente grandeur de sa puissance envers nous qui croyons, selon I'opération de la puissance de sa force...
» (Eph 1:17-19).



La lumiére de la vie ! Avant d'aborder une considération plus approfondie de cette question de la lumicre de
la vie, puis-je simplement poser une question simple mais trés directe ? Pouvons-nous tous dire avec un coeur
sincére que nous sommes réellement soucieux d'étre dans le dessein de Dieu ; de savoir quel est ce dessein,
et d'y étre trouvés ? Tout dépend de savoir si nous avons un tel souci. C'est une question pratique. Cela
devrait nous détourner immédiatement du simple fait d'étre intéressé par la vérité et d'accroitre notre
connaissance ou notre information sur les choses spirituelles.

Alors que nous regardons dans nos propres ceeurs en ce moment — et faisons-le, chacun d'entre nous —
pouvons-nous réellement dire qu'il y a un désir authentique et fort d'étre dans le dessein, le grand dessein
éternel de Dieu ? Sommes-nous préts a nous engager envers le Seigneur par rapport a cela dans une
transaction totale, par laquelle nous avons maintenant un accord avec Lui qu'll ne reculera devant rien en ce
qui nous concerne pour nous assurer dans Son dessein éternel, quoi qu'il en cofite ? En tant que peuple du
Seigneur, sommes-nous préts a simplement faire une pause et a faire face a cela, et a nous aligner
parfaitement sur la finalité de Dieu ? Je sais que certains d'entre vous y sont, et que pour vous, il n'y a pas
grand besoin d'exercice a ce sujet, mais il est fort probable qu'il y en ait qui ont pris les choses pour acquises.
C'est-a-dire qu'ils sont chrétiens, ils sont croyants, ils appartiennent au Seigneur, ils sont sauvés, ils ont mis
leur foi en Christ, ils sont associés aux institutions et aux affaires chrétiennes depuis si longtemps, peut-étre
méme depuis I'enfance. C'est a ceux-1a que je lance cet appel au départ. Ici, dans la Parole de Dieu, cette
expression méme est utilisée a plusieurs reprises : « ...selon le dessein éternel qu'il a formé en Jésus Christ
notre Seigneur... ». Est-ce 1a la chose qui se tient au premier plan de notre horizon ou est-ce quelque chose
d'éloigné, de vague, a l'arriére-plan ? J'insiste la-dessus, parce que nous devons avoir quelque chose sur quoi
travailler. Dieu doit avoir quelque chose sur quoi travailler, et si telle est la position, alors nous pouvons
continuer, et il y aura un déploiement de révélation quant a ce dessein et a sa voie. Mais a moins que nous ne
soyons dans une position et une attitude tout a fait positives a ce sujet, vous entendrez beaucoup de choses
étre dites et elles seront simplement des choses dites, ayant plus ou moins de valeur pour vous.

LE DESSEIN DE DIEU

Eh bien, supposant qu'il y ait ce souci, au moins dans une certaine mesure, qui justifie que nous continuions,
nous demandons : Quel est le dessein de Dieu ? Quelle est la finalité de Dieu ? Je pense que cela peut étre
exprimé d'une maniére parmi d'autres. Nous pouvons dire que le dessein de Dieu est qu'vienne un temps ou Il
aura un vase dans lequel et a travers lequel Sa gloire resplendira dans cet univers. Nous voyons cela suggéré
dans le cas de la nouvelle Jérusalem, descendant de Dieu du ciel, ayant la gloire de Dieu, sa lumiére
semblable a une pierre trés précieuse, comme une pierre de jaspe claire comme du cristal. « Ayant la gloire
de Dieu ! » Telle est la fin que Dieu a en vue pour un peuple ; étre, dans un sens spirituel, pour Son univers
d'intelligences spirituelles, ce que le soleil est pour cet univers ; que les nations mémes marcheront a sa
lumiére, nul besoin de soleil, nul besoin de lune, car il n'y a pas de nuit ; et cela revient seulement a dire que
Dieu veut avoir un peuple rempli de lumiére, « la lumicre de la connaissance de la gloire de Dieu ».

C'est 12 la fin, et Dieu commence a se mouvoir vers cette fin dés qu'un de Ses enfants est né d'en haut ; car
cette naissance méme, une nouvelle naissance d'en haut, est la dispersion des ténébres et 1'irruption de la
lumiére.

Tout au long de notre chemin dans I'Ecole de Christ, le Saint-Esprit est engagé dans cette seule chose : nous
conduire de plus en plus dans la lumiére, « de la connaissance de la gloire de Dieu sur la face de Jésus Christ
», afin qu'il soit vrai dans notre cas que « le sentier des justes est comme la lumiére resplendissante, qui
augmente son éclat jusqu'a ce que le plein jour (midi) soit établi » (Prov 4:18). Beaucoup de gens ont pensé
— et, en le pensant, ont été dégus — que cela signifie que cela deviendra de plus en plus facile, de plus en
plus lumineux, de plus en plus joyeux a mesure que nous avangons. Mais cela ne se passe pas ainsi. Je ne
vois pas que ce soit vrai dans les circonstances et la condition extérieure des saints, ou que ce soit et a
quelque moment que ce soit. Pour eux, le chemin ne devient pas de plus en plus lumineux extérieurement.



Mais si nous avangons réellement sous le gouvernement de 1'Esprit, nous pouvons dire avec la plus forte
affirmation que, d'une maniére intérieure, la lumiere grandit. Le sentier devient de plus en plus lumineux ;
nous voyons, et voyons, et voyons. C'est le dessein de Dieu ; jusqu'a ce que vienne le temps ou il n'y aura
plus de ténébres du tout, plus d'ombre du tout, plus de brume du tout, mais ou tout sera lumiécre, lumicre
parfaite : nous ne verrons plus au moyen d'un miroir, obscurément, mais face a face, nous connaitrons
comme nous avons été connus. C'est le dessein de Dieu exprimé d'une certaine manicre. Cela vous intéresse-
t-il ? Etes-vous concerné par cela ?

Et cela comporte une crise et c'est aussi un processus dans la vie spirituelle, avec un glorieux point culminant
dans l'enlévement. Ce qui me préoccupe particulierement maintenant, c'est le processus.

Nous lisons dans Ezéchiel que la gloire du Seigneur vient et remplit la Maison, et nous avons vu dans les
méditations précédentes que le Seigneur Jésus est cette Maison. 11 est le grand Béthel de Dieu sur qui les
anges montent et descendent, en qui Dieu se trouve, en qui Dieu parle (le lieu de 'oracle), en qui se trouve
l'autorité divine, la parole finale. 11 est la Maison, et la gloire du Seigneur est en Lui, la lumiére de Dieu est
en Lui.

LA PLACE DE LA GLOIRE DE LA SHEKINAH

En regardant en arriére ce tabernacle ou ce temple d'autrefois ou se trouvait la gloire de la Shekinah, nous
remarquons que cette lumicre, cette gloire qui reliait le ciel et la terre comme une échelle, trouvait son
expression dans le Lieu Tres Saint. Vous savez que dans le Saint des Saints, tout était entouré et recouvert de
rideaux, excluant toute lumiére naturelle, de sorte que si I'on entrait dans ce lieu en dehors de la Shekinah,
c'aurait été des ténebres profondes, sans aucune lumiére ; mais si I'on y entrait pendant que la gloire reposait
sur lui, tout n'était que lumicre, c'était entierement la lumiére divine, la lumiére céleste, la lumicre de Dieu.
Et ce Lieu Trés Saint expose la vie intérieure du Seigneur Jésus, Son esprit ou Dieu se trouve, la lumiére du
ciel, la lumiére de ce que Dieu est en Lui. Son esprit est le Lieu Trés Saint, dans la sainte Maison de Dieu, et
c'est 1a, dans ce Lieu Trés Saint ou se trouvait la lumicre de la gloire, que Dieu a dit qu'll communierait avec
Son peuple par l'intermédiaire de leur représentant. « C'est la que je me rencontrerai avec toi... d'au-dessus du
propitiatoire, d'entre les deux chérubins » (Ex 25:22). Le lieu de la communion — « Je me rencontrerai
(communierai) ». Quel mot merveilleux — « communier ». Il n'y a rien de dur, rien de terrible, rien
d'effrayant la-dedans. « Je communierai avec toi. » C'est le lieu ou Dieu parle ; dans la communion, Dieu
parle, se fait connaitre. C'est le lieu de la parole. On I'appelle le lieu de l'oracle, le lieu ou l'on parle ; et c'est
le Propitiatoire, le Si¢ge de la Miséricorde, et tout cela, c'est le Seigneur Jésus. Lui, nous dit-on, a été établi
par Dieu pour étre un propitiatoire (Rom 3:25), et en Lui, Dieu communie avec Son peuple. En Lui, Dieu
parle a Son peuple et avec Son peuple.

Mais il faut souligner ces mots « en Lui », car il n'y a pas de communion avec Dieu, pas de communion de
Dieu, aucune parole a entendre, aucune rencontre du tout, si ce n'est en Christ. Ce serait un lieu de mort et de
destruction pour 'homme naturel ; d'ou les terribles avertissements donnés quant au fait d'entrer dans ce lieu
sans I'équipement adéquat, cet équipement symbolique qui parlait de 'homme naturel ayant été entiérement
couvert et d'un autre Homme céleste I'ayant enveloppé comme de robes célestes, les robes de la justice. C'est
seulement ainsi qu'il osait entrer dans ce lieu : autrement c'était « de peur qu'il ne meure... »

Si vous voulez savoir exactement comment cela fonctionne, venez dans le Nouveau Testament et prenez
I'histoire du voyage de Saul de Tarse a Damas. Il dit : « Sur le chemin, 6 roi, je vis, en plein midi, une
lumiére venant du ciel, plus éclatante que celle du soleil... Et comme nous étions tous tombés par terre,
j'entendis une voix qui me disait... Saul, Saul, pourquoi me persécutes-tu ? » Vous vous souvenez alors
comment ils le relevérent et le conduisirent dans la ville, car il avait perdu la vue. Par la miséricorde de Dieu,
il fut privé de la vue seulement pendant trois jours et trois nuits. Dieu chargea Ananias d'aller visiter cet
homme aveuglé, et de lui dire : « ...Jésus, qui t'est apparu sur le chemin par ou tu venais, m'a envoy¢ pour



que tu recouvres la vue. » Saul de Tarse aurait autrement été un homme aveugle jusqu'a la fin de sa vie. Tel
est l'effet d'un homme naturel rencontrant la gloire de Dieu sur la face de Jésus Christ. C'est la destruction. Il
n'y a pas de place pour I'homme naturel en présence de cette lumiére ; ce serait la mort. Mais dans Jean 8,
nous avons ces mots, « la lumicre de la vie », par opposition aux ténébres de la mort. Eh bien, en Jésus-
Christ, 'hnomme naturel est considéré comme ayant été entierement mis de c6té. Il n'y a pas de place pour lui
la.

AUCUNE PLACE POUR L'HOMME NATUREL

Cela signifie que 'homme naturel ne peut pas entrer dans la lumiére, ni entrer dans le grand dessein de Dieu
et étre trouvé dans cette Maison remplie de Sa gloire, ce vase a travers lequel Il va manifester cette gloire a
Son univers. L'homme naturel ne peut pas y entrer : et lorsque nous parlons de 'nomme naturel, nous ne
faisons pas seulement référence a I'homme non sauvé, c'est-a-dire a I'hnomme qui n'est jamais venu au
Seigneur Jésus. Nous parlons de 'homme que Dieu a considéré comme étant mis de c6té totalement.

L'apotre Paul a di parler aux croyants de Corinthe en ces termes. C'étaient des gens convertis, des gens
sauvés, mais ils étaient épris de la sagesse de ce monde et de la puissance de ce monde ; c'est-a-dire de la
sagesse naturelle, de la connaissance, et de la force qui en découle, et leur disposition ou leur inclination était
d'essayer de saisir les choses divines, de les analyser, de les sonder, et de les scruter selon les lignes de la
sagesse et de l'intelligence naturelles, de la philosophie, la philosophie et la sagesse de ce monde. Ils
amenaient donc I'hnomme naturel a s'occuper des choses divines, et I'Apotre leur écrivit, et dans leur propre
langage il dit : 'Or, I'homme animal' (non pas I'homme non régénéré, non pas 'homme qui n'a jamais eu de
transaction avec le Seigneur Jésus sur la base de Son ceuvre expiatoire pour le salut ; non, pas cet homme-1a)
'I'nomme animal ne regoit pas les choses de 1'Esprit de Dieu, ... et il ne peut les connaitre' (I Cor 2:14).
L'homme de la psuche, c¢'est 'homme naturel. La plus récente de nos sciences est la psychologie, la science
de I'ame : et qu'est-ce que la psychologie ? Elle a trait a 'esprit (mind) de I'homme ; c'est la science de l'esprit
de I'nomme ; et voici la parole maintenant — je paraphrase ceci parce que c'est exactement ce que cela
signifie — Or, la science de l'esprit (mind) ne peut jamais recevoir les choses de 1'Esprit de Dieu, et elle ne
peut non plus les connaitre. Cet homme est trés intelligent, trés intellectuel, trés instruit, avec tous ses sens
naturels portés a un haut état de développement et d'acuité, pourtant cet homme est a I'extérieur quand il
s'agit de connaitre les choses de Dieu : il ne le peut pas, il est a l'extérieur. Pour la premiére lueur de la
connaissance de Dieu, un miracle doit étre opéré, par lequel des yeux aveugles qui n'ont jamais vu regoivent
la vue, et par lequel la lumiére vient comme par un éclair de révélation, de sorte qu'il peut étre dit : « Tu es
heureux... parce que ce ne sont pas la chair et le sang qui t'ont révélé cela, mais mon Pére qui est dans les
cieux. »

C'est énoncer un fait formidable. Chaque parcelle de lumicre réelle qui va dans la direction de cette
effulgence ultime, la révélation de la gloire de Dieu en nous et a travers nous, chaque parcelle de celle-ci est
en Jésus-Christ, et ne peut étre obtenue qu'en Lui, sur la base du fait que 'homme naturel a été totalement
mis a l'extérieur, mis de c6té, et qu'un homme nouveau a été créé avec un nouvel ensemble de facultés
spirituelles : de sorte que Nicodéme, le meilleur produit de 1'école religicuse de son temps et de son monde,
se voit dire : « ...si un homme ne nait de nouveau (ou d'en haut), il ne peut voir... » Il ne peut pas voir. Eh
bien, cela se résume a ceci : pour connaitre ne serait-ce que les premiéres lettres de 'alphabet divin, nous
devons étre en Christ, et chaque parcelle qui suit est une question d'apprendre Christ, de savoir ce que
signifie étre en Christ.



COMMENT NOUS OBTENONS LA LUMIERE DE LA VIE

(a) LA CRISE

Cela nous amene a cette question. Quel est le chemin pour entrer en Christ, ou comment obtenons-nous la
lumiére de la vie ? Eh bien, la réponse est, bien sir, briévement, que pour avoir la lumicre, nous devons avoir
la vie. Cette lumiére est la lumiére de la vie. Elle est le produit de la vie. Toute lumiére divine, toute vraie
lumiére venant de Dieu, est une lumiere vivante. Ce n'est jamais une lumiére théorique, une simple lumiére
doctrinale, c'est une lumiére vivante. Et comment obtenons-nous cette lumiére de la vie ?

Ces deux choses sont mises en évidence devant nous dans cet Evangile de Jean, a savoir, Christ en nous, et
nous en Christ. Le Seigneur nous a donné une belle illustration de ce que cela signifie, et cette illustration,
nous l'avons lue au chapitre 12. Qu'est-ce que c'est qu'étre en Christ ? Qu'est-ce que c'est qu'avoir Christ en
nous ? Qu'est-ce que c'est qu'étre dans la vie et dans la lumiére ? Qu'est-ce que c'est qu'avoir la vie et la
lumiére en nous ? Eh bien, la voici. Il y a de la vie dans ce grain de blé, mais ce n'est qu'un seul grain. Je
veux faire passer la vie qui est dans ce seul grain dans une multitude de grains, suffisamment de grains pour
couvrir la terre. Comment ferai-je ? Eh bien, le Seigneur dit : mettez-le en terre ; laissez-le tomber en terre et
mourir ; laissez-le tomber dans la terre sombre, et laissez la terre le recouvrir. Que se passe-t-il ? 11
commence immédiatement a se désintégrer, a se décomposer, a s'abandonner, quant a sa propre vie
individuelle et personnelle. Bient6t, une pousse commence a percer la terre, la tige monte, et finalement il y a
un épi, un épi lourd, de grains de blé ; et si je pouvais réellement voir la vie et regarder dans ces grains de
blé, je verrais que la vie qui était dans le premier est dans chacun d'eux. Ensuite, je séme cet épi, disons cent
grains que je séme, et j'en obtiens dix mille ; et je les séme a nouveau, et ils sont multipliés au centuple, et
ainsi de suite jusqu'a ce que la terre soit remplie ; et si je pouvais regarder avec une loupe chacun de ces
millions et millions de grains, et si la vie était quelque chose de visible a I'xil, je verrais que cette méme vie
originelle était la vie de chacun d'eux. Voila la réponse.

Comment cette vie entre-t-elle en nous, cette lumiére de la vie ? Le Seigneur Jésus dit que la mort doit avoir
lieu, une mort a ce que nous sommes en nous-mémes, une mort a notre propre vie, une mort a une vie
séparée de Lui. Nous devons descendre avec Lui dans la mort, et 1, sous l'action de 1'Esprit de Dieu, en
union avec Christ enseveli, il y a une transmission de Sa vie a nous, et Lui, ressuscitant non plus simplement
comme un seul grain de blé, ressuscite multiplié en chacun de nous. C'est le miracle qui se produit chaque
année dans le domaine naturel, et c'est exactement le principe par lequel le Seigneur entre en nous. Vous
voyez la nécessité pour nous de cesser d'avoir une vie indépendante du Seigneur, la nécessité de laisser cette
vie qui est la notre s'en aller absolument. C'est une crise au commencement, une vraie crise. Tot ou tard, cela
doit étre une crise.

Certains diront peut-étre : Je n'ai pas eu cette crise. Pour moi, devenir chrétien a été une chose tres, trés
simple. Enfant, on m'a simplement enseigné, ou, a un moment donné, j'ai simplement exprimé ma foi
personnelle dans le Seigneur Jésus d'une maniére ou d'une autre, et depuis ce temps, j'appartiens au
Seigneur ; je suis chrétien ! Avancez-vous dans la plénitude croissante de la révélation du Seigneur Jésus ?
Vraiment ? Avez-vous un ciel ouvert ? Dieu en Christ se révele-t-11 a vous avec une merveille et une
plénitude toujours plus grandes ? Vraiment ? Je ne dis pas que vous n'appartenez pas au Seigneur Jésus, mais
je vous dis que le fondement inaltérable d'un ciel ouvert est une tombe, et une crise par laquelle vous arrivez
a la fin de votre propre vie du moi. C'est la crise de 1'identification expérimentale réelle avec Christ dans Sa
mort, non plus pour vos péchés, mais en tant que vous. Votre ciel ouvert dépend de cela. C'est une crise. Et il
en a été ainsi, non pas pour un ou deux, mais pour beaucoup. La vérité est celle-ci : ils étaient enfants du
Seigneur ; ils connaissaient Christ, ils étaient sauvés, ils n'avaient aucun doute la-dessus ; mais le temps est
venu ou le Seigneur, la Lumicre de la Vie, leur a montré qu'll n'est pas seulement mort pour porter leurs
péchés en Son corps sur le bois, mais qu'll les a Lui-mé&me représentés dans la totalité de leur vie naturelle,
pour la mettre de coté. C'est I'hnomme, et pas seulement ses péchés, qui est allé a la Croix. Cet homme, c'est
vous, cet homme, c'est moi : et beaucoup, apres des années de vie chrétienne, sont arrivés a cette formidable
crise d'identification avec Christ en tant qu'hommes, en tant que femmes, en tant que partie de la race



humaine ; non seulement en tant que pécheurs, mais en tant que partie d'une race ; des hommes naturels, non
pas non régénérés, mais des hommes naturels, tout ce que nous sommes dans notre vie naturelle. Beaucoup
sont arrivés a cette crise, et a partir de ce moment-1a, tout a été sur une vaste, une plus vaste échelle que
jamais auparavant dans la vie chrétienne. Il y a eu le ciel ouvert, la vision €largie, la lumiére de la vie d'une
maniére bien plus grande.

Comment cela se produit-il ? Juste comme cela, et cette crise est une crise pour nous tous. Si vous n'avez pas
eu cette crise, interrogez le Seigneur a ce sujet. Attention, si vous allez avoir cette transaction avec le
Seigneur, vous demandez quelque chose, vous demandez des ennuis ; car, comme je 1'ai déja dit, cet homme
naturel meurt difficilement ; il s'accroche avec ténacité, il n'aime pas étre mis de c6té. Regardez ce grain de
blé. Quand il est tombé en terre, regardez ce qui lui arrive. Pensez-vous que ce soit agréable ? Que se passe-t-
il 7 11 perd sa propre identité. Vous ne pouvez pas le reconnaitre. Sortez-le et regardez-le. Est-ce ce joli petit
grain de blé que j'ai mis en terre ? Quelle chose laide il est devenu ! Il a perdu toute sa propre identité, perdu
sa propre cohésion ; il tombe en morceaux. Comme c'est laid ! Oui, c'est ce que fait la mort. Cette mort de
Christ, telle qu'elle est opérée en nous, brise notre propre vie naturelle. Elle la disperse, la met en piéces, lui
oOte toute sa beauté. Nous commencgons a découvrir que, apres tout, il n'y a rien en nous que de la corruption.
C'est la vérité. En tombant en morceaux, nous perdons toute cette beauté qui était 1a du point de vue naturel,
peut-étre, telle que les hommes la voyaient. Ce n'est pas une chose agréable que de tomber en terre et de
mourir. C'est ce qui arrive.

« Mais s'il meurt... » « Si nous sommes morts avec Christ, nous croyons que nous vivrons aussi avec lui »
(Rom 6:8). Nous partagerons Sa vie, nous prendrons une autre vie, et alors une nouvelle forme est donnée,
une nouvelle vie ; non pas la notre, mais la Sienne. C'est une crise. Je vous exhorte vraiment a avoir de
réelles transactions avec le Seigneur a ce sujet. Mais si vous le faites, attendez-vous a ce que j'ai dit,
attendez-vous a tomber en morceaux, attendez-vous a ce que la beauté que vous pensiez étre la soit
totalement flétrie ; attendez-vous a découvrir que vous €tes bien plus corrompu que vous ne l'aviez jamais
pensé ; attendez-vous a ce que le Seigneur vous améne a un point ou vous crierez : Malheur a moi, car je suis
perdu ! Mais alors, la bénédiction qui viendra sera juste celle-ci : O Seigneur, la meilleure chose qui puisse
m'arriver, c'est que je meure ! Et le Seigneur dira : C'est exactement ce a quoi Je travaillais, Je ne peux pas
glorifier cette corruption. « Il faut que ce corruptible revéte l'incorruptibilité » (1 Cor 15:53), et cette
incorruptibilité est le germe de cette vie divine dans la semence qui abandonne sa propre vie, qui est
transmise par Lui. Dieu ne va pas glorifier cette humanité. Il va nous rendre semblables au corps glorieux de
Christ. C'est bien trop profond, et trop en avance, mais notre point est qu'il doit y avoir cette crise si nous
voulons parvenir a la gloire, la finalité de Dieu.

(b) LE PROCESSUS

Ensuite, il y aura un processus. Le Seigneur Jésus a dit : « Si quelqu'un veut venir aprés moi, qu'il renonce a
lui-méme, qu'il se charge chaque jour de sa croix, et qu'il me suive », et en disant cela, Il n'avait pas tort dans
le principe. Que la Croix soit quelque chose que 'on prend ou dans laquelle on entre une fois pour toutes est
vrai, quant a la crise dans laquelle nous disons : Seigneur, j'accepte une fois pour toutes ce que la Croix
signifie ! Mais nous allons découvrir qu'apres la crise, la crise qui inclut tout, jour aprés jour, il faut adhérer a
la Croix, et la Croix s'opére dans ces afflictions et ces souffrances que le Seigneur permet qu'elles viennent
sur Son peuple. Il vous a placé dans une situation difficile dans Sa souveraineté ; une situation difficile au
foyer, au travail, une situation physique difficile, une situation difficile avec un proche. Bien-aimés, c'est
I'ceuvre de la Croix dans votre expérience, afin de faire place au Seigneur Jésus pour qu'll ait une plus grande
place. Cela va faire place a Sa patience, a I'endurance de Christ, a I'amour de Christ. Cela va Lui faire place :
et vous n'avez pas a vous mettre a genoux chaque matin et a dire : Oh, Seigneur, sors-moi de ce foyer, sors-
moi de ce travail, sors-moi de cette difficulté ! Vous devez dire : Seigneur, si c'est 1a I'expression de la Croix
pour moi aujourd'hui, je la prends aujourd'hui. En faisant face a la situation de cette maniére, vous trouverez
qu'il y a de la force, qu'il y a la victoire, la coopération du Seigneur, et qu'il y a du fruit et non de la stérilité.



C'est en ce sens-1a que le Seigneur avait raison dans le principe en faisant de la Croix une expérience
quotidienne.

« Quiconque ne porte pas sa propre croix, et ne vient pas aprés moi, ne peut étre mon disciple » — l'un de
Mes enseignés, quelqu'un qui M'apprend ! De sorte que le fait de prendre cette difficulté, quelle qu'elle soit,
jour apres jour, est le moyen méme par lequel j'apprends Christ, et c'est le processus de la lumicre, la lumiére
de la vie, qui m'améne a connaitre, a voir, a entrer dans la plénitude. Vous et moi ne pouvons jamais voir et
connaitre en dehors de la Croix. La Croix doit déblayer le terrain de cette vie naturelle. Le Seigneur sait ce
que nous ferions s'll éloignait la Croix de nous chaque jour. Je me demande ce que nous ferions.

Ce n'est peut-étre pas exactement la phraséologie ou la maniére de dire du Nouveau Testament tardif que de
parler de notre croix quotidienne, de porter ma croix chaque jour. Le principe est peut-étre plus véritablement
que c'est la Croix qui Lui est donnée et qui devient mienne quotidiennement. C'est peut-&tre vrai, mais cela
revient simplement a ceci. Si le Seigneur enlevait ce qui est 1'expression de la Croix pour nous jour apres jour
et 1'6tait de nos épaules, ce ne serait pas pour notre bien. Cela ouvrirait immédiatement la voie a la
résurgence de la vie naturelle. Vous pouvez voir quand les gens commencent a avoir un peu de répit dans
I'épreuve. Comme ils se donnent de I'importance ! IIs montent sur des échasses, ils vous regardent de haut ;
vous avez tort, ils ont raison. L'orgueil, l'autosuffisance, tout cela remonte.

Eh bien, alors, qu'en est-il de Paul ? Je considére Paul comme un géant, spirituellement. A coté de cet
homme, nous sommes des marionnettes spirituellement, et pourtant, Paul, ce géant spirituel qu'il était, a
humblement confessé que le Seigneur lui avait envoyé un messager de Satan pour le souffleter, une écharde
dans la chair, de peur qu'il ne soit enflé d'orgueil. Oui, les géants spirituels peuvent s'enfler d'orgueil si le
Seigneur n'y veille pas et ne prend pas de précautions, et afin de garder le chemin de cette grande révélation
ouvert et dégagé, pour qu'il puisse grandir et grandir, le Seigneur a dit : 'Paul, Je dois te maintenir trés bas,
trés limité ; c'est le seul moyen : dés que tu commences a t'élever, Paul, tu vas limiter la lumiére, gacher la
révélation.'

Eh bien, voila le principe. La lumiére de la vie. C'est Sa vie : et ainsi, I'Apotre dit encore :

« ...portant toujours partout dans le corps la mort de Jésus, afin que la vie aussi de Jésus soit manifestée dans
notre corps » (2 Cor 4:10).

Sa vie est ce dont nous avons besoin, et avec la vie vient la lumiére. C'est la lumiére par la vie. [l n'y a pas
d'autre vraie lumiére divine, seulement celle qui sort de Sa vie en nous, et c'est Sa mort opérée en nous qui
déblaie le chemin pour Sa vie.

Je dois conclure ici. Voyez a nouveau la finalité de Dieu ; la lumiére, la gloire, la plénitude qui entre. C'est en
Christ. La mesure de la lumiére, la mesure de la gloire, sera la mesure de Christ, et la mesure de Christ
dépendra entiérement de l'espace que le Seigneur pourra trouver pour Lui-méme en nous ; et, pour que de
l'espace soit fait pour Lui, nous devons arriver au point ou la mise a I'écart totale de la vie du moi a été
accomplie : et cela prend toute une vie. Mais, Dieu soit béni, il y a le glorieux point culminant, quand I1
viendra pour étre glorifié dans Ses saints et admiré dans tous ceux qui auront cru. Admiré ! Ayant la gloire de
Dieu ! Oh, puisse quelque chose de la lumiére de cette gloire tomber sur nos ceeurs maintenant pour nous
encourager et nous réconforter sur le chemin, pour fortifier nos cceurs afin de continuer dans la connaissance
de Son Fils, pour I'amour de Son Nom.



Chapitre 6 - Un Ciel Ouvert

Nous avons été amenés a réfléchir dans ces méditations au fait d'étre a I'Ecole de Christ, ol tout
I'apprentissage, toute l'instruction, toute la discipline, vise a connaitre Christ, a apprendre Christ ; non pas
apprendre au sujet de Christ, mais apprendre Christ. C'est 1a le point de la plus grande difficulté lorsqu'on
essaie de rendre les choses claires et limpides. Nous pourrions prendre tout ce qui concerne Christ en tant
que doctrine, en tant qu'enseignement, mais ce n'est pas ce que nous recherchons. Ce n'est pas du tout ce que
le Seigneur recherche. C'est Christ Lui-méme. Lui-méme est I'incarnation vivante et personnelle, la
personnification de toute vérité, de toute vie, et le dessein et la volonté du Seigneur pour nous n'est pas de
parvenir a connaitre la vérité dans ses multiples aspects, mais de connaitre la Personne, la Personne vivante
d'une maniére vivante, et que, la Personne nous étant communiquée, et nous étant incorporés dans la
Personne, toute la vérité devienne une vérité vivante plutdt qu'une vérité simplement théorique ou technique.
Juste un mot de répétition ici : et je ne saurais vous dire avec quelle force cela est venu a mon propre cceur et
combien son sens pese lourdement sur moi. Chaque fois que les choses risquent de s'écarter de Sa pensée
pleine et compléte, Dieu cherchera toujours a ramener une nouvelle révélation de Son Fils. Il ne conduira pas
a la reconquéte de vérités en tant que telles. Il raménera tout ce qui est nécessaire par une nouvelle révélation
de Son Fils, un dévoilement ou une présentation de Son Fils dans la plénitude. A cet égard, nous avons dit
plus d'une fois dans ces méditations que I'Evangile écrit par Jean, ses Epitres et I'Apocalypse, sont les choses
finales de la dispensation du Nouveau Testament. Ils ont été écrits et introduits lorsque I'Eglise du Nouveau
Testament s'éloignait de sa gloire primale et originelle, de sa pureté, de sa vérité, de sa sainteté et de sa
spiritualité, et devenait un systéme chrétien terrestre. La maniere du Seigneur de répondre a cette situation
fut a travers ces écrits qui sont une nouvelle présentation de Son Fils dans sa plénitude céleste, divine et
spirituelle. C'est un retour a Christ, et le Saint-Esprit voudrait faire cela tout le temps. Il voudrait nous
ramener a la Personne, pour nous montrer ce que cette Personne représente d'une maniere spirituelle et
céleste. Nous devons étre trés attentifs 4 ce qu'en passant des Evangiles aux Epitres, nous n'adoptions pas,
méme inconsciemment, la position selon laquelle nous aurions laiss¢ les choses élémentaires pour passer a
quelque chose qui ne serait pas si élémentaire ; c'est-a-dire que les Epitres seraient quelque chose de bien
plus avancé que les Evangiles. Absolument pas. Elles ne sont que le déploiement des Evangiles. Tout ce qui
est dans les Epitres est 13, dans les Evangiles, mais les Epitres sont simplement I'interprétation de Christ, et le
Seigneur ne voudrait jamais que nous soyons occupés par l'interprétation au détriment de la Personne.

TOUTES CHOSES EN CHRIST

Maintenant, si je parlais a des gens qui sont responsables en matiére d'édification de 1'Eglise, ce serait un
sujet trés profitable sur lequel s'arréter un petit moment ; mais pour nous, cela revient juste a ceci. Nous
prenons les Actes et les Epitres comme exposant la technique de I'Eglise et des églises et nous 1'adoptons
comme un systéme cristallisé de pratique, d'ordre, de forme, d'enseignement, et la faiblesse de toute cette
position est juste celle-ci : c'est devenu quelque chose en soi, et le Seigneur Jésus a été manqué et perdu. Je
me demande si vous percevez ce que je veux dire par la ? Voyez-vous, la maniere du Saint-Esprit est de
prendre Christ et d'ouvrir le cceur a Christ, et de montrer que Christ esz un ordre céleste ; non pas que les
Epitres exposent un ordre céleste comme un manuel, mais que Christ es? cet ordre, et que tout ce qui
concerne l'ordre doit étre maintenu en relation immédiate avec la Personne vivante. Si cela devient quelque
chose, alors cela devient un systéme terrestre ; et vous pouvez fabriquer a partir des Epitres une centaine de
systémes terrestres différents, tous batis sur les Epitres. On leur fera soutenir n'importe quel nombre de
systemes différents, d'interprétations différentes, représentés par les ordres chrétiens d'ici-bas, et la raison en
est qu'ils ont ét¢ divorcés de la Personne.

Voyez-vous, il y a de nombreuses choses, de nombreux sujets, thémes, enseignements. Il y a le « royaume de
Dieu », il y a la « sanctification », il y a la « vie éternelle », il y a 'la vie victorieuse', 'le vainqueur' ou 'la vie
de victoire', il y a 'le retour de Christ'. Ce ne sont la que quelques sujets, thémes, vérités, comme on les
appelle, qui ont été saisis et développés a partir des Ecritures et qui sont devenus des choses dont les gens se



sont beaucoup occupés, et auxquelles ils sont trés intéressés en tant que choses. Ainsi, certaines personnes se
regroupent autour d'un enseignement sur la sanctification, et ils sont les 'sanctificationnistes', et cela devient
un 'isme'. D'autres se regroupent ; et ils sont délimités par la haie de 1'adventisme, le retour du Seigneur, la
prophétie, et tout cela. Vous obtenez donc des groupes comme ¢a. Je veux dire que cela serait totalement
impossible si la Personne du Seigneur Jésus était dominante. Qu'est-ce que le royaume de Dieu ? C'est
Christ. Si vous entrez vraiment & I'intérieur des Evangiles, vous découvrirez que le royaume de Dieu, c'est
Jésus-Christ. Si vous €tes de maniere vivante en Christ, vous étes dans le royaume, et vous savez, a mesure
que le Saint-Esprit vous enseigne Christ, ce qu'est le royaume dans ses moindres détails. Le royaume n'est
pas quelque chose, en premier lieu. Le royaume, lorsqu'il deviendra quelque chose d'universel, sera
simplement l'expression et la manifestation de Christ. C'est tout. Vous entrez dans le royaume en Christ et par
Christ ; et il en va de méme pour tout le reste.

Qu'est-ce que la sanctification ? Ce n'est pas une doctrine. Ce n'est pas du tout un '¢a'. C'est Christ. Il a été
fait pour nous sanctification (1 Cor 1:30). Si vous &tes en Christ et si le Saint-Esprit vous enseigne Christ,
alors vous savez tout sur la sanctification ; s'll ne le fait pas, vous pouvez avoir une théorie et une doctrine de
la sanctification, mais elle vous séparera des autres chrétiens, et elle mettra un grand nombre de chrétiens en
difficulté. L'enseignement de la sanctification en tant que chose a probablement mis plus de chrétiens en
difficulté que n'importe quelle autre doctrine particuliére, parce qu'on en a fait une chose, au lieu de garder
Christ comme notre sanctification.

Je dis seulement ceci pour essayer d'expliquer ce que je veux dire : c'est a I'Ecole de Christ que nous devons
étre trouvés, 1a ou le Saint-Esprit ne nous enseigne pas des choses ; pas la doctrine de 1'Eglise, pas la
sanctification, pas l'adventisme, pas n'importe quelle chose, ou n'importe quel nombre de choses, mais Il
nous enseigne Christ. Qu'est-ce que l'adventisme ? Qu'est-ce que le retour du Seigneur ? Eh bien, c'est le
retour du Seigneur. Et qu'est-ce que le retour du Seigneur ? Eh bien, une parole comme celle-ci nous donnera
la clé : « ...lorsqu'il viendra pour étre glorifi¢ dans ses saints et admiré dans tous ceux qui auront cru... » (2
Thess 1:10). Vous voyez, c'est I'accomplissement de quelque chose qui s'est produit d'une maniére intérieure.
Comment puis-je donc savoir au mieux que le retour du Seigneur approche ? Pas avant tout par des signes
prophétiques, mais par ce qui se passe dans le cceur du peuple du Seigneur. C'est le meilleur signe des temps,
a savoir, ce que I'Esprit de Dieu fait dans le peuple de Dieu. Mais peut-étre que cela ne vous intéresse pas.
Vous préféreriez de loin savoir ce qui va se passer entre I'Allemagne et la Russie, si ces deux-la vont finir par
devenir une grande confédération ! Ou cela nous méne-t-il ? Ou nous ont menés tous les discours sur
I'Empire romain restauré ? C'est cela, I'adventisme en tant que chose. Si seulement nous restions proches de
Celui qui est la somme de toute vérité, et si nous avancions avec Lui et L'apprenions, nous connaitrions le
cours des choses. Nous saurions ce qui est imminent. Nous aurions dans notre coeur des murmures de
préparation. La meilleure préparation a I' Avénement est de connaitre le Seigneur. Je ne dis pas qu'il n'y a rien
dans la prophétie : ne vous méprenez pas. Mais je sais qu'il y a des multitudes de gens qui sont simplement
absorbées par la prophétie en tant que chose, dont la vie spirituelle ne compte pour rien, qui n'ont réellement
aucune marche intérieure profonde avec le Seigneur. Nous 1'avons vu si souvent.

Je n'oublierai jamais, lors d'une visite dans un certain pays, étre entré dans l'une des grandes villes ou je
devais parler pendant une semaine. Tout était arrangé de telle sorte que mon premier message suivait
immédiatement le dernier message d'un homme qui avait eu une semaine avant moi, et il avait parlé de
prophétie toute la semaine. Je suis all¢ a la derniére réunion ou il a donné son message final sur les signes
des temps. Les carnets de notes étaient sortis, et ils prenaient tout en note, fascinés. Tout était externe, tout
était objectif ; des choses comme I'Empire romain restauré et la Palestine recouvrée. Vous voyez le genre de
choses. Puis il a terminé et ils attendaient la suite, les carnets de notes étaient préts. Le Seigneur a mis
directement dans mon cceur que la premiére parole devait étre : « Et quiconque a cette espérance en lui se
purifie lui-méme, comme lui-méme est pur » (1 Jean 3:3) ; pour parler de I'effet spirituel de cette espérance
spirituelle. Cela ne les intéressait pas. Les carnets de notes ont été fermés, les crayons rangés, il n'y avait
aucun intérét alors que je cherchais dans le Seigneur a étre tres fidéle quant a ce que tout cela devrait
signifier d'une maniére intérieure, dans l'ajustement au Seigneur, et ainsi de suite. Ils n'avaient qu'une hate,



c'est que la réunion se termine. Quand j'ai fini — ils ont a peine attendu que je finisse — ils se levérent et
sortirent,

Oh non, c'est le Seigneur, et le Saint-Esprit voudrait nous ramener au Seigneur, et ce n'est pas, apres tout,
revenir a des choses non essentielles, a des choses élémentaires, que de revenir a Christ. C'est venir sur la
seule base sur laquelle le Saint-Esprit peut réellement accomplir toute la volonté et le dessein de Dieu : étre a
I'Ecole de Christ o le Saint-Esprit nous enseigne Christ ; et la maniére dont le Saint-Esprit enseigne Christ
est expérimentale.

LE BESOIN D'UN NOUVEL ENSEMBLE DE FACULTES

Maintenant, c'est ici que nous devenons si apparemment élémentaires. Voyez-vous, la nature méme de cette
école exige le changement le plus radical en nous-mémes. Il est impossible d'entrer & I'Ecole de Christ, ot le
Saint-Esprit est le grand instructeur, tant que le plus grand changement n'a pas eu lieu en nous. Nous devons
étre entierement refaits, sinon cette école ne signifiera rien. Nous ne pouvons pas entrer ici avec 1'espoir
d'apprendre Christ de la plus petite maniére tant qu'un tout nouvel ensemble de facultés ne nous a pas été
donné. Nous devons recevoir des facultés que nous ne possédons pas naturellement. « Si un homme ne nait
d'en haut, il ne peut voir le royaume de Dieu » (Jean 3:3) ; et c'est la maniére du Seigneur d'énoncer un fait
formidable.

Ce royaume en est un dans lequel prévalent certaines choses avec lesquelles je n'ai aucune correspondance,
avec lesquelles je n'ai naturellement aucun pouvoir de communication. Faites un tour dans le jardin. Marchez
pres des pommes de terre et des légumes et parlez de, eh bien, de ce que vous voulez. Que penseraient les
pommes de terre de vous ? Que diraient les choux de vous ? Ils n'entendent ni ne comprennent ce dont vous
parlez, quoi que ce soit. Leur genre de vie n'est pas votre genre de vie. Ils ne sont pas constitués dans votre
royaume. Il n'y a aucune correspondance entre eux et vous. Ils n'ont pas la capacité, le don, la qualification,
pour les choses les plus élémentaires dont vous pouvez parler. Vous parlez peut-étre de choses aussi futiles
que les vétements, des choses ordinaires de tous les jours : ils n'en savent rien. C'est comme ¢a. Il y a un
fossé tout aussi grand entre nous et le royaume de Dieu. « L'homme naturel ne regoit pas les choses de
1'Esprit de Dieu, car elles sont une folie pour lui ; et il ne peut les connaitre... » (1 Cor 2:14). Le foss¢ est si
total que si vous et moi étions amenés dans notre état naturel a 1'endroit méme ou 1'Esprit de Dieu parlait, a
moins que cet Esprit de Dieu n'opére un miracle en nous, tout cela appartiendrait a un autre monde. Et n'est-
ce pas ainsi ? Vous, croyants, allez dans ce monde et parlez des choses du Seigneur, et voyez les hommes
vous regarder bouche bée ! Tout cela leur est étranger. C'est comme ¢a. « Si un homme ne nait d'en haut, il ne
peut voir le royaume de Dieu. » Pour entrer dans cette école, quelque chose doit nous arriver, et cela signifie
que nous devons &tre constitués a nouveau, avec des qualifications et des capacités totalement autres pour les
choses de Dieu. Telle est la nature de cette école. C'est I'Ecole de I'Esprit de Dieu.

Je sais que c'est trés élémentaire, mais, aprés tout, n'est-ce pas la la chose qui nous est rappelée avec
insistance tout le temps ? On nous fait comprendre que nous pouvons entendre des mots, et pourtant qu'ils
peuvent ne rien signifier pour nous. Nous avons besoin que notre capacité de compréhension spirituelle soit
¢largie de plus en plus. Nous sommes naturellement handicapés dans toute cette affaire.

LE BRISEMENT DE LA VIE DU MOI

Il y a un passage dont je ne peux me défaire. Il est avec moi depuis longtemps. Il a ét€ ici comme base de
notre méditation. C'est Jean 1:51, et il me semble que ce sont des mots qui nous introduisent & I'Ecole de
Christ, a savoir, ces paroles du Seigneur Jésus a Nathana€l. Je pense qu'il serait utile de lire tout le passage a
partir du verset 47 :



« Jésus vit venir a lui Nathanaél, et il dit de lui : Voici, un vrai Israélite, en qui il n'y a point de fraude !
Nathanaél lui dit : D'ou me connais-tu ? Jésus lui répondit : Avant que Philippe t'appelat, quand tu étais sous
le figuier, je t'ai vu. Nathana€l lui répondit : Maitre, tu es le Fils de Dieu, tu es le Roi d'Israél. Jésus lui
répondit : Parce que je t'ai dit que je t'ai vu sous le figuier, tu crois ? tu verras de plus grandes choses que
celles-ci. Et il lui dit : En vérité, en vérité, je vous le dis, vous verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu
monter et descendre sur le Fils de I'hnomme. »

Nous approchons ici de I'Ecole de Christ, et il y a une chose qui est essentielle avant méme de pouvoir
franchir le seuil de cette école, et c'est ce qui est marqué par ces mots : « Voici, un vrai Israélite, en qui il n'y
a point de fraude ! » Cela, mis a c6té des mots finaux — « les anges de Dieu monter et descendre sur le Fils
de I'nomme » — nous donne une image compléte de ce qui se cache spirituellement derriére.

Au temps ou Jacob, par la ruse — vous vous souvenez de 1'histoire de sa ruse — vola le droit d'ainesse et dut
s'enfuir pour sauver sa vie, il vit une trés grande vérité, bien que confusément, comme en type ou en figure,
et une vérité, de plus, dans laquelle il ne pouvait alors pas entrer. Jacob a cette époque n'aurait jamais pu
entrer dans la signification de ce qu'il vit, a savoir, la Maison de Dieu, Béthel ; ce lieu ou le ciel et la terre se
rencontrent, ou Dieu et 'homme se rencontrent, ou la gloire — unissant le ciel et la terre, Dieu et 'homme —
est le grand lien, ou Dieu parle et se fait connaitre, ou les desseins de Dieu sont révélés. Pourquoi était-ce le
cas pour Jacob ? Il était dans la ruse. Qu'il laisse donc cela 1a, comme il le doit, et qu'il continue, et que
pendant vingt ans il passe sous la discipline, et qu'au bout de vingt ans de discipline, il affronte 1'impact du
ciel sur sa vie terrestre, sa nature terrestre, l'impact de 1'Esprit sur sa chair, 1'impact de Dieu sur lui-méme a
Jabbok, et que cette vie charnelle, naturelle, soit frappée, brisée et desséchée, pour porter a jamais la marque
du fait qu'elle est passée sous l'interdit de Dieu ; et alors, avec le Jacob jugé, le Jacob frappé, blessé,
desséché, il peut retourner et répandre sa libation a Béthel, et y demeurer. La ruse est traitée. Il n'est plus
Jacob maintenant, mais Israél, en qui, parlant en type et en figure, il n'y a point de fraude. L'ceuvre n'était pas
terminée, mais une crise avait été atteinte.

Le Seigneur Jésus dit ici, pour le dire en un mot, juste ceci : entrer dans le lieu du ciel ouvert, ou pour vous
Dieu descend en communication, et la gloire de Dieu demeure, et ou vous jouissez de ce que Béthel signifie,
n'est rien d'autre que d'entrer en Moi ; et entrer en Moi et demeurer en Moi comme le Béthel, la Maison de
Dieu, et recevoir toute la bonté du ciel et de Dieu communiquée, signifie que vous étes arrivé au lieu ou la
vie naturelle a été abattue, brisée, desséchée. Vous ne pouvez pas entrer dans Son école tant que cela n'est pas
arrivé, et il est nécessaire que le Seigneur nous dise en Christ, alors que nous arrivons au seuil méme de cette
porte : Voici, un vrai Israélite, en qui il n'y a pas de Jacob ; vous verrez le ciel ouvert ! Parler de la vie de
Jacob, ce n'est, aprés tout, qu'une autre fagon de parler de la vie du moi ; car le moi est I'essence méme de la
vie naturelle ; pas seulement la vie du moi dans ses formes les plus positivement mauvaises, mais la vie du
moi dans sa totalité. Jacob était dans la lignée ¢élue. Il avait une connaissance de Dieu historiquement, mais la
transition du naturel au spirituel s'est faite par la discipline et la crise.

Permettez-moi de m'arréter la-dessus. Voici le Seigneur Jésus. Personne n'osera dire que la vie du moi en
Christ était comme notre vie du moi, polluée, corrompue, pécheresse. Pas du tout ! Et pourtant, Il avait une
vie du moi, une vie du moi sans péché. Pour Lui, la vie du moi signifiait simplement qu'll pouvait agir,
parler, penser, juger et se mouvoir a partir de Lui-méme. C'est tout. Non pas avec une mauvaise intention,
non pas motivé ou influencé par quelque chose de pécheur ou de corrompu, mais simplement de manicre
indépendante. Il aurait pu faire et dire beaucoup de bonnes choses de maniére indépendante. Mais Il a pris
l'attitude, la position, que, bien qu'il n'y eit aucun péché en Lui, Il ne pouvait ni ne voulait & aucun moment
agir ou parler indépendamment de Son Pére. Ce serait de l'indépendance, et cela donnerait a I'ennemi
I'ouverture qu'il recherchait. Mais nous pouvons laisser cela.

Mon propos est le suivant : vous et moi ne devons pas penser a la vie du moi seulement comme quelque
chose de manifestement corrompu. Il y a beaucoup de choses faites pour Dieu avec le motif le plus pur, qui



sont faites a partir de nous-mémes. Il y a beaucoup de pensées, d'idées, de jugements, qui sont sublimes,
beaux, mais ils sont notres, et si seulement nous connaissions la vérité, ils sont totalement différents de ceux
de Dieu.

Et ainsi, a la porte méme de Son école, le Seigneur place quelque chose d'absolu. C'est Jabbok. Jabbok était
un affluent du Jourdain, et les implications du Jourdain sont 13, au seuil méme de 1'Ecole de Christ. Il a
accepté le Jourdain afin d'entrer dans cette école de I'Esprit pour trois ans et demi. Vous et moi n'entrerons
pas dans cette école de I'Onction d'une autre maniere. Il doit en étre ainsi. Si vous et moi devons apprendre
Christ, ce ne sera que lorsque la nature de Jacob sera frappée. Je ne vous parle pas de simple doctrine et
technique. Croyez-moi, je sais exactement de quoi je parle. Je connais cette chose comme la plus grande
réalité de mon histoire. Je sais ce que c'est que d'avoir travaillé de toutes mes forces pour Dieu et d'avoir
préché I'Evangile a partir de moi-méme pendant des années. Oh, je sais ; je sais quel dur labeur c'est, avec le
dome au-dessus de votre téte. Combien de fois me suis-je tenu en chaire et ai-je dit dans mon ceeur : Si
seulement, d'une maniére ou d'une autre, je pouvais obtenir une ouverture a travers ce dome au-dessus de ma
téte, et au lieu de précher ce que j'ai recueilli dans les livres et mis dans mes carnets, et d'avoir a I'étudier, je
pouvais tout mettre au rebut et, avec un ciel ouvert, exprimer ce que Dieu dit dans mon cceur ! Ce fut un
désir ardent pendant des années. Je sentais qu'il y avait quelque chose comme ¢a, mais je ne 'avais pas,
jusqu'a ce que la grande crise de Romains 6 vienne, et avec elle le ciel ouvert. Cela a été différent depuis
lors, totalement différent. « Vous verrez le ciel ouvert » ; et toute cette tension a disparu, tout cet esclavage a
disparu, cette limitation ; il n'y a plus de dome. C'est ma gloire aujourd'hui. Pardonnez cette référence
personnelle. Je dois le dire, parce que nous ne sommes pas ici pour donner des conférences ; nous sommes au
ceeur de la réalité de cette question du Saint-Esprit révélant Christ directement et immédiatement en nous, et
cela de maniére toujours croissante ; et cela ne peut se produire tant que nous ne sommes pas arrives a notre
Jabbok, tant que la vie de Jacob n'a pas été traitée par cette crise, et que le Seigneur n'est pas capable de dire :
Un vrai Israélite, en qui il n'y a pas de Jacob ; tu verras le ciel ouvert ! Il y a ce dome, ce ciel fermé au-dessus
de nous par nature, mais, Dieu soit béni ! la Croix déchire les cieux, le voile est déchiré de haut en bas, et
Christ est révélé a travers le voile déchiré de Sa chair. Il n'est plus vu comme I'Homme Jésus ; Il est vu dans
nos ceceurs dans toute la plénitude de la pensée parfaite de Dieu pour I'homme. C'est une chose formidable de
voir le Seigneur Jésus, et c'est une chose formidable de continuer a Le voir de plus en plus. C'est 1a que cela
commence : Voici, un vrai Israélite, en qui il n'y a ni fraude, ni Jacob ! Tu verras le ciel ouvert !

UNE NOUVELLE PERSPECTIVE POUR UN HOMME NOUVEAU

Cette parole, « tu verras le ciel ouvert », est la nouvelle perspective pour un homme nouveau. Un homme
nouveau, une nouvelle perspective ! Dans la version Autorisée (King James), un mot est ajouté qui a été omis
dans la Version Révisée (Revised Version). Je suppose que c'est pour la simple raison qu'il est implicite dans
l'original, sans que le mot ait besoin d'étre introduit. Dans la version Autorisée, il est dit : « Dorénavant
(Hereafter) vous verrez le ciel ouvert ». Dans la Version Révisée, ce premier mot est omis, et on lit
simplement : « Vous verrez... ». Mais « vous verrez » est quelque chose de prospectif, c'est un temps qui
pointe vers un jour futur. Non pas 'vous voyez', mais « vous verrez ». C'est une nouvelle perspective pour un
homme nouveau ; et en cela réside une nouvelle ére. C'est I'ére du Saint-Esprit, car par la venue du Saint-
Esprit, le ciel ouvert devient une réalité. La Croix effectue I'ouverture des cieux pour nous, mais c'est le
Saint-Esprit qui la rend effective en nous, tout comme ce fut le cas lors de cette mort, ensevelissement et
résurrection symboliques du Seigneur Jésus dans le Jourdain, lorsque les cieux s'ouvrirent pour Lui.
Remontant sur un terrain nouveau, un terrain de résurrection, Il avait le ciel ouvert. L'Esprit alors descendit
et demeura sur Lui, et 'Esprit devint, dirons-nous, le canal de communication, faisant du ciel ouvert tout ce
qu'il devait étre en matiére de communication, d'échange, de communion. C'est 1'ére de I'Esprit, rendant
toutes les valeurs de Christ réelles en nous. « Vous verrez » ; et, Dieu soit béni, ce qui €tait en perspective
pour Nathanaél est présent pour nous.



Cette ére est venue. Nous sommes dans I'ére du Saint-Esprit, du ciel ouvert.

LA MARQUE D'UNE VIE OINTE PAR LE SAINT-ESPRIT

Maintenant, quelle est donc la marque d'une vie ointe par le Saint-Esprit ? Vous vous souvenez quand Paul
est allé a Epheése, il a trouvé certains disciples et, sans nous donner d'explication sur la raison de sa question,
il a immédiatement dit : « Avez-vous recu le Saint-Esprit quand vous avez cru ? » Leur réponse fut : « Nous
n'avons méme pas entendu dire si le Saint-Esprit était [venu] ». Alors la question suivante de Paul est pleine
de signification, nous ramenant au Jourdain. « De quel baptéme avez-vous donc été baptisés ? » 'Le baptéme
est lié a cette réalité vitale. Si vous ne connaissez pas le Saint-Esprit, qu'a pu signifier votre baptéme ?' Oh,
nous avons été baptisés du baptéme de Jean ; Oh, je vois : eh bien, « Jean a baptisé du baptéme de
repentance, disant au peuple de croire en celui qui venait apres lui, c'est-a-dire, en Jésus. » Alors, quand ils
entendirent cela, ils furent baptisés dans le Nom du Seigneur Jésus, ils furent baptisés en Christ, et le Saint-
Esprit vint sur eux. Ainsi, ils entrérent dans 1'Ecole de Christ ; et la marque d'une vie ointe par I'Esprit est que
vous connaissez Christ de cette maniére vivante et toujours croissante.

Oh, écoutez ceci, ce n'est pas aussi élémentaire et inutile que cela puisse paraitre. Certains d'entre nous, bien
stir, sont de trés pauvres €léves, et nous mettons si longtemps a apprendre. Il m'a fallu des décennies dans
mon cas pour arriver a une vraie réalisation de cela. Nous savons tant de choses, et nous découvrons que
notre réelle connaissance personnelle de Christ est une pauvre chose. Nous sommes constamment confrontés
a cela. Finalement, t6t ou tard, vous et moi allons arriver au point ot nous nous exclamerons : 'Oh, ce ne sont
pas des doctrines et des vérités et des thémes et des sujets et I'Ecriture comme simple matiére que j'ai besoin
de connaitre !' C'est trés merveilleux quand on est absorbé par cela ; mais qu'un homme entre dans les feux,
dans I'épreuve profonde, dans les ennuis et la perplexité, et alors, qu'en est-il de toutes vos doctrines et de
tous vos thémes, et de toute votre étude biblique ? Quelle est leur valeur ? Cela ne résout pas vraiment votre
probléme, cela ne vous fait pas traverser I'épreuve. C'est une tragédie. C'est vrai pour beaucoup d'entre nous
qui avons acquis certaines doctrines, qui avons parcouru les doctrines de la Bible et les avons élaborées, et
qui savons ce qu'il y a dans la Bible sur ces choses : la régénération, la rédemption, 1'expiation, la justice par
la foi, la sanctification, et ainsi de suite ; il est vrai qu'aprés les avoir toutes parcourues, et les avoir toutes
bien élaborées, lorsque nous entrons dans une terrible expérience spirituelle, tout cela ne compte pour rien, et
nous arrivons au point ou, sans le Seigneur, nous pourrions facilement tout jeter par-dessus bord et dire : Ce
christianisme ne fonctionne pas ! Oui, pour ceux qui connaissent le Seigneur depuis des années, en ce qui
concerne I'accumulation de la vérité, c'est a peu prés la valeur de celle-ci a I'heure de la plus profonde
détresse spirituelle. La seule chose qui puisse alors vous aider, ce ne sont pas vos beaux carnets remplis de
doctrines, mais : Qu'est-ce que je connais du Seigneur personnellement et de facon vivante dans mon propre
ceeur ? Qu'est-ce que le Saint-Esprit a révélé en moi et a moi, et qui a fait de Christ une partie de moi ? T6t
ou tard, c'est 1a que nous arriverons. Nous allons étre ramenés a la connaissance vivante et spirituelle du
Seigneur ; car Lui seul, personnellement, tel que révélé dans notre étre méme par le Saint-Esprit, peut nous
sauver a l'heure la plus profonde. Le jour viendra ou nous serons dépouillés de tout, sauf de ce qui est
spirituellement, intérieurement connu de Christ ; dépouillés de toute notre connaissance mentale et
intellectuelle. Beaucoup de ceux qui ont été des géants dans I'enseignement et dans la doctrine ont eu une
heure trés, trés sombre a la fin de leur vie, une heure trés sombre en vérité. La facon dont ils s'en sont sortis a
dépendu de la connaissance intérieure du Seigneur, par opposition a la simple connaissance intellectuelle.
Comment puis-je expliquer ce que je veux dire par la ?

Eh bien, par exemple, vous découvrez quelque chose dans le domaine de la nourriture qui vous aide
vraiment. Vous avez fait le tour, tout essayé, tout ce que les spécialistes de 1'alimentation peuvent fournir
pour vous aider dans un mal ou une faiblesse spécifique, et rien ne vous a aidé. Puis, soudain, vous
découvrez quelque chose qui vous aide vraiment, et la prochaine fois que vous €tes mis a 1'épreuve, vous en
prenez et vous découvrez que vous pouvez tenir le coup grace a cela. C'est en vous, quelque chose qui vous



fait traverser votre épreuve. C'est ce que je veux dire, en référence a cette question de savoir comment et ce
que Christ doit étre pour nous. 11 doit étre en nous, ce sur quoi nous pouvons nous reposer en confiance et en
assurance, et, ce faisant, Il nous fait traverser. Nous devons Le connaitre de cette fagon. C'est la seule fagon
d'apprendre Christ, et cela est expérimental. « Vous verrez le ciel ouvert. » Le Saint-Esprit est venu pour
créer pour nous un ordre de choses entiérement nouveau, de sorte que Christ est révélé en nous comme notre
vie méme. Vous verrez quand I'Esprit viendra : c'est la marque d'une vie ointe. Vous verrez ! Et ce sont de
grands moments que ceux ou nous voyons. Certains d'entre nous ont eu ces grands moments dans des
contextes spécifiques, et certains d'entre nous ont vu d'autres avoir leurs grands moments dans des contextes
spécifiques. Pourtant, nous savions qu'ils savaient tout sur le sujet, qu'on le leur avait enseigné, qu'on le leur
avait martelé pendant des années ; et puis, aprés des années, soudain, cela a jailli en eux, et ils ont dit :
Ecoutez, je commence maintenant a voir ce qui a été dit pendant tout ce temps !

Je me souviens d'un homme élevé dans une famille des plus saintes, dont j'avais I'habitude de comparer le
pere a Charles G. Finney. Il était comme Charles G. Finney en esprit, en ame et en corps ; et I'un de ses fils,
¢élevé dans ce foyer des plus pieux, fut un grand ami a moi pendant des années. Nous avions une vraie
communion ensemble, parlant toujours des choses du Seigneur. Un jour — je le vois encore maintenant, juste
au coin de Newington Green — j'allais le rencontrer, et alors que j'approchais de Newington Green, je 'ai vu
au loin. Je I'ai vu sourire, et nous nous sommes rencontrés et serré la main. Il n'était qu'un grand sourire.
Sais-tu, j'ai fait une découverte, dit-il. J'ai dit : Quelle est ta découverte ? J'ai découvert que Christ est en

moi ! « Christ en vous, l'espérance de la gloire », est devenu une réalité pour moi. Eh bien, lui dis-je, j'aurais
pu te dire cela il y a des années. Ah, c'est 1a toute la différence, dit-il : je le vois maintenant, je le sais
maintenant.

Vous voyez ce que je veux dire. C'est juste cela. Oh, si le monde était rempli de chrétiens comme celui-1a !
N'est-ce pas 1a le besoin ? Mais dans la mesure ou cela a été dit a Nathanaél, ce doit étre pour nous tous. Cela
n'a pas été dit a Pierre, Jacques et Jean sur la Montagne de la Transfiguration : cela a été dit a Nathanaél, 1'un
du cercle général. C'est pour tous ; et si cela a besoin d'étre renforcé, prouvé, remarquez ce que le Seigneur
Jésus a dit : « ...vous verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et descendre sur le Fils de I'homme. »
Que s'est-il passé ? Une transition formidable a eu lieu au cours de quelques phrases. Voici, un vrai Israélite !
C'est pour Israél ; pour Jacob, oui, le pére d'Israél ; pour les fils de Jacob, I'Israél terrestre. Ah, oui, mais c'est
purement dans les limites de la terre, purement dans les limites d'un peuple ici parmi les nations, et dans les
limites des types. Oui, mais maintenant, place a la formidable transition. Le Seigneur a annulé quelque chose
que Nathanaél a dit. « Tu es le Roi d'Israél », dit-il. Roi d'Israél ? Ce n'est rien. Tu verras de plus grandes
choses que celles-ci. Tu verras le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et descendre sur le Fils de 'homme
! C'est quelque chose de bien plus grand qu'lsraél. Fils de I'hnomme ! C'est racial, c'est universel ; c'est pour
tous les hommes qui entreront, pas seulement pour Israél. Tu verras de plus grandes choses ! Le ciel ouvert
— et pour qui ? Pas seulement pour Isra€l, mais pour tous les hommes en Christ. Le Fils de I'Homme !

Ce titre, Fils de I'Homme, représente simplement la pensée de Dieu concernant I'homme. Oh, la grande,
grande pensée et intention de Dieu concernant I'homme. Le ciel ouvert est pour I'hnomme quand il entre dans
la pensée de Dieu en Christ. Le ciel ouvert est pour 'homme : Dieu se révélant a I'hnomme dans 'Homme.
C'est pour nous tous. Que personne ne pense que ce ciel ouvert, cette onction, est pour un petit nombre. Oh
non, c'est pour chacun. Le désir de Dieu, la pensée de Dieu, est que vous et moi, le plus simple, le plus
insensé, le plus faible parmi les hommes, le plus limité naturellement, avec le moins de capacité naturelle,
découvrions que notre droit d'ainesse méme est un ciel ouvert. En d'autres termes, vous et moi pouvons, en
Christ, connaitre cette ceuvre merveilleuse du Saint-Esprit dans une révélation intérieure de Christ, dans une
plénitude toujours croissante. C'est pour nous, chacun d'entre nous. Puisse le chrétien le plus avancé avoir un
nouveau mouvement vers le Seigneur dans cette affaire, et puissions-nous tous réellement arriver a cette
premicére crise ou le dome au-dessus de nous est fendu, et oil nous connaissons un ciel ouvert, I'Esprit
révélant Christ dans nos cceurs, pour Sa gloire.



Chapitre 7 - Apprendre sous I'Onction

Lectures : Matt 11:29 ; Jean 1:51 ; Matt 3:16 ; Jean 1:4 ; Rom 8:2 ; 2 Cor 3:16-18.

L'Ecole de Christ ; c'est-a-dire 'Ecole ou Christ est la grande Legon et I'Esprit le grand Enseignant ; dans
I'Ecole ot I'enseignement n'est pas objectif mais subjectif, ot I'enseignement ne porte pas sur des choses
mais consiste a faire de Christ une partie de nous-mémes intérieurement, par 1'expérience — telle est la
nature de cette Ecole.

LA SIGNIFICATION DE L'ONCTION

« Vous verrez le ciel ouvert. » « Il vit les cieux ouverts et I'Esprit de Dieu descendant... sur lui. » Quelle est la
signification de 1'onction du Saint-Esprit ? Ce n'est rien de moins et rien d'autre que le Saint-Esprit prenant
Sa place de Seigneur absolu. L'onction porte en elle la seigneurie absolue du Saint-Esprit, I'Esprit en tant que
Seigneur. Cela signifie que toutes les autres seigneuries ont été déposées et mises de coté ; la seigneurie de
nos propres vies ; la seigneurie de nos propres esprits, de nos propres volontés, de nos propres désirs ; la
seigneurie des autres. La seigneurie de chaque intérét et de chaque influence est considérée comme ayant
cédé la place a la seigneurie indivise et sans réserve du Saint-Esprit, et I'onction ne peut jamais étre connue,
ni appréciée, si cela n'a pas eu lieu. C'est pourquoi le Seigneur Jésus est descendu dans les eaux du Jourdain,
dans la mort et l'ensevelissement, en type, prenant la place de 'homme en représentation, afin de ne plus étre,
a partir de ce moment, sous le gouvernement de Sa propre vie a aucun égard tandis qu'll accomplissait la
volonté de Dieu, mais d'étre entiérement et totalement soumis a I'Esprit de Dieu dans les moindres détails. La
tombe du Jourdain exposait la mise de c6té de toute seigneurie indépendante, de toute autre seigneurie, de
toute autre influence, et si vous lisez la vie spirituelle de Christ dans les Evangiles, vous verrez que c'est a
cette position qu'll adhérait a chaque instant.

Nombreuses et puissantes furent les influences qui s'exercérent sur Lui pour L'affecter et gouverner Ses
mouvements. Parfois, c'était toute la force de 1'assaut ouvert de Satan, visant a Lui faire croire qu'il était
nécessaire qu'll fasse certaines choses pour Sa cause, ou pour Sa propre survie physique. Parfois, c'était
Satan se revétant des arguments et des persuasions d'associés bien-aimés, cherchant a Le retenir de certaines
voies, ou a L'influencer pour qu'll prolonge Sa vie en S'épargnant certaines souffrances. De diverses
maniéres, des influences s'exercérent sur Lui de toutes parts, et beaucoup de ces conseils semblaient si sages
et si bons. Par exemple, concernant Sa montée a la féte, on insistait, en effet : C'est ce que tout le monde fait :
si tu n'y montes pas, tu porteras préjudice a ta cause. Si tu veux vraiment faire avancer cette cause, tu dois
t'aligner sur ce qui est religieusement accepté, et tu ne peux que perdre si tu ne le fais pas ; tu vas restreindre
ton influence, tu vas rétrécir ta sphére d'utilité ! Et quel appel cela représente-t-il lorsque vous avez quelque
chose trés a ceeur, une cause pour Dieu a cceur, dont le succes est de la plus haute importance. Telles étaient
donc les influences qui s'abattaient sur Lui. Mais que ce soit Satan venant dans toute la droiture de sa ruse, de
son esprit, de son insinuation, ou que ce soit a travers des disciples et des associés bien-aimés et trés intimes,
quel que soit le type d'argument, cet Homme ne peut étre amené a dévier d'un cheveu de Son principe. 'Je
suis sous l'onction ; je me suis engagé envers la souveraineté absolue du Saint-Esprit, et je ne peux pas
bouger, quoi qu'il en coiite. Que cela me cofite la vie, que cela me cotlite mon influence, que cela me cofite
ma réputation, que cela me cotite tout ce que j'ai de cher, je ne peux pas bouger si je ne sais pas, par le Saint-
Esprit, que c'est la pensée du Pére et non une autre pensée, la volonté du Pére et non une autre volonté, que
cette chose vient du Pére.' C'est ainsi qu'll repoussait toute chose jusqu'a ce qu'll sache dans Son esprit ce
dont I'Esprit de Dieu témoignait. Il a vécu selon cette loi, ce principe, de I'autorité absolue, du gouvernement,
de la seigneurie de l'onction, et c'est pour cela que l'onction était venue.

Telle est la signification de 'onction. Demandez-vous l'onction du Saint-Esprit ? Pourquoi demandez-vous
l'onction du Saint-Esprit ? L'onction est-elle quelque chose que vous convoitez ? Dans quel but ? Afin d'étre
utilisé, d'avoir de la puissance, d'avoir de l'influence, d'étre capable de faire beaucoup de choses
merveilleuses ? La premiére chose, et la plus prééminente, que signifie I'onction, c'est que nous ne pouvons
rien faire d'autre que ce que 'onction enseigne et conduit a faire. L'onction nous ote tout des mains. L'onction



prend en charge la réputation. L'onction prend en charge le dessein méme de Dieu. L'onction prend le
controle complet de tout, et tout est, a partir de ce moment, entre les mains du Saint-Esprit, et nous devons
nous souvenir que si nous voulons apprendre Christ, cet apprentissage de Christ se fait par les opérations du
Saint-Esprit avec nous, et cela signifie que nous devons suivre exactement le méme chemin que Christ a
suivi, en principe et en loi.

Nous découvrons donc que nous ne sommes pas trés avancés dans I'Evangile de Jean, qui est
particulierement I'Evangile de 1'Ecole spirituelle de Christ, avant d'entendre quelqu'un comme Lui dire : « Le
Fils ne peut rien faire de lui-méme ». « Les paroles que je vous dis, je ne les dis pas de moi-méme. » Les
ceuvres que je fais ne sont pas les Miennes ; « le Pére qui demeure en moi, c'est lui qui fait les ceuvres ».

« Le Fils ne peut rien faire de lui-méme. » Vous voyez, il y a le c6té négatif de 'onction ; tandis que le c6té
positif peut se résumer en un seul mot : le Pére seul.

C'est peut-€tre une idée de 1'onction un peu différente de celle que nous avions. Oh, étre oint du Saint-Esprit !
Quelles merveilles s'ensuivront ; comme cette vie sera merveilleuse ! La premiere chose, et celle qui
demeure a propos de l'onction, c'est que nous sommes emprisonnés dans la seigneurie de I'Esprit de Dieu, de
sorte qu'il ne peut rien y avoir s'll ne le fait pas. Rien ! Ce n'est pas une expérience agréable, si la vie
naturelle est forte et, d'une maniére ou d'une autre, ascendante. Par conséquent, le Jourdain doit étre 1a avant
qu'il puisse y avoir une onction. La mise de coté de cette force naturelle et de cette vie du moi est une
nécessité, car l'onction porte essentiellement en elle la seigneurie absolue de 1'Esprit.

Vous remarquez l'issue de cela dans 2 Cor 3:16. « ...]lorsqu'on se tourne vers le Seigneur », lorsque le
Seigneur est 1'objet en vue, « le voile est 6té, ...Et nous tous, contemplant a face découverte la gloire du
Seigneur, nous sommes transformés en la méme image... comme par le Seigneur, 1'Esprit », ou « I'Esprit qui
est le Seigneur ». Vous étes dans I'Ecole et vous pouvez voir Christ et apprendre Christ ; ce qui signifie étre
transformé a I'image de Christ sous la seigneurie de 1'Esprit. « ...lorsqu'on se tourne vers le Seigneur »,
lorsque le Seigneur est notre objet en vue ! Mais avec nous, avec nous chrétiens, avec nous chrétiens trés
dévoués, tres zE€lés, combien de temps faut-il pour que le Seigneur devienne le seul objet. Est-ce dire une
chose terrible ? Nous disons que nous aimons le Seigneur ; oui, mais nous aimons aussi faire a notre téte, et
nous n'aimons pas que nos plans soient contrecarrés. L'un d'entre nous a-t-il déja atteint ce point de
réalisation spirituelle ou il n'a jamais de moment difficile avec le Seigneur ? Oh non, nous nous retrouvons
encore a cet endroit o nous pensons si souvent que c'est dans l'intérét du Seigneur que nos cceurs s'élancent
dans une certaine direction, et le Seigneur ne nous laisse pas le faire, et nous passons un mauvais moment ; et
cela nous a absolument trahis. Nos coeurs y étaient. Ce n'était pas facile, absolument facile et simple pour
nous de dire : Trés bien, Seigneur, je suis tout aussi content que si Tu m'avais laissé le faire, je prends
toujours plaisir a faire Ta volonté ! Nous sommes dégus que le Seigneur ne nous laisse pas le faire ; ou si le
Seigneur le retarde, quel temps nous traversons ! Oh, si seulement nous pouvions nous y mettre et le faire !
Le temps nous démasque. N'est-ce pas vrai pour la plupart d'entre nous ? Oui, c'est vrai. Nous entrons dans
ce tableau, et cela signifie simplement que, apres tout, le Seigneur n'est pas aussi véritablement notre objet
que nous le pensions. Nous avons un autre objet a coté et associé au Seigneur ; c'est-a-dire, quelque chose
que nous voulons étre ou faire, quelque part ou nous voulons aller, quelque chose que nous voulons avoir.
Tout est 13, et le Saint-Esprit sait tout cela. Dans cette Ecole de Christ, ot I'objectif de Dieu est Christ,
seulement Christ, totalement Christ, I'onction méme signifie que ce doit étre Christ comme Seigneur, par
1'Esprit. L'onction prend cette position. Eh bien, en voila assez pour le moment sur la signification de
I'onction. C'était vrai en Lui, et cela doit étre vrai en nous.



« SEIGNEURIE » ET « SUJETION »

Si nous voulons étre diplomés de cette Ecole, diplomés pour la gloire, la pleine gloire ultime de Christ, pour
étre I'instrument compétent dans Son Royaume pour le gouvernement, le seul moyen d'apprendre ce
gouvernement spirituel, divin, céleste qui est Sa destinée pour les saints, c'est la sujétion au Saint-Esprit.

C'est un mot trés intéressant, ce mot 'sujétion’, dans le Nouveau Testament. Je pense qu'il a été plutot
malmené et qu'on lui a donné un sens erron¢ et désagréable. L'idée de sujétion est généralement celle d'étre
écrasé dessous, d'étre mis sous [pression] tout le temps, la suppression. « Femmes, soyez soumises a vos
propres maris. » Cela est maintenant interprété comme : Vous devez vous mettre en dessous ; et le mot ne
signifie pas du tout cela. Comment chercherons-nous a transmettre ce que le mot grec pour sujétion ou
soumission implique réellement ? Eh bien, écrivez le chiffre 1 ; puis vous allez écrire sujétion ou soumission.
Comment allez-vous I'écrire ? Pas en mettant un autre 1 en dessous. Le mot signifie 'mettre a c6té ou apres'.
Le n° 1 est le nombre principal, il se tient devant tout ce qui vient apres, et il gouverne et donne de la valeur
a tout le reste. La sujétion signifie que Lui, en toutes choses, a la prééminence. Nous venons apres et nous
tirons notre valeur de Lui. Ce n'est pas étre écrasé, mais tout tirer de Lui en tant que le premier : et vous ne
tirez jamais les bénéfices tant que vous ne connaissez pas la sujétion a Christ. C'est-a-dire que vous venez
aprés, vous prenez la deuxiéme place, vous prenez cette place par laquelle vous tirez tout le bénéfice ; vous
obtenez la valeur en prenant une certaine place. L'Eglise n'est pas soumise a Christ dans ce sens répressif, pas
écrasée sous Son talon ou Son pouce, mais simplement venant apres, a co6té, Lui ayant la prééminence, et
I'Eglise, Son Epouse, tirant tout le bien de Sa prééminence, du fait qu'll a la premiére place. L'Eglise en
second, oui ; mais qui s'inquiéte d'une deuxiéme place si vous obtenez toutes les valeurs de la premiére en
ayant la deuxiéme place ? C'est cela la sujétion. L'idée du Seigneur pour I'Eglise est qu'elle ait tout. Mais
comment l'obtiendra-t-elle ? Non pas en prenant la premicre place, mais en venant aux c6tés du Seigneur et
en Le laissant en toutes choses avoir la prééminence. C'est cela la soumission, la sujétion. La seigneurie de
1'Esprit n'est pas quelque chose de dur qui nous dépouille, nous prend tout, et nous maintient la en bas tout le
temps de sorte que nous n'osons pas bouger. La seigneurie de 'Esprit vise a nous introduire dans toute la
plénitude de cette prééminence (headship). Mais nous devons apprendre ce qu'est cette seigneurie avant de
pouvoir entrer dans cette plénitude. C'est de Sa plénitude que nous recevons.

Le probléme a toujours été, depuis le jour d'Adam jusqu'au nétre, que ce n'est pas la plénitude de quelqu'un
d'autre que I'homme veut, c'est la sienne propre ; I'avoir en lui-méme et non en un autre. Le Saint-Esprit
coupe cette herbe sous nos pieds et dit : C'est Sa plénitude, c'est en Lui. Il doit avoir Sa place de seigneurie
absolue avant que nous puissions connaitre Sa plénitude. Je pense que c'est assez, pour le moment, sur la
signification de 'onction. Le saisissez-vous ? Que le Seigneur nous donne la grace d'accepter la signification
du Jourdain afin que nous puissions avoir le ciel ouvert et, par le ciel ouvert, I'onction qui introduit toute la
plénitude du ciel pour nous. Mais cela signifie bien la seigneurie absolue de I'Esprit.

Legon n° 1 dans I'Ecole — oh, ce n'est pas la Legon n° 1, c'est le fondement méme pour entrer dans 1'Ecole,
c'est un examen préliminaire. Nous n'entrons jamais dans I'Ecole tant que nous n'acceptons pas la seigneurie
du Saint-Esprit. C'est pourquoi tant de gens ne progressent pas trés loin dans la connaissance du Seigneur. Ils
n'ont jamais accepté les implications de 'onction, ne sont jamais réellement descendus dans le Jourdain.
Leurs progres, leur apprentissage, sont trés lents, trés pauvres. Trouvez une personne qui connait réellement
la signification de la Croix, du Jourdain, dans le déblaiement du chemin pour la seigneurie de 1'Esprit, et
vous trouverez une croissance rapide, vous trouverez un développement spirituel bien en avance sur tous les
autres. C'est trés vrai. C'est le préliminaire, I'examen d'entrée.



LA PREMIERE LECON A L'ECOLE DE CHRIST

Mais quand vous y étes, la Lecon n° 1 commence ici. Ce n'est qu'une réitération de ce qui a été dit avec force
dans les méditations précédentes. La premiére legon a I'Ecole de Christ que le Saint-Esprit entreprend de
nous enseigner est ce que nous avons appelé 1'« altérité » totale de Christ par rapport a nous-mémes. Ce n'est
peut-étre pas seulement la premiére legon, mais une legon continue tout au long de la vie. Mais c'est la seule
chose par laquelle le Saint-Esprit commence : I'« altérité » totale de Christ par rapport a ce que nous sommes.

Voulez-vous reprendre I'Evangile de Jean avec cette seule pensée a I'esprit et le relire, calmement et
réguliérement. Combien Christ est différent des autres, méme de Ses disciples. Vous pouvez élargir votre
lecture de 1'Evangile de Jean 4 tous les Evangiles avec cette seule pensée. Ce sera une éducation pour vous si
le Saint-Esprit est avec vous pendant que vous lisez. Combien Il est totalement différent ! Cette différence est
affirmée encore et encore. « Vous €tes d'en bas ; moi, je suis d'en haut » (Jean 8:23). C'est une différence, et
cette différence devient un conflit tout au long du chemin ; un conflit de jugements, un conflit de mentalités,
un conflit d'esprits, un conflit d'idées, un conflit de valeurs ; un conflit en tout entre Lui et les autres, méme
avec Ses disciples qui sont avec Lui dans I'Ecole. Sa nature est différente. Il a une nature céleste, une nature
divine. Personne d'autre n'a cela. Il a un esprit (mind) céleste, une mentalité céleste. Ils ont une mentalité
terrestre, et les deux ne peuvent pas se rencontrer, a aucun moment. Quand le dernier mot a été dit, il y a un
grand, grand fossé entre les deux. Il est si totalement autre.

Maintenant, vous dites, s'il en est ainsi, nous sommes grandement désavantagés. Il est une chose et nous en
sommes une autre. Mais c'est justement la nature et la signification de cette Ecole. Comment ce probléme va-
t-il étre résolu ? Eh bien, il est résolu juste comme ceci : Il parle tout le temps d'un temps ou Il sera en eux et
ou ils seront en Lui, et quand ce temps viendra, dans la réalité la plus intime et la plus profonde de leur étre,
ils seront totalement autres que ce qu'ils sont dans toutes les autres parties de leur étre. C'est-a-dire qu'il y
aura en eux ce qui est Christ, ce qui est Christ dans tout ce qu'll est en tant qu'Absolument Autre. Parfois, ils
penseront que la meilleure chose a faire est ceci, mais cet Absolument Autre a I'intérieur ne les laissera pas le
faire. Parfois, ils penseront que la chose sage est de ne pas faire cela, et cet Absolument Autre a l'intérieur ne
cesse de dire, en effet : Fais-le ! L'homme extérieur dit : C'est de la folie ! Je ne fais que courir au désastre !
L'Homme intérieur dit : Tu dois le faire ! Ces deux-la ne peuvent pas étre réconciliés. Il est a l'intérieur et Il
est totalement autre, et notre éducation consiste a apprendre a Le suivre, a suivre Son chemin. « Si quelqu'un
veut venir aprés moi, qu'il renonce a lui-méme... et qu'il me suive. » Renoncer a lui-méme : vos arguments,
vos jugements, votre bon sens parfois. Suivez-Moi ! — et Christ est justifié a chaque fois. Des hommes ont
fait les choses les plus folles du point de vue de ce monde et ont été justifiés. Ce n'est pas une suggestion
pour que vous alliez commencer a faire des choses folles. Je parle de 'autorité de Christ a l'intérieur, de la
différence de Christ par rapport a nous-mémes, et c'est la premiére lecon que le Saint-Esprit enseignerait a
quiconque entre & I'Ecole de Christ : qu'il y a cette grande différence, ce grand clivage, qu'll est une chose et
que nous en sommes une tout autre ; et nous ne pouvons jamais €tre sirs que nous sommes sur la bonne voie
si ce n'est en Lui soumettant tout.

C'est pourquoi la priere doit avoir une si grande place dans la vie d'un enfant de Dieu, et c'est pourquoi la
priére avait une si grande place dans Sa vie quand Il était ici. La vie de priére du Seigneur Jésus est, dans un
certain domaine et un certain sens, le plus grand probléme auquel vous puissiez étre confronté. Il est Christ,
Il est le Fils de Dieu, Il est sous l'onction du Saint-Esprit, et Il est sans péché dans Sa personne, et pourtant, et
pourtant, Il doit passer toute la nuit en priére apres une journée de travail lourde et longue. Encore et encore,
vous Le surprenez en priére. Pourquoi doit-11 prier ? Parce qu'il y a d'autres influences a l'ceuvre, il y a
d'autres choses qui cherchent a appeler a la considération, a la réponse et a 'obéissance, et 11 doit rester tout
le temps aligné sur 1'onction, en harmonie avec 1'Esprit sous le gouvernement duquel 11 s'est placé, parce qu'll
ne peut rien décider de Lui-méme. S'Il doit faire cela, qu'en est-il de nous ? Nous ne sommes méme pas a
Son niveau d'absence de péché. Nous avons tout ce qui, dans nos natures mémes, ceuvre violemment contre
Dieu, la pensée de Dieu, la volonté de Dieu. Combien il est donc plus nécessaire pour nous d'avoir une vie de



priére, par laquelle 1'Esprit a I'opportunité de nous garder droits, de nous garder sur la ligne du dessein divin,
de nous garder dans les voies du Seigneur, et dans les temps du Seigneur.

Bien-aimés, s'il y a une chose qu'un enfant de Dieu apprendra sous la seigneurie du Saint-Esprit, c'est bien
celle-ci : combien Il est différent de nous, combien nous sommes différents de Lui, combien 1l est totalement
autre.

Mais, Dieu soit béni, maintenant dans cette dispensation, si nous sommes vraiment des enfants de Dieu,
I'Absolument Autre n'est pas simplement objectif, mais a l'intérieur. C'est la deuxiéme phase de cette
question de I'« altérité ». La premiére phase est le fait de la différence. Accepterez-vous cela ? Voulez-vous
maintenant, a cet instant précis, a ce moment méme, régler simplement ceci ? Le Seigneur Jésus est
totalement autre que moi : mé€me lorsque je pense avoir parfaitement raison, Il peut encore étre totalement
autre, et je ne peux jamais, jamais me fier & mon propre sens de ce qui est juste tant que je n'ai pas soumis ce
qui me semble juste a Lui ! C'est trés absolu, mais c'est trés nécessaire. Beaucoup d'entre nous ont appris ces
lecons. Nous ne parlons pas depuis un livre, nous parlons a partir de notre propre expérience. Nous avons été
tout a fait siirs, par moments, que nous avions raison et nous sommes allés de 'avant pour suivre notre
jugement, et nous avons échoué, et nous sommes entrés dans un terrible brouillard de perplexité et de
désarroi. Nous étions tout a fait sirs d'avoir raison, mais regardez ou cela nous a menés ! Et quand nous y
réfléchissons, et que nous le plagons devant le Seigneur, nous devons nous demander : combien ai-je attendu
le Seigneur et compté sur le Seigneur a ce sujet ? N'avons-nous pas été€ un peu précipités avec notre propre
sentiment d'avoir raison ?

Et c'est David et I'arche, une fois de plus. Le motif de David était tout a fait juste et le sens que David avait
du dessein de Dieu était tout a fait juste. Le fait que Dieu voulait I'arche a Jérusalem était tout a fait juste,
mais David a recu la chose dans son &me comme une idée, et cela a grandi en lui comme un grand
enthousiasme, et alors il a fabriqué le chariot. Le motif, le bon motif, la bonne idée, I'esprit pieux, 1'ont mis
dans les plus terribles ennuis. Le Seigneur frappa Uzza, et il mourut devant le Seigneur, et I'arche entra dans
la maison d'Obed-Edom, et y resta, tout cela parce qu'un homme avait eu une bonne et juste idée, mais
n'avait pas attendu le Seigneur. Vous connaissez la suite. Plus tard, David dit aux chefs des Lévites : «
Sanctifiez-vous, vous et vos fréres, et faites monter I'arche de 1'Eternel, le Dieu d'Israél, au lieu que je lui ai
préparé. Parce que vous ne l'avez pas portée la premiére fois, I'Eternel, notre Dieu, a fait une bréche parmi
nous, car nous ne l'avons pas recherché selon I'ordonnance. » L'instruction était 1a tout le temps, mais il
n'avait pas attendu le Seigneur. Si David avait apporté son pieux enthousiasme tranquillement devant le
Seigneur, 1 'aurait dirigé vers l'instruction qu'll avait donnée a Moise, et aurait dit, en effet : 'Oui, trés bien,
mais, souviens-toi, voici comment elle doit étre portée.' Il n'y aurait eu ni mort, ni retard, les choses se
seraient déroulées sans encombre.

Oui, nous pouvons avoir une trés bonne idée pour le Seigneur, mais nous devons la soumettre au Seigneur,
pour étre tout a fait slirs que ce n'est pas notre idée pour le Seigneur, mais la pensée du Seigneur qui nait en
nous. Il est trés important d'apprendre Christ ; 11 est si autre.

Voyez-vous, cela divise trés largement les chrétiens en deux classes. Les chrétiens peuvent étre, en gros,
divisés en ces deux classes. Il y a cette trés grande classe de chrétiens dont le christianisme est objectif, est
extérieur. C'est une question d'avoir adopté une vie chrétienne, de sorte que maintenant ils font beaucoup de
choses qu'ils n'auraient pas faites autrefois. IIs vont aux réunions, ils vont a 1'église, ils lisent la Bible, des tas
de choses qu'ils n'avaient pas I'habitude de faire ; et maintenant ils ne font plus un bon nombre de choses
qu'ils faisaient autrefois. C'est ce qui prévaut plus ou moins dans cette classe. C'est maintenant une question
de ne pas faire et de faire, de ne pas aller et d'aller, d'étre un bon chrétien extérieurement. C'est une grande
classe avec ses divers degrés de lumiére et d'ombre, une trés grande classe de chrétiens en vérité.

Il'y en a d'autres qui sont dans cette Ecole de Christ, pour qui la vie chrétienne est une chose intérieure :
marcher avec le Seigneur et connaitre le Seigneur dans le cceur, a un degré plus ou moins grand. Telle est sa



nature, une vraie marche intérieure avec un Seigneur vivant dans leur propre ceeur. Il y a une grande
différence entre ces deux classes.

LA LOI OU L'INSTRUMENT D'INSTRUCTION DE L'ESPRIT

Eh bien, maintenant, je dois conclure. L'« altérité » totale ; par quel moyen I'Esprit nous fait-Il connaitre cette
« altérité » ? — car I'Esprit ne nous parle pas dans un langage audible et avec des mots. Nous n'entendons
pas une voix extérieure dire : C'est ici le chemin, marchez-y ! Alors, comment devons-nous savoir ? Eh bien,
c'est dans ce que l'apotre Paul appelle « la loi de I'Esprit de vie en Jésus-Christ ». « En lui était la vie ; et la
vie était la lumiére. » Comment devons-nous savoir, par quel moyen devons-nous étre éclairés sur cette
question, sur la différence entre nos voies, nos pensées, nos sentiments, et ceux du Seigneur ? Comment
devons-nous avoir la lumiére ? La vie était la lumiére. « Celui qui me suit ne marchera point dans les
téncbres, mais il aura la lumiére de la vie » (Jean 8:12). « La loi de I'Esprit de vie en Jésus-Christ m'a
affranchi de la loi du péché et de la mort. »

Alors l'instrument de I'Esprit, si je puis I'appeler ainsi, pour notre éducation, c'est la vie en Christ. C'est-a-
dire que nous connaissons la pensée de I'Esprit sur les questions par la vivification, en sentant, en discernant
la vie, la vie divine, I'Esprit de vie. Ou, d'un autre c6té, si nous sommes vivants pour le Seigneur, nous
savons quand I'Esprit n'est pas en accord avec quelque chose par un sentiment de mort, la mort dans cette
direction.

C'est la chose que personne ne peut nous enseigner par des mots, en nous donnant une legon. Mais c'est une
chose que nous pouvons connaitre. Vous la connaissez par des réactions, des réactions violentes souvent.
Vous avez pris une direction, et vous avez une mauvaise réaction. Vous luttez dans une certaine direction
pour réaliser une certaine chose, et si seulement vous vous arrétiez un instant pour regarder, vous sauriez que
vous €tes en train d'essayer de provoquer cette chose. Vous savez trés bien que cette chose n'est pas
spontanée, qu'il lui manque la spontanéité qui est une marque du Seigneur. Vous savez que le Seigneur ne se
manifeste pas 1a. Vous savez trés bien que vous n'avez aucun sentiment de spontanéité et de paix. Il faut
forcer, il faut pousser, il faut faire en sorte que cela arrive. Plus ou moins, je pense, chacun de vous qui est un
véritable enfant de Dieu sait de quoi je parle. Mais souvenez-vous, c'est I'instrument de 1'Esprit dans 1'Ecole
pour enseigner Christ : la vie. La marque d'un homme ou d'une femme gouverné par I'Esprit, oint par I'Esprit,
est qu'ils se meuvent dans la vie, qu'ils administrent la vie, et que ce qui vient d'eux signifie la vie, et ils
savent par cette loi méme de la vie ou est le Seigneur, ce dans quoi le Seigneur est, ce que le Seigneur
recherche, ce que le Seigneur veut. C'est ainsi qu'ils savent. Aucune voix n'est entendue, aucune vision
objective n'est vue, mais au plus profond de I'esprit, la vie arbitre, I'Esprit de vie.

Combien il est nécessaire pour nous d'étre vivants pour Dieu en Jésus-Christ. Combien il est nécessaire pour
nous de saisir la vie a tout moment. Si Satan peut seulement amener ses esprits de mort a peser sur nous et
amener notre esprit sous les bandelettes de la mort, il coupera la lumiére aussitot et nous laissera patauger ;
nous ne savons plus ou nous sommes, quoi faire. Il cherche toujours a faire cela, et notre combat est une
bataille continue pour la vie. Tout, pour la réalisation du dessein de Dieu, est i€ a cette « vie ». Cette « vie »
est potentiellement la somme de tout le dessein divin. Tout comme dans la semence il y a la vie, non
seulement de la semence, mais d'un grand arbre, et cette vie, si seulement elle est libérée, aboutira a ce grand
arbre, de méme dans la vie qui nous est donnée dans notre enfance spirituelle, notre nouvelle naissance, il y a
toute la puissance de la pensée pleine, finale et parfaite de Dieu, et Satan est a 'ccuvre, non pas seulement
pour couper notre vie, mais pour empécher les intéréts et les desseins finaux de Dieu dans le plein
déploiement qui se trouve dans cette vie qui nous est donnée, cette vie éternelle qui nous est donnée
maintenant. L'Esprit est toujours préoccupé par cette vie, et Il voudrait nous dire : Gardez cette vie : ne
permettez a rien de venir interférer avec cette vie : veillez a ce que, chaque fois qu'il y a quelque chose qui
attriste I'Esprit et arréte 'opération de cette vie, vous ayez immédiatement recours au sang précieux qui se
tient comme un témoin contre toute la mort, ce sang précieux de Jésus, la vie incorruptible, le témoin dans le



ciel de la victoire sur le péché et la mort, par lequel vous pouvez étre délivrés de cette main paralysante de
Satan. Ce sang précieux est le terrain sur lequel nous devons nous tenir pour traiter tout ce qui attriste 1'Esprit
et freine 'opération de la vie, par laquelle nous venons a connaitre, et a connaitre de cette maniére vivante,
Christ dans une plénitude toujours croissante. Que le Seigneur nous aide.

Chapitre 8 - La Loi Souveraine de I'’Amour Divin

Lectures : Jean 1:4 ; 2:3; 3:3 5 4:13-14 ; 5:5-9 ; 6:33-35; 9:1-7 ; 11:1-6, 17, 21, 23, 25-26.

UN POINT ZERO

TOUS ces passages que nous avons lus forment une véritable séquence. Ils découlent du premier. « En elle
était la vie ; et la vie était la lumiére des hommes. » Et vous remarquerez qu'ils représentent tous un point
zéro. La meére de Jésus Lui dit : IIs n'ont plus de vin : il n'y a plus rien a puiser ! Le chapitre suivant n'est
qu'une autre maniere de dire la méme chose. Nicodéme vint a Jésus et chercha a commencer a un point qu'il
considérait comme un bon point de départ pour entamer des négociations avec le Seigneur Jésus, mais c'était
un point bien en avance sur celui que le Seigneur Jésus pouvait accepter : Il I'a donc ramené au point zéro, et
a dit : Vous devez naitre de nouveau. Nous ne pouvons commencer a aucun point au-dela de celui-ci. Si vous
et moi devons entrer dans une quelconque relation vivante, nous devons y revenir : nous devons en venir au
point zéro et partir de zéro. « Vous devez naitre de nouveau. » Car si un homme ne nait de nouveau, il ne
peut voir. 1l est inutile de commencer a un point ou, aprés tout, nous sommes incapables de voir. Le chapitre
4 n'est qu'une autre fagon d'exposer la méme vérité. La femme, en fin de compte, se révele étre en faillite, au
point zéro. Jésus I'amene progressivement a s'ouvrir et I'expression finale de sa part est, en effet : Eh bien, je
ne sais rien de tout cela, je n'ai rien de tout cela ; je viens ici tous les jours, jour aprés jour, mais je ne sais
rien de ce dont vous parlez ! Elle est réduite a zéro : et alors Il dit : C'est 1a que nous commengons. L'eau que
je donnerai ne consiste pas du tout a puiser dans vos propres ressources, a tirer quelque chose de votre puits,
ce n'est pas quelque chose que vous pouvez produire et que Je pourrais améliorer et rendre meilleur. Non,
c'est quelque chose qui vient uniquement et seulement de Moi-méme ; c'est un acte nouveau, totalement en
dehors de vous ; c'est I'eau que Je donnerai. Nous recommengons tout a zéro dans cette affaire.

Puis, au chapitre 5, le Saint-Esprit prend soin de montrer trés clairement que ce pauvre homme était dans un
état désespéré, que chaque effort était vain, chaque espoir décu. Depuis trente-huit ans, toute une vie,
I'homme était dans cet €tat, et il y a une note de désespoir chez cet homme. Le Seigneur Jésus ne lui dit pas :
Ecoute, tu es un pauvre infirme ; Je vais te prendre en main, et aprés une cure de traitement, je te remettrai
sur pied, je referai a neuf ces vieux membres, j'améliorerai ta condition. Pas du tout. En un instant, en un
moment, c'est un nouveau départ. L'effet de ce qu'll fait est comme si 'homme naissait de nouveau. Il ne
s'agit pas de guérir le vieil homme, il s'agit de faire un homme nouveau, en principe. C'est quelque chose qui
entre et qui n'était pas la auparavant, qui ne pouvait pas étre produit auparavant, dont le fondement n'existait
pas, quelque chose qui était uniquement et seulement I'ceuvre de Christ. C'était zéro, et Il a commenceé a zéro.

Chapitre 6 : une grande multitude. Ou achéterons-nous des pains pour que cette multitude ait a manger ? Eh
bien, la situation est tout a fait désespérée, mais par Son propre acte, Il répond a la situation, puis Il enchaine
avec Son grand enseignement pour interpréter ce qu'll a fait en nourrissant la multitude. Il dit : Je suis le Pain
qui est descendu du ciel. Il n'y a rien ici sur cette terre qui puisse répondre a ce besoin ; cela doit venir du
ciel, le Pain du ciel pour la vie du monde : sinon le monde est mort. Nous commencons a zéro. (Les pains et
les poissons peuvent représenter notre petite mesure de Christ qui peut étre augmentée.)



Chapitre 9 : I'nomme né aveugle. Non pas un homme qui a perdu la vue et qui la recouvre. Ce n'est pas du
tout le sujet. La gloire de Dieu ne se trouve pas dans 'amélioration, la gloire de Dieu se trouve dans la
résurrection. C'est ce qui ressort ici. La gloire de Dieu ne se trouve pas dans notre capacité a produire
quelque chose ou a mettre quelque chose entre les mains de Dieu, quelque chose qui viendrait de nous, qu'll
pourrait prendre et utiliser. La gloire de Dieu est quelque chose qui vient uniquement de Dieu Lui-méme, et
nous ne pouvons rien y contribuer. La gloire de Dieu sort du point zéro. L'homme était né aveugle. Le
Seigneur Jésus lui donne la vue ; il n'avait jamais eu la vue auparavant.

Puis le chapitre 11 rassemble tout cela. Si vous prenez le temps de vous asseoir et de regarder Lazare, vous
verrez que Lazare est l'incarnation de : « Ils n'ont plus de vin ». Il est I'incarnation de : « Vous devez naitre de
nouveau ». Il est I'incarnation de : « l'eau que je lui donnerai sera en lui... ». Il est I'incarnation d'un état de
faillite ; dans le tombeau depuis quatre jours ; mais le Seigneur en vient a cela. Lazare est l'incarnation du
chapitre 6 : « Je suis le pain vivant qui est descendu du ciel... pour la vie du monde ». Lazare est 'incarnation
du chapitre 9, un homme qui est sans vue, a qui la vue est donnée par le Seigneur Jésus. Lazare rassemble
tout cela. Mais si vous remarquez, en rassemblant tout, le Saint-Esprit prend grand soin de souligner et
d'insister sur une chose : a savoir, que le Seigneur Jésus ne touchera pas a la situation tant qu'elle ne sera pas
trés, trés éloignée de tout remede humain. Il n'entrera pas en scéne, ou en association avec la situation, tant
que, de tout point de vue humain, elle ne sera pas en faillite, réduite a zéro. Et ce n'est pas une question de
manque d'intérét, de manque de sympathie, ou de manque d'amour, car ici I'Esprit souligne a nouveau que
l'amour était 1a. Mais 1'amour est lié par une loi.

LA LOI SOUVERAINE : LA GLOIRE DE DIEU

L'amour divin est li¢ par une loi. L'amour a une loi en ce qui concerne Dieu. L'amour de Dieu est soumis a
une loi. L'amour de Dieu est soumis a la loi de la gloire de Dieu, et Il ne peut montrer Son amour que dans la
mesure ou le fait de montrer Son amour contribuera a Sa gloire. Il est gouverné par cela. Dans toutes les
manifestations de Son amour, Son objectif est qu'll soit glorifié, et la gloire de Dieu est liée a la résurrection.
« Ne t'ai-je pas dit que, si tu crois, tu verras la gloire de Dieu ? » « Ton frére ressuscitera. » La gloire de Dieu
est dans la résurrection, et c'est pourquoi 1'amour exige que tout en arrive au point ou seule la résurrection
pourra répondre a la situation ; pas de guérison des choses, pas de reméde pour le vieil homme.

Oh, laissez-moi repartir du tout début si c'est nécessaire. Il y a encore beaucoup de gens dans ce monde qui
pensent qu'il y a quelque chose en I'homme qui puisse contribuer a la gloire de Dieu et que le christianisme
consiste seulement a extraire de 'homme quelque chose qui soit pour la gloire de Dieu. C'est une erreur et un
mensonge qui durent depuis tres, trés longtemps. Ce n'est pas vrai. Appelez-le comme vous voulez ; il porte
divers noms, tels que 'la lumiére intérieure' ou 'l'étincelle vitale'. La Parole de Dieu, d'un bout a l'autre,
s'attaque formidablement a cette chose. Je commence a zéro, et zéro pour moi signifie que je ne peux rien
contribuer. Tout doit venir de Dieu. Le fait méme que le don de Dieu soit la vie éternelle signifie que vous ne
l'avez pas tant qu'il ne vous est pas donné. Vous é&tes aveugle jusqu'a ce que Dieu vous donne la faculté de
voir. Vous étes mort jusqu'a ce que Dieu vous donne la vie. Vous étes un infirme désespéré jusqu'a ce que
Dieu fasse quelque chose pour vous et en vous que vous ne pourrez jamais faire. A moins que Dieu ne fasse
cette chose, a moins que cet acte n'ait lieu, eh bien, vous restez 1a ot vous étes. Spirituellement, c'est ainsi
que vous étes. Vous ne pouvez rien contribuer. Nicodéme, tu n'as rien a donner, tu dois naitre de nouveau ; Je
ne peux pas te prendre au point ou tu viens a Moi ! Femme de Samarie, tu n'as rien, et tu le sais et tu le
confesses : c'est 1a que Je commence ! Homme de Bethesda, tu ne peux rien faire, et tu le sais : alors tout
repose sur Moi ! S'il doit jamais y avoir quelque chose, cela repose sur Moi ! Lazare, que peux-tu faire
maintenant, et que peut-on faire de toi ? Si Je n'interviens pas directement, comme venant du ciel, pour faire
cette chose, alors il n'y a rien d'autre que la corruption !



C'est I'une des grandes legons que vous et moi devons apprendre a 'Ecole de Christ : Dieu commence a zéro
pour Sa gloire, et Dieu prendra la peine, par le Saint-Esprit, de nous faire savoir que c'est zéro ; c'est-a-dire,
de nous amener consciemment a zéro, et de nous faire réaliser que tout repose sur Lui. Voyez-vous, la fin
gouverne toujours Dieu, et la fin, c'est Sa gloire. Reprenez ce mot & travers cet Evangile : la gloire de Dieu
en relation avec Christ. Nous disions dans une méditation précédente que la grande finalité de Dieu pour
nous en Christ est la gloire, la plénitude de la gloire. Oui, mais il y a ceci : qu'aucune chair ne se glorifie
devant Lui. Et d'ou cela vient-il ? — « ...afin que, comme il est écrit : Que celui qui se glorifie, se glorifie
dans le Seigneur » (1 Cor 1:29-31). Et a quoi cela est-il li¢ ? — Il « a été fait pour nous sagesse de la part de
Dieu, justice, sanctification et rédemption : afin que, comme il est écrit, que celui qui se glorifie, se glorifie
dans le Seigneur ». C'est une question de ce qu'll est fait pour nous. Aucune chair ne doit se glorifier devant
Lui. « Je ne donnerai pas ma gloire a un autre » (Es 42:8 ; 48:11). Par conséquent, tout cela est 'affaire du
Seigneur et 11 le gardera entre Ses propres mains. « Et quand il eut entendu... il demeura deux jours... au lieu
ou il était » (Jean 11:6). Par amour, gouverné par l'amour, afin que la gloire de Dieu puisse étre révélée, Il est
resté a 1'écart.

Sommes-nous bien établis la-dessus ? Nous mettons si longtemps a apprendre ces legons élémentaires de
base. Nous nous accrochons encore a une sorte d'idée que nous pouvons produire quelque chose, et tous nos
jours misérables sont simplement le résultat de 1'espoir persistant que nous pouvons, d'une maniére ou d'une
autre, fournir quelque chose au Seigneur. N'étant pas capables de le trouver, mais échouant tout le temps,
nous devenons misérables, parfaitement misérables. Il nous faut si longtemps pour arriver au point ou nous
réglons pleinement et définitivement cette question : que méme si nous vivions aussi longtemps qu'un
homme n'a jamais vécu sur cette terre, nous ne serons pas capables de contribuer un seul iota qui soit
acceptable pour Dieu, et qu'll puisse prendre et utiliser pour notre salut, pour notre sanctification, pour notre
glorification, pas la moindre miette. Tout ce qu'll peut utiliser, c'est Son Fils, et la mesure de notre gloire
ultime sera la mesure de Christ en nous, juste cela. Il y aura des différences dans la gloire, comme une chose
différe d'une autre. Autre est 1'éclat du soleil, autre 1'éclat de la lune, et autre 1'éclat des étoiles. Il y aura des
différences dans le degré de gloire, et la différence dans le degré de gloire dépendra finalement de la mesure
de Christ que chacun de nous posseéde individuellement. Cela dépend a son tour de la mesure dans laquelle
vous et moi, par la foi, faisons réellement de Christ le fondement de notre vie, le fondement méme de notre
existence, de notre étre ; a quel point le principe de ces paroles familiéres s'applique a notre cas : 'Non ce que
je suis, mais ce que Tu es'. Christ est toute la gloire, 'I'Agneau est toute la gloire au pays d' Emmanuel'.

Chers amis bien-aimés, quoi que vous reteniez en partant, partez avec ceci : du point de vue de Dieu, la
gloire de la vie dépend entiérement de notre saisie, appropriation et appréciation de Christ par la foi, et il n'y
a aucune gloire pour nous, ni maintenant ni dans les temps a venir, si ce n'est sur ce fondement et dans cette
ligne. Je sais combien c'est simple, combien c'est élémentaire, mais oh, c'est une chose tellement souveraine.
La gloire : que le Seigneur soit glorifié en nous. Quelle plus grande chose pourrait-il arriver que le Seigneur
soit glorifié en nous ? La gloire de Dieu est liée a la résurrection, et la résurrection est la prérogative unique
et exclusive de Dieu. De sorte que si Dieu doit étre glorifi¢ en nous, vous et moi devons vivre de Lui en tant
que la résurrection et la vie, jour apres jour, et Le connaitre comme tel tout au long de notre vie.



	L'École de Christ
	Table des matières
	Préface
	L'OBJET DE NOTRE ÉDUCATION EST D'ABORD PRÉSENTÉ DE MANIÈRE GLOBALE
	LA MARQUE PRÉÉMINENTE D'UNE VIE GOUVERNÉE PAR L'ESPRIT
	LE DÉFI ET LA SIGNIFICATION D'UN CIEL OUVERT
	L' « ALTÉRITÉ » DE CHRIST
	L'IMPOSSIBILITÉ D'ATTEINDRE PAR NOUS-MÊMES LE STANDARD DE DIEU
	UN DERNIER MOT ET UNE EXHORTATION
	« JE SUIS LA VÉRITÉ »
	LE BESOIN D'UN VRAI FONDEMENT
	VIVRE PAR LA VÉRITÉ
	LE BESOIN CONSTANT DE LA FOI
	Chapitre 3 - Apprendre par la Révélation
	LA RÉPONSE DE DIEU À UN ÉTAT DE DÉCLIN
	CHRIST CONNU UNIQUEMENT PAR RÉVÉLATION
	LA RÉVÉLATION LIÉE À DES SITUATIONS PRATIQUES
	Chapitre 4 - La Maison de Dieu
	BÉTHEL — LA MAISON DE DIEU
	LA MAISON DE DIEU EN TANT QUE CORPS
	L'AUTEL
	BAPTÊME
	L'IMPOSITION DES MAINS
	Chapitre 5 - La Lumière de la Vie
	LE DESSEIN DE DIEU
	LA PLACE DE LA GLOIRE DE LA SHEKINAH
	AUCUNE PLACE POUR L'HOMME NATUREL
	COMMENT NOUS OBTENONS LA LUMIÈRE DE LA VIE
	Chapitre 6 - Un Ciel Ouvert
	TOUTES CHOSES EN CHRIST
	LE BESOIN D'UN NOUVEL ENSEMBLE DE FACULTÉS
	LE BRISEMENT DE LA VIE DU MOI
	UNE NOUVELLE PERSPECTIVE POUR UN HOMME NOUVEAU
	LA MARQUE D'UNE VIE OINTE PAR LE SAINT-ESPRIT
	Chapitre 7 - Apprendre sous l'Onction
	LA SIGNIFICATION DE L'ONCTION
	« SEIGNEURIE » ET « SUJÉTION »
	LA PREMIÈRE LEÇON À L'ÉCOLE DE CHRIST
	LA LOI OU L'INSTRUMENT D'INSTRUCTION DE L'ESPRIT
	Chapitre 8 - La Loi Souveraine de l'Amour Divin
	UN POINT ZÉRO
	LA LOI SOUVERAINE : LA GLOIRE DE DIEU

