® o

LE TRIBUNAL DE CHRIST

— '
—




LE TRIBUNAL DE CHRIST

Par David Morrison Panton

Cette traduction a été réalisée par intelligence artificielle a partir de 1'ceuvre d'un auteur décédé¢ depuis plus
de 70 ans et désormais libre de droits.

Elle peut étre partagée, copiée et imprimée librement et gratuitement, a la condition de ne pas la modifier et
de conserver cette déclaration.

Retrouvez ce document et d'autres ressources sur voirjesus.com.



Introduction

C'est la joie et la merveille de la Grace de Dieu que tout mérite salvateur de la vie et de la mort de notre
Seigneur devient le ndtre par la simple foi : « car par grice vous avez ¢té sauvés PAR LA FOI ; et cela ne
vient pas de vous-mémes : c'est le don de Dieu ; non par les ceuvres, afin que personne ne se glorifie »
(Ephésiens 2:8-9).

Les ceuvres d'un pécheur, loin de le sauver, doivent en réalité faire 1'objet d'une repentance — « LA
REPENTANCE des (EUVRES mortes » (Hébreux 6:1) — car « le DON GRATUIT... de Dieu » (Romains
5:15) — affranchi par conséquent de toute obligation de la part du Donateur, et ainsi complétement séparé de
notre mérite — « est la vie éternelle en Jésus-Christ notre Seigneur » (Romains 6:23).

L'efficacité salvatrice d'une foi simple et vitale a été magnifiquement exprimée dans les mots émouvants de
Hooker :

« Christ a mérité la justice pour tous ceux qui sont trouvés en Lui ; et Dieu nous trouve en Lui,
car par la foi nous sommes incorporés en Lui. Alors, bien que nous soyons en nous-mémes tout
a fait pécheurs et injustes, pourtant méme I'homme qui est en lui-méme impie, plein de péché,
plein d'iniquité — lui, étant trouvé en Christ par la foi, et ayant son péché en haine par la
repentance, lui, Dieu le regarde avec un ceil gracieux ; €loigne son péché en ne le Iui imputant
pas ; Ote tout a fait la punition qui y est due, en le pardonnant ; et I'accepte en Jésus-Christ,
comme étant aussi parfaitement juste que s'il avait accompli tout ce qui lui est commandé dans
la Loi ; dirai-je plus parfaitement juste que s'il avait accompli lui-méme toute la loi ?

Tels sommes-nous aux yeux de Dieu le Pére, comme dans le Fils de Dieu Lui-méme. Que cela
soit compté¢ comme folie, ou frénésie, ou fureur, ou quoi que ce soit, c'est notre sagesse et notre
réconfort : nous ne nous soucions d'aucune connaissance au monde si ce n'est celle-ci — que
I'homme a péché, et que Dieu a souffert : que Dieu s'est fait Lui-méme le péché de I'homme, et
que les hommes sont faits justice de Dieu. »

Nous tirons ainsi la vie éternelle uniquement du Fils de Dieu. « Et voici le témoignage, que Dieu nous a
donné la vie éternelle, et que cette vie est dans son Fils. Celui qui a le Fils A LA VIE ; et celui qui n'a pas le
Fils de Dieu n'a pas la vie » (1 Jean 5:11-12).

La vie éternelle repose ainsi pour toujours sur une foi simple et salvatrice, qui produit une régénération
immédiate, une incorporation en Christ, I'habitation du Saint-Esprit, et une vie indéfectible. « Celui qui croit
au Fils a la VIE ETERNELLE » (Jean 3:36).



CHAPITRE 1 : LA RECOMPENSE

Mais méme une étude superficielle de la Parole de Dieu révéle qu'un nouvel horizon s'ouvre maintenant a
I'ame rachetée. Si la vie est par la foi, la récompense est la conséquence des ceuvres accomplies apres la foi.
Car I'Ecriture considére chaque 4me sauvée comme un coureur dans une course, un athléte luttant, un
guerrier combattant, un laboureur semant, un magon batissant, un fugitif fuyant, un assiégeant donnant
l'assaut ; et toute cette intensité ardente repose sur un fondement de la révélation — « qu'il [Dieu] existe, et
qu'il est le Rémunérateur » (Hébreux 11:6).

« Pour beaucoup de disciples, les yeux sont encore aveuglés quant a ce mystere des récompenses, qui est un
mystére ouvert de la Parole. Ce doit étre une justice imputée par laquelle nous entrons ; mais une fois entrés
par la foi, nos ceuvres déterminent notre rang relatif, notre place, notre récompense » (Dr A. T. Pierson).
Calvin, bien que ne voyant cette vérité que confusément, a condensé en une phrase la doctrine scripturaire de
la récompense : « Il n'y a aucune incohérence a dire que Dieu récompense les bonnes ceuvres, pourvu que
nous comprenions que, néanmoins, les hommes obtiennent la vie éternelle gratuitement. »

Il n'y a aucun doute que ceci est une vérité pour I'Eglise de Dieu. « Et voici, je viens bientdt, et ma
récompense est avec moi, pour rendre & chacun selon ce qu'est son ceuvre » (Apocalypse 22:12). A qui cela
est-il dit ? « Moi, Jésus, j'ai envoyé mon ange pour vous attester ces choses dans les églises » (Apocalypse
22:16). Trop souvent, comme le dit le Dr A. J. Gordon : « Tout comme le l1égaliste s'indigne de la doctrine
selon laquelle les bonnes ceuvres ne peuvent jouer aucun réle dans I'obtention de notre pardon, I'évangélique
recule devant l'idée qu'elles puissent constituer un quelconque fondement pour notre rétribution. »

Mais Paul déclare : « Or celui qui plante et celui qui arrose sont un » — en position et en rédemption — « et
chacun recevra sa propre récompense selon son propre labeur » (1 Corinthiens 3:8). De méme, il équilibre la
rétribution a double tranchant. « Serviteurs, obéissez... sachant que du Seigneur vous recevrez la récompense
de I'héritage ; car vous servez le Seigneur Christ. Mais » — d'autre part — « celui qui agit injustement
recevra en retour pour l'injustice qu'il a commise, et il n'y a point d'acception de personnes » (Colossiens
3:22-25). C'est donc une vérité qui nous concerne. Selon les mots du Dr Eadie : « La doctrine chrétienne de
la récompense est trop souvent perdue de vue ou laissée en suspens, comme si elle n'était pas parfaitement
cohérente avec l'octroi le plus libre de la gloire céleste. »

Toute difficulté honnéte concernant la Récompense s'évanouit, je pense, lorsque nous examinons ce que Dieu
récompense ; et, premiérement, la rétribution de Dieu repose suprémement sur la ressemblance a Dieu et sur
une conduite divine. « Mais aimez vos ennemis, faites du bien, et prétez, sans rien espérer en retour ; et votre
récompense sera grande, et vous serez fils du Trés-Haut, car Il est bon pour les ingrats et pour les méchants »
(Luc 6:35). Ici, la récompense dépend de la ressemblance de caractére et de conduite avec notre Pére qui est
dans les cieux.

La dévotion secréte, aussi, sera récompensée. « Prie ton Pére qui est dans le secret ; et ton Pére qui voit dans
le secret te le rendra » (Matthieu 6:6). Non seulement la priére sera exaucée, mais le fait de prier sera
rétribué. De plus, notre attitude de cceur contribuera a influencer le jugement du Seigneur sur notre service. «
Ne condamnez pas, et vous ne serez point condamnés : absolvez, et vous serez absous » (Luc 6:37). Notre
vie place, mot par mot, la sentence nous concernant sur les lévres de Christ : nous fabriquons, en tant que
serviteurs, notre propre jugement. Car la bonté et la gloire ne sont que les deux moitiés d'un tout : la bonté est
le coté souffrant de la gloire, et la gloire est le c6té rayonnant de la bonté.

Ainsi tout labeur, aussi, sera exactement récompensé. « Et quiconque donnera a boire a 1'un de ces petits ne
serait-ce qu'une coupe d'eau froide » — le minimum du don — « au nom d'un disciple, en vérité je vous le
dis, il ne perdra point sa récompense » (Matthieu 10:42). Car qu'est-ce que la récompense ? « Or, a celui qui

4



fait une ceuvre, le salaire est imputé, non comme une grice, mais comme une dette » (Romains 4:4). Ainsi,
en rétribution des services qu'll reconnait gracieusement, il plait & Dieu d'accorder des preuves tangibles et
équivalentes de son approbation. Sa mesure sera exactement graduée. « Celui qui regoit un prophéte au nom
d'un prophéte recevra une récompense de prophéte ; et celui qui regoit un juste au nom d'un juste recevra une
récompense de juste » (Matthieu 10:41). « Car ce qu'un homme aura semé, il le moissonnera aussi » (Galates
6:7).

Mais, vérité la plus scrutatrice de toutes, Dieu récompense suprémement le pourquoi qui sous-tend le service.
« Gardez-vous de pratiquer votre justice » — une conduite réellement bonne en elle-méme — « devant les
hommes, pour étre vus d'eux : autrement, vous n'avez point de RECOMPENSE auprés de votre Pére qui est
dans les cieux » (Matthieu 6:1). Le motif est ainsi révélé comme étant décisif et crucial. « Le Seigneur...
mettra en lumiére les choses cachées des ténébres, et manifestera les desseins des cceurs ; et alors chacun
recevra de Dieu la louange qui lui sera due » (1 Corinthiens 4:5).

Dieu donne le salut immérité, mais Il ne donne jamais de louange imméritée. Ainsi, I'exaltation dans 'Age a
Venir est inversement proportionnelle a I'humilité du service dans I'Age présent. « Mais quiconque veut étre
grand parmi vous, qu'il soit votre serviteur ; et quiconque veut étre le premier parmi vous, qu'il soit I'esclave
de tous » (Marc 10:43-44) — pour la grandeur, le service ; pour la primauté réelle, l'esclavage.

Une récompense est aussi réservée pour toute souffrance endurée pour Christ. « Heureux étes-vous, lorsque
les hommes vous hairont, et lorsqu'ils vous sépareront de leur compagnie, et vous outrageront, et rejetteront
votre nom comme mauvais, a cause du Fils de I'nomme. Réjouissez-vous en ce jour-1a et tressaillez de joie :
car voici, votre récompense est grande dans le ciel : car c'est de la méme maniére que leurs péres traitaient
les prophetes » (Luc 6:22-23).

La souffrance garantit généralement la pureté du motif ; et le Seigneur contrebalance la crainte de I'nomme,
non seulement par la crainte plus redoutable de Dieu (Apocalypse 2:11, 16) mais aussi par 'ampleur de Ses
récompenses. « Chaque récompense suggérée est un prix d'une valeur inconcevable pour nous a présent, et
ne pourra &tre appréciée qu'au Tribunal » (J. H. Lowe). Ainsi Moise estimait « 1'opprobre de Christ comme
une richesse plus grande que les trésors de I'Egypte : car il regardait a la rémunération de la récompense »
(Hébreux 11:26).

Celui qui, de toute I'humanité, connaissait le mieux la valeur du Prix, et qui peut-étre, apres notre Seigneur, a
payé le cofit le plus élevé jamais payé pour l'obtenir, a dit : « Je fais une chose » (Philippiens 3:13). Car la
récompense est simplement l'expression tangible de l'approbation de DIEU, et nous ne pouvons pas plus Lui
refuser le plaisir d'exprimer cette approbation que nous n'avons besoin de 1'abjurer pour nous-mémes. Celui
qui méprise un trone méprise Celui qui confere le trone. Ce fut 1'un des reproches de notre SEIGNEUR aux
Pharisiens : « Comment pouvez-vous croire, vous qui recevez de la gloire les uns des autres, et qui ne
cherchez pas la gloire qui vient de Dieu seul ? » (Jean 5:44).

Ainsi, la Récompense ne fournit pas seulement un motif 1égitime en soi : c'est un motif auquel notre Seigneur
et Ses Apdtres font de fréquents et directs appels. Par exemple : Christ (Matthieu 6:1), Paul (1 Corinthiens
9:24), Pierre (1 Pierre 1:17), Jacques (Jacques 1:12), et Jean (2 Jean 8). « Je crois pour ma part », dit le Dr
Alexander Maclaren, « que nous souffrons terriblement de la négligence relative dans laquelle ce c6té de la
vérité chrétienne est tombé. Ne pensez-vous pas que cela ferait une différence pour vous si vous croyiez
réellement, et emportiez avec vous dans vos pensées, la conscience palpitante que chaque acte du présent est
enregistré, et qu'il comptera, sur l'autre rive, au-dela ? » Une concordance révele immédiatement que
personne n'a autant insisté sur la récompense que le Fils de Dieu Lui-méme, qui, en tant que Créateur de
I'ame, sait mieux que quiconque quels stimulants il est sage et juste d'appliquer.

Trois faits sont d'importance : que Sadoc, le fondateur des Sadducéens, a commencé sa carriére d'incrédulité
en niant la doctrine de la récompense ; aussi, que ce principe a pris tout son effet méme sur notre Seigneur —

5



« qui, en vue de la joie qui lui était réservée, a souffert » (Hébreux 12:2) ; de plus, qu'aucun disciple sage ne
peut se permettre de négliger une si grande masse d'Ecritures, ou de rejeter une incitation a la sainteté aussi
puissante.

Notre découverte de cette vérité au Tribunal sera trop tardive. Chaque graine que nous laissons tomber dans
le sol — chaque pensée, parole et acte — est mise en banque en Dieu, et germera un jour en une moisson
ravissante, ou alarmante — selon la maniére dont nous avons semé, ce que nous avons semé, la quantité que
nous avons semée, et la raison pour laquelle nous avons semé. C'est pourquoi, « PRENEZ GARDE A
VOUS-MEMES, AFIN QUE NOUS NE PERDIONS PAS LE FRUIT DE NOTRE TRAVAIL, MAIS QUE
NOUS RECEVIONS UNE PLEINE RECOMPENSE » (2 Jean 8).



CHAPITRE 2 : LE SANG ET LE LEVAIN

Un type de I'Ancien Testament, d'une clarté et d'une beauté exquises, révéle maintenant la double vérité de
Dieu au seuil méme de toute Rédemption. On dit qu'un zoologiste, si on ne lui donne qu'un seul os d'un
animal, peut reconstruire I'anatomie enti¢re a laquelle I'os appartient : ainsi, un indice sir suffit pour
expliquer un type ; et, dans le Sang et le Levain, trois indices explicites sont donnés par le Saint-Esprit, afin
de mettre tout hors de doute. « Car notre Paque a aussi été immolée, savoir Christ » (1 Corinthiens 5:7) —
par conséquent, le sang de 1'agneau typifie le sang de Christ. « Célébrons donc la féte » (1 Corinthiens 5:8a)
— par conséquent I'age de I'Eglise, les Sept Jours entre I'Avénement et I'Avénement, est I'antitype de la Féte
des Pains sans Levain : « Non avec du vieux levain, ni avec un levain de malice et de méchanceté » — le
levain, par conséquent, est le péché — « mais avec les pains sans levain de la sincérité et de la vérité » (1
Corinthiens 5:8). Aucun type ne pourrait étre plus clair ni plus sr.

Le premier commandement de Jéhovah fut de mettre le Sang sur la Maison. « Et ils prendront du sang, et en
mettront sur les deux poteaux et sur le linteau de la porte des maisons ou ils le mangeront [1'agneau] »
(Exode 12:7). L'Ange Destructeur chercha chaque maison, car chaque maison abritait des pécheurs ; mais il
abaissa son épée, et passa outre, partout ou il vit le sang. « Et quand je verrai le sang, je passerai par-dessus
vous » (Exode 12:13). Pourquoi ? Parce que la mort avait déja franchi le seuil : 1'agneau avait péri a la place
du premier-né. Mais dans toute autre maison, I'Ange entra.

Le moment ou le sang de Christ s'éléve entre mon ame et Jéhovah, c'est « le commencement des mois »
(Exode 12:2) pour mon ame : c'est la régénération, I'engendrement d'une vie nouvelle et divine ; a ce moment
précis, ou je me suis consciemment approprié¢ le Calvaire, je quitte le monde, en esprit, et je commence a
voyager vers la demeure de Dieu. « Et ce méme jour, toutes les armées de 1'Eternel sortirent du pays
d'Egypte. C'est une nuit qui doit étre observée en I'honneur de I'Eternel pour les avoir fait sortir du pays
d'Egypte » (Exode 12:41-42). La vie de pélerin commence par I'application du sang.

Le second commandement de Jéhovah fut I'expulsion du Levain de la Maison. « Pendant sept jours, vous
mangerez des pains sans levain ; dés le premier jour » — c'est-a-dire a partir du moment de la conversion —
« il n'y aura plus de levain dans vos maisons » (Exode 12:15). Israél commenca la vie de pélerin avec
suffisamment de pate douce pour durer les Sept Jours entiers : la vieille pate aigre — tout péché découvrable
— devait étre laissée en Egypte ; et Jéhovah est si urgent qu'Il commande neuf fois I'expulsion du levain.
Paul n'est pas moins urgent. « On entend dire généralement qu'il y a de I'impudicité parmi vous... Ne savez-
vous pas qu'un peu de levain fait lever toute la pate ? Purgez-vous donc du vieux levain » (1 Corinthiens 5:1,
6, 7).

Voici donc la double vérité de Dieu délicieusement révélée. L'application du Sang — la Justification ;
I'expulsion du Levain — la Sanctification : l'application du Sang — I'ceuvre de Christ pour nous ; l'expulsion
du Levain — 1'ceuvre de I'Esprit en nous. Or, observez bien. Il n'y a aucun commandement d'6ter le Levain
avant de mettre le Sang. L'Agneau, il est vrai, doit étre mangé avec des pains sans levain (v. 8) ; le cceur doit
se détourner de tout péché dans l'acte de s'approprier Christ : mais nous ne devons pas tenter de nettoyer la
Maison du Levain avant qu'elle ne soit présentée a Dieu pour le Sang.

Tel que je suis, sans rien @ moi, Sinon ton sang versé pour moi, Et ta voix qui m'appelle a toi,
Agneau de Dieu, je viens !

« Etant donc maintenant justifiés par son sang, nous serons sauvés de la colére par lui » (Romains 5:9).

Mais I'ceuvre achevée de la Justification introduit immédiatement I'ceuvre complémentaire de la
Sanctification ; et ce n'est que lorsque le Sang est sur la porte que nous avons la puissance d'expulser le



Levain. « Mettez en ceuvre votre propre salut » — le Levain expulsé — « avec crainte et tremblement. Car
c'est Dieu qui produit en vous... » (Philippiens 2:12) — le Saint-Esprit est maintenant dans la Maison.
Jéhovah ne dit pas que la présence de Levain dans la Maison prouve qu'il n'y a pas de Sang sur la porte : au
contraire, le péril constant d'un levain connu ou découvrable, mais non expulsé, est supposé étre le péril de
chaque maison. Nous ne saurions étre trop passifs sous le Sang : nous ne saurions étre trop actifs pour purger
le Levain. « Mes péchés ont tué mon Sauveur : maintenant je dois tuer mes péchés. »

Ces deux commandements Divins impliquent de graves conséquences. L'Israélite ou 'Egyptien qui refusait
ou négligeait d'appliquer le Sang périssait : il périssait de la main de Dieu ; il périssait en Egypte ; il périssait
perdu. « Nous... tous » — qui restons en Egypte — « sommes... des hommes morts » (Exode 12:33). Méme
si sa maison était comparativement pure de levain, I'Ange Destructeur détruisait. Le disciple désobéissant ne
peut pas non plus s'en sortir indemne.

L'Israélite sous le Sang qui refusait ou négligeait d'expulser le Levain était retranché (Exode 12:15) : non
pas, il est vrai, en Egypte ; ni retranché par I'Ange ; ni retranché de Dieu, mais d'Israél : c¢'est-a-dire qu'il
tombait comme un pélerin excommunié, du bon c6té du Sang, et sur son chemin vers Dieu. Ce n'est pas une
destruction éternelle. Ainsi, pour I'excommunication, Paul cite les termes mémes de la séparation d'Israél —
« Otez du milieu de vous ce méchant » (1 Corinthiens 5:13 ; Deutéronome 24:7) , pour étre livré a Satan «
pour la destruction de la chair » mais pour le salut ultime — « afin que l'esprit soit sauvé » (1 Corinthiens
5:5). Son salut est assuré. Mais le disciple qui (comme le Corinthien incestueux) étire le privilége au point de
masquer le péché doit rencontrer une sévere désillusion au Tribunal de Christ : aucun appel au Sang ne
délivrera alors le mangeur de Levain de son jugement.

Mets le Sang : O mon ame, purge le Levain ! Un voyageur observa un jour un charpentier a Nazareth fouiller
sa maison a la recherche de levain. Se ceignant, il retourna chaque planche, ouvrit chaque tiroir, balaya
chaque placard ; jusqu'a ce que soudain, avec un cri d'horreur, il reculat. Un ouvrier avait laissé du vieux pain
dans un petit sac en toile. Solennellement et anxieusement, le charpentier le saisit avec deux morceaux de
bois — non avec ses doigts — et, le portant au feu, laissa tomber le sac et tout le reste dans les flammes. «
PURIFIONS-NOUS DE TOUTE SOUILLURE DE LA CHAIR ET DE L'ESPRIT, EN ACHEVANT
NOTRE SANCTIFICATION DANS LA CRAINTE DE DIEU » (2 Corinthiens 7:1).



CHAPITRE 3 : LE JOUR DE LA JUSTICE

Nous observons maintenant un fait d'une importance critique. La nature strictement judiciaire de 'Age a
Venir est la révélation décisive de la récompense. Car « ce Jour-1a » est révélé, par opposition au présent
Age, comme une ére, non de grice, mais de justice : « ...le jour de la colére et de la révélation du juste
JUGEMENT de Dieu, qui rendra a CHACUN selon ses ceuvres » (Romains 2:5).

Par conséquent, dans la sphére de I'Age qui vient, tout jugement tombe, et par son triple tribunal, il épuise le
jugement. Car (1) au Béma, le réglement de comptes du Seigneur avec Ses serviteurs (Matthieu 25:19)
inaugure le processus du jugement (1 Pierre 4:17) ; (2) le Trone de gloire du Messie crible les nations
vivantes sur la terre & Son retour (Matthieu 25:31, 32) ; et (3) le grand Tréne blanc (Apocalypse 20:11)
accomplit la puissante assise des morts. Ainsi, tout jugement tombe a l'intérieur de 1'Age a Venir ; et bien que
le jugement éternel (Hébreux 6:2) repose sur I'Enfer (Apocalypse 14:11), aucun acte de jugement ne semble
avoir lieu dans 1'Etat Eternel.

Et ce n'est pas tout. Le Jour de Dieu (2 Pierre 3:12), s'ouvrant immédiatement a I'enlévement, signal de la
cloture (non de toute grace, mais) du jour de grace, embrasse le Jour du Seigneur, ou la Grande Tribulation (2
Thessaloniciens 2:2), durant laquelle les jugements pleuvent sur une terre en révolte ouverte contre Dieu ; et
il inclut aussi le Jour de Christ (Philippiens 2:16), ou le Régne Millénaire, qui continue tout du long comme
une dispensation, non de miséricorde, mais de justice. Car du saint qui régne avec Christ, il est écrit : « Il les
paitra avec une VERGE DE FER, comme on brise les vases d'un potier » (Apocalypse 2:27) ; et le jugement,
donné aux cohéritiers de Christ au seuil du Royaume (Apocalypse 20:4), continue tout du long pour
retrancher les pécheurs (Esaie 65:20), et pour affliger des nations entiéres (Zacharie 14:18). L'époque est
uniquement judiciaire. Ainsi la fin du jour de I'homme, le Jour de Grace, est le signal d'un Jour de Justice
prolongé ; a l'intérieur duquel tombe tout jugement ; dans lequel apparait la moisson de toutes les semailles
précédentes ; et dont la caractéristique essentielle, d'un bout a 'autre, est le retour de la conduite sur la
destinée.

Or, c'est ce retour et ce régne de la Justice qui, de maniére inhérente et par nécessité, provoquent la
récompense. La miséricorde différe la rétribution du juste parce qu'elle prolonge la grace envers le pécheur :
c'est la grace qui, pour 1'amour du monde, implique le disciple dans la souffrance, et bloque la récompense.
Mais au moment ou le Trone de la Grace (Hébreux 4:16) est remplacé par le Trone du Jugement (Apocalypse
4:2), la Justice doit visiter le méchant, et récompenser le juste. « Alors Pierre, prenant la parole, lui dit [a
Jésus] : Voici, nous avons tout quitté, et nous t'avons suivi ; qu'en sera-t-il pour nous ? Jésus leur répondit : Je
vous le dis en vérité, quand le Fils de 'homme, au RENOUVELLEMENT DE TOUTES CHOSES, sera assis
sur le trone de sa gloire, vous qui m'avez suivi, vous serez de méme assis sur douze trones, et vous jugerez
les douze tribus d'Isra€l » (Matthieu 19:27-28). Car « le temps des morts, pour qu'ils soient jugés » est aussi
le temps « pour donner la RECOMPENSE a tes serviteurs » (Apocalypse 11:18).

Le jugement sur les nations est le signal de l'intronisation des saints de Dieu. « Et je vis des trones ; et a ceux
qui s'y assirent fut donné le pouvoir de juger » (Apocalypse 20:4). Que les enfants de Dieu soient intronisés
maintenant, qu'ils soient couronnés de la richesse et de la splendeur dont Dieu a I'intention ultime de les
doter, est un mal : « vous avez régné comme des rois sans nous », tel est le doux reproche de Paul aux
marchands-princes de 'Eglise de Corinthe ; « et plit & Dieu que vous régnassiez, afin que nous aussi nous
régnassions avec vous ! » (1 Corinthiens 4:8). Le Royaume serait venu : « Car je pense que Dieu nous a
exposés, nous les apotres, les derniers de tous, comme des hommes voués a la mort ; car nous avons été
donnés en spectacle au monde, aux anges et aux hommes » (1 Corinthiens 4:9). Puisque, par conséquent, la
Justice régne d'un bout & I'autre de I'Age & Venir, tout appel aux principes de la Grace comme dominant cet
Age tombe a terre : « Car le Fils de 'homme doit venir dans la gloire de son Pére, avec ses anges ; et alors il



rendra a chacun SELON SES (EUVRES » (Matthieu 16:27) et « elle te sera RENDUE a la résurrection des
justes » (Luc 14:14).

Ainsi dans 1'Apocalypse (le Livre du Jugement), notre Seigneur a inséré, avec une justesse exquise, une
photographie du jugement de I'Eglise, qui, bien qu'en cours actuellement — car les Eglises sont jugées dans
cet age, les disciples principalement dans l'dge a venir — déploie pourtant une action particuliérement
caractéristique du Béma, car elle est constamment judiciaire. Ainsi les Sept Epitres — lettres d'une valeur
extraordinaire, non seulement comme étant les derniéres paroles de notre Seigneur pour nous, mais comme
des échantillons, donnés a I'avance au Jour de la Grace, de notre part dans le jugement — révelent le genre
d'investigation que nous devrons affronter a Son Tribunal.

Les (EUVRES seules apparaissent sur un fondement de foi qui est supposé — « Je connais tes ceuvres »
(Apocalypse 2:2) ; la conduite de chaque ange, dans ses parties composantes, bonnes et mauvaises, est
exactement diagnostiquée ; chaque assemblée est divisée en vainqueurs et vaincus, avec des promesses
appropriées pour les vainqueurs, et des avertissements solennels pour les vaincus ; et toutes ces issues a
I'Avénement, tissées dans une mosaique de vérité universelle pour 1'Eglise, sont pressées sur tous — « Que
celui qui a des oreilles entende ce que I'Esprit dit AUX EGLISES » (Apocalypse 2:7). Car les récompenses et
les périls sur lesquels notre Seigneur met toute I'emphase appartiennent entiérement a un autre Jour.

Il n'en fait pas une question de louange ou de blame, de gloire ou de disgrace, dans le présent Age ; ce n'est
pas une question de communion ininterrompue, ou de grace perfectionnée, ou de sanctification mise en
danger, ou de pourriture séche spirituelle ; ce n'est pas la perte de l'utilité, ou I'éclipse du témoignage, ou une
conscience mal a l'aise, ou méme le chatiment présent, bien que toutes ces choses soient véritablement
impliquées — toutes les issues nommeées par notre Seigneur sont rendues contingentes a Son retour et au
jugement. Chaque promesse et chaque avertissement est réglé pour frapper a la crise de Son retour. « VOICI,
JE VIENS BIENTOT » (Apocalypse 22:7) : « ET TOUTES LES EGLISES CONNAITRONT QUE JE SUIS
CELUI QUI SONDE LES REINS ET LES C(EURS : ET JE RENDRAI A CHACUN DE VOUS SELON
VOS (EUVRES » (Apocalypse 2:23).

Car méme dans la grace, dans cette vie, le jugement peut retrancher un croyant. « C'est pour cela qu'il y a
parmi vous beaucoup d'infirmes » — ou invalides — « et de malades » — ou poitrinaires — « et qu'un grand
nombre sont endormis » (1 Corinthiens 11:30). Tandis que la foi salvatrice délivre pour toujours du jugement
éternel (Jean 5:24), néanmoins la sentence la plus sévére connue de la loi humaine, méme au jour de la grace,
Dieu est parfois contraint de I'infliger aux Siens. « Car si nous nous jugions nous-mémes » — si nous
analysions ainsi notre propre conduite, si nous dissequions nos propres actions, de manicre a régler toute
sainteté ; car il est possible dans une certaine mesure d'6ter le couteau a émonder de la main du Grand
Cultivateur — « nous ne serions pas jugés » (1 Corinthiens 11:31). L'auto-examen, l'auto-condamnation, un
tribunal auto-érigé a l'intérieur, peut délivrer de toute condamnation ici ou dans I'au-dela.

« Mais quand nous sommes jugés » — une révélation maitresse est maintenant faite concernant tout
chatiment maintenant ou devant le Béma — « nous sommes chatiés par le Seigneur, AFIN QUE NOUS NE
SOYONS PAS CONDAMNES AVEC LE MONDE » (1 Corinthiens 11:32). Selon les mots de Calvin : «
Nous détournons ou atténuons le chatiment imminent si nous nous demandons d'abord des comptes a nous-
mémes, et si, mus par un esprit de repentance, nous déprécions la colére de Dieu — nous punissant nous-
mémes au lieu d'attendre qu'll étende Sa main pour le faire ; car les croyants aussi se précipiteraient vers une
destruction éternelle, s'ils n'étaient retenus par un chatiment temporel. » Ainsi, loin que le jugement des
croyants soit un tel minage de la gréce, ou une telle perte de position et de privilége, qu'il en serait incroyable
et impossible, c'est précisément un moyen (comme explicitement déclaré ici par le Saint-Esprit) par lequel
cette position est rendue siire, sauve, irrévocable et éternelle.

10



CHAPITRE 4 : LE TRIBUNAL

Nous arrivons maintenant au cceur brilant de toute cette révélation en ce qui concerne 1'Eglise — LE
TRIBUNAL DE CHRIST. « C'est pourquoi nous nous effor¢ons » — le mot signifie aimer et rechercher
I'honneur (Lange) dans ce que Bengel appelle la seule ambition légitime au monde — « que, soit présents,
soit absents, nous puissions lui étre agréables. Car » — comme source de motivation de toute sainte ambition
— « il nous faut » — comme une nécessité inhérente a la justice Divine, pour la vindicte de la sainteté de
Dieu, et pour la satisfaction de nos instincts les plus élevés et les plus saints — « tous » — tous les apotres,
tous les prophétes, tous les martyrs — « étre manifestés » — a nos propres consciences, au monde entier, et
par-dessus tout au Juge ; une manifestation compléte de tout ce qui a transpiré en nous, ou dans la vie
extérieure (Lange) — « devant le Tribunal de Christ ; afin que chacun regoive » — le mot technique pour
recevoir un salaire (Dean Alford) — « les choses accomplies dans son corps » — donc les pensées et les
paroles aussi bien que les actes, puisque le cerveau et la langue sont ainsi également impliqués — « selon ce
qu'il a fait » — les ceuvres régulant exactement la récompense : non selon les choses que Christ a faites dans
Son corps ; ni selon les choses faites hors du corps aprés la mort — « soit bien, soit mal » (2 Corinthiens 5:9-
10).

Selon les mots de Lange, le but inlassable de Paul de plaire a Christ « ne peut étre accompli qu'en étant
trouvé approuvé a ce tribunal ou lui et ses compagnons croyants doivent bientdt apparaitre ; car chaque
action des enfants de Dieu durant leur vie corporelle doit y étre jugée selon la loi d'une stricte justice, et
chaque croyant doit étre récompensé selon sa conduite bonne ou mauvaise. »

Car la portée du décret tel que cité d'Esaie est absolument universelle — « ...tout genou fléchira devant moi,
et toute langue donnera gloire a Dieu. Ainsi donc », — puisque c'est universel et que I'Eglise n'est, par
conséquent, pas exemptée — « chacun de nous rendra compte pour lui-méme a Dieu » (Romains 14:11-12).
Il ne pourrait en étre autrement. Au vu du chaos des credo et des conduites conflictuels — les controverses
ameres, les querelles personnelles, les excommunications et les anathémes — toute dénégation d'un tribunal
est intrinséquement incroyable et impossible : il doit y avoir un tribunal ; et il y en a un. Molinos, le quiétiste,
lorsqu'il fut condamné comme hérétique et emmené vers sa cellule de prison, dit a ses juges : « Nous nous
rencontrerons a nouveau au jour du jugement ; et alors il apparaitra de quel c6té, du votre ou du mien, est la
vérité. »

De plus, cela repose sur le serment de Dieu. « L'ETERNEL des armées I'a juré, en disant : Oui, ce que j'ai
décidé arrivera, ce que j'ai résolu s'accomplira » (Esaie 14:24). Le décret I'établissant est aussi irrévocable
que la vie de Dieu — « Que tout genou fléchira devant moi, toute langue jurera par moi » (Esaie 45:23).
Ainsi donc, dit I'Apdtre : « Mais toi, pourquoi juges-tu ton frére ? Ou toi, pourquoi méprises-tu ton frére ?
Puisque nous comparaitrons tous devant le tribunal de Christ » (Romains 14:10). Abstenons-nous de juger,
car nous serons jugeés, et, par conséquent, le socle de toute notre action doit étre I'approbation de notre Juge
Divin. « Nous travaillons » (A.V.) — « nous luttons » (Alford) — « nous en faisons notre but » (R.V.) — «
nous sommes ambitieux » (R.V., marge) de lui étre agréables. « Car il nous faut tous étre manifestés devant
le tribunal de Christ » (2 Corinthiens 5:10).

Le tribunal [Le tribunal portable transporté avec lui par un magistrat romain], devant lequel les disciples
apparaissent, est particulier.

(1) C'est un Béma, et non un Thronos ; un siége de jugement pour l'investigation des disciples, non un trone
pour la mise en accusation des rebelles : car le Juge (2 Timothée 4:8) est [aussi le Sauveur]. « C'est pourquoi,
le royaume des cieux est semblable a un roi qui voulut faire rendre compte a ses serviteurs » (Matthieu
18:23). C'est le premier des trois jugements de notre Seigneur (Romains 14:12 ; Matthieu 25:31 ; Apocalypse

11



20:12) a Son retour ; « Car le moment est venu ou le jugement doit commencer par la maison de Dieu » (1
Pierre 4:17).

Les Eglises sont jugées maintenant (Apocalypse 2:5). L'Eglise n'est jamais jugée corporativement — en tant
que Corps ou Epouse — ni ici ni dans l'au-dela ; mais les disciples, indépendamment de leur position
collective, dans leur responsabilité individuelle en tant que serviteurs, doivent rendre des comptes. Ainsi
I'Eglise, en tant qu'entité, n'est jamais nommée dans I'Apocalypse, sauf une fois (Apocalypse 22:17), ot la
référence est a I'Age présent ; et les enfants de Dieu n'apparaissent pas autrement que comme « serviteurs »
tout au long de ce livre de jugement, sauf une fois (Apocalypse 21:7), quand I'Age Millénaire est passé dans
I'Eternel. Le fait que le jugement des méchants soit & part, séparé par mille ans (Apocalypse 20:17), révéle
que dans 2 Corinthiens 5:10, « ce sont des chrétiens authentiques dont Paul parle ; tous ceux dont les
manquements et les échecs seront un jour exposés, et qui par conséquent se fixent pour but d'éviter de tels
défauts » (International Critical Commentary). Le jugement individuel n'est pas possible pour les croyants en
tant que tels, car dans la justification aucun croyant ne différe d'un autre ; mais le jugement individuel en tant
que serviteurs produit une variété d'adjudication aussi infinie que le service et la sanctification.

(2) Ainsi, ceux qui sont examinés sont uniquement des Chrétiens. « A 1'Eglise de Dieu qui est a Corinthe, &
ceux qui ont été sanctifiés en Jésus-Christ, appelés a étre saints, et a tous ceux qui invoquent en quelque lieu
que ce soit le nom de notre Seigneur Jésus-Christ, leur Seigneur et le ntre » (1 Corinthiens 1:2). C'est une
investigation finale de toute I'Eglise de Dieu. Aucun Livre de Vie n'est produit, car ce n'est pas un jugement
des perdus : « C'est pourquoi les méchants ne résistent pas au jour du jugement, ni les pécheurs dans
l'assemblée des justes » (Psaume 1:5).

(3) Ce n'est pas non plus un jugement pour la vie. « En vérité, en vérité, je vous le dis, celui qui écoute ma
parole, et qui croit a celui qui m'a envoyé, a la vie éternelle et ne vient point en jugement ; mais il est passé
de la mort a la vie » (Jean 5:24). « Il n'y a donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont en
Jésus-Christ, qui marchent non selon la chair, mais selon I'Esprit » (Romains 8:1). Le croyant a été crucifi¢
avec Christ, et a épuisé au Calvaire les pénalités de I'Enfer : sur ce fondement, il ne peut plus étre jugé.

(4) Le processus est individuel : « Ainsi chacun de nous rendra compte a Dieu pour lui-méme » (Romains
14:12). « Nous » — c'est chrétien ; « rendra » — c'est inévitable ; « tous » — c'est universel ; « étre
manifestés » — c'est public ; « tribunal » — c'est judiciaire ; « comparaitrons » — c'est en résurrection ; «
chacun » — c'est individuel ; « compte » — c'est la responsabilité ; « a Dieu » — c'est Divin.

La procédure est révélée comme exclusivement judiciaire ; « afin que chacun regoive les choses accomplies
dans son corps » (2 Corinthiens 5:10). Non pas que chacun recoive quelque chose de Dieu, mais « que
chacun regoive les choses [que lui-méme a] faites » : ce n'est pas un octroi général de gloire, sans égard au
service ; mais un exercice de la Loi Divine — « il lui sera fait comme il a fait » (Lévitique 24:19). « Ne vous
y trompez pas » — c'est une parole pour les disciples — « on ne se moque pas de Dieu. Ce qu'un homme
aura semg, il le moissonnera aussi » (Galates 6:7). Paul I'expose avec une clarté exquise, et une double
emphase. « Quelque bien » — car un juge approuve — « que chacun ait fait, il le recevra en retour du
Seigneur, qu'il soit esclave ou libre » (Ephésiens 6:8). D'autre part — « Vous servez le Seigneur Christ. Mais
celui qui agit injustement » — car un juge censure — « recevra selon son injustice, et il n'y a point
d'acception de personnes » (Colossiens 3:24b-25).

Nos ceuvres et notre conduite sont versées comme preuves : « les choses accomplies dans son corps » (2
Corinthiens 5:10). Nous devons tous « apparaitre sous notre vrai jour » (Alford) : comme l'empreinte fossile
de la griffe d'un oiseau, faite des siccles plus tot par un atterrissage momentané quand la pierre était tendre,
enregistre maintenant cet acte dans le roc solide, ainsi nos actions sont I'empreinte infaillible de nos
caracteres ; les choses faites révelent ce que le corps était. Comme un palimpseste, quand la chaleur du feu (1
Corinthiens 3:13) passe dessus, ainsi notre vie s'échappe silencieusement en lignes dont chacune a été écrite

12



par nous-mémes : de sorte que ce que nos yeux ont regardé, ce que nos oreilles ont écouté, ce que nos ceeurs
ont aimé, ce que nos esprits ont cru, ce que nos Iévres ont dit, ce que nos mains ont ceuvré, la o nos pieds
ont marché — ce sont 1a les preuves irrécusables du Tribunal. Les secrets (1 Corinthiens 4:5), les motifs
(Matthieu 6:1), les attitudes de 1'ame (Luc 6:36-38), et les justes décisions d'Eglise (Matthieu 18:18),
influencent aussi le verdict.

Méme les ravissantes modifications de l'attitude de notre Seigneur prédites dans des passages tels que
Matthieu 5:7 — « heureux les miséricordieux, car ils obtiendront miséricorde » — et Luc 6:37 — « ne
condamnez pas, et vous ne serez point condamnés » — sont encore fondamentalement judiciaires — c'est-a-
dire, le retour de la conduite du disciple sur lui-méme. Mais aucune révélation plus ravissante ne pourrait étre
congue sur la fagon dont nous pouvons traiter notre péché oublié. « Car nous bronchons TOUS de
PLUSIEURS maniéres » (Jacques 3:2) : mais « si vous pardonnez aux hommes leurs offenses, VOTRE
PERE CELESTE VOUS PARDONNERA AUSSI » (Matthieu 6:14). « Car on vous mesurera avec la mesure
dont vous vous serez servis » (Luc 6:38).

La preuve décide enti¢rement de la sentence : « soit bien, soit mal » (2 Corinthiens 5:10). Le grec pointe vers
la rétribution : « afin que chacun regoive les choses accomplies dans son corps, selon ce qu'il a fait, que ce
[qu'il regoit] soit bien ou mal » (2 Corinthiens 5:10). La récompense (distincte du salut, qui est par la foi,
contrairement aux mérites) est strictement définie par les ceuvres. Ainsi, quelque part existe une ébauche de
la main de Dieu de ce que notre vie aurait pu étre, et peut encore étre : certains ont vécu merveilleusement
pres de la pensée de Dieu pour eux : trouvons et suivons cet original Divin.

Ainsi Paul dit : « Pour moi » — comme exemple et modéle pour tous les Chrétiens — « c'est fort peu de
chose » — c'est une question de moindre importance — « d'étre jugé par vous » — I'Eglise de Christ (1
Corinthiens 4:3). Quand « tous ceux qui sont en Asie m'ont abandonné » (2 Timothée 1:15), il a d y avoir
des attaques personnelles, des dénonciations solennelles, des censures ecclésiastiques, et méme
I'excommunication de I'Apétre : dans de vastes zones de I'Eglise, son nom était devenu un sujet de

moquerie : Paul lui-méme. Quand ses bourreaux sacerdotaux amenérent Savonarole au bticher, ils criérent —
« Nous t'excommunions de I'Eglise militante ici-bas sur terre ! » « Mais pas de I'Eglise triomphante dans le
ciel ! » répondit le héros solitaire.

Les hommes peuvent ne pas me juger, dit I'Apotre ; mais alors je ne me juge pas non plus moi-méme ; ce
n'est pas parce que je suis infaillible que j'estime si peu le jugement humain, mais parce que ni eux ni moi ne
sommes compétents pour juger. « Oui, je ne me juge pas moi-méme » (1 Corinthiens 4:3) — je ne peux
prononcer, méme sur moi-méme, le jugement final — « Car je ne me sens coupable de RIEN » — je n'ai
conscience d'aucun péché — « ce n'est pas pour autant que je suis justifié » — trouvé irréprochable, sans
blame, un intendant parfait (1 Corinthiens 4:4). Ainsi Paul administre maintenant le grand tonique pour le
cceur : il prend notre poignet, comme un maitre chirurgien, et avec sa seringue hypodermique il insére sous la
peau une strychnine cardiaque peut-&tre aussi puissante que, pour ma part, j'aie jamais connue. « CELUI QUI
ME JUGE, C'EST LE SEIGNEUR » (1 Corinthiens 4:4).

Les amis d'un croyant peuvent le louer excessivement, et ses critiques le blamer excessivement ; le monde le
comprendra totalement de travers dans tous les cas ; sa propre conscience peut le flatter : le SEIGNEUR seul
peut nous évaluer exactement, et juger avec précision. « C'est pourquoi ne jugez de rien » — ne passez
aucune sentence finale — « avant le temps » — notre jugement doit venir ; mais son temps, sa saison, n'est
pas encore : « jusqu'a ce que vienne le Seigneur » — pour juger (1 Corinthiens 4:5). Si méme ma propre
conscience, connaissant mes motifs et ma vie intérieure, doit étre écartée comme juge, de combien moins de
valeur est la louange ou le blame des hommes, dont le jugement est purement extérieur ; et si une conscience
éclairée réglée par I'Ecriture ne condamne pas, les critiques acerbes des hommes ne doivent pas nous
déprimer outre mesure.

13



Au début de la Grande Guerre, un jeune homme était assis a une table dans un restaurant londonien. Deux
jeunes dames, assises a une autre table, I'observérent quelques minutes, chuchotant ensemble ; puis,
s'approchant de lui, elles lui offrirent une petite boite. Il I'ouvrit, et a l'intérieur se trouvait — une plume
blanche [symbole de lacheté]. « Comme c'est étrange », remarqua-t-il, « que je regoive deux tels cadeaux en
un jour : ce matin j'ai recu la Croix de Victoria a Buckingham Palace. » Si nous sommes clairs au for de la
conscience, nous pouvons avoir bon espoir que nous serons clairs a la barre de Dieu. « Bien-aimés, si notre
coeur ne nous condamne pas, Dieu est plus grand que notre cceur, et il connait toutes choses » (1 Jean 3:21). «
Qu'ils disent ce qu'ils veulent », disait un homme de bien maintenant entré dans son repos ; « ils ne peuvent
pas me blesser ; je vis trop prés du Grand Trone Blanc pour cela. »

14



CHAPITRE 5 : LES CEUVRES EPROUVEES PAR LE FEU

L'Ecriture nous dévoile ensuite le Tribunal en pleine opération. C'est un jugement pour ceux qui sont déja sur
le rocher. « Car personne ne peut poser d'autre fondement que celui qui a été posé€, savoir Jésus-Christ », ou,
que Jésus est le Christ (1 Corinthiens 3:11). Dieu a posé le fondement dans les faits : tout sage architecte le
pose dans la doctrine. « Voici, j'ai mis pour fondement en Sion une pierre, une pierre éprouvée, une pierre
angulaire de prix, un fondement siir » (Esaie 28:17). Toute 4me régénérée est plantée sur ce Rocher comme
sur du diamant. « Quiconque croit que Jésus est le Christ est né de Dieu » (1 Jean 5:1). « Jésus-Christ » — le
Rocher personnel ; « Jésus est le Christ » — le rocher doctrinal ; sur ce fondement reposent toute révélation,
toute régénération, et tous les millions de sauvés.

Mais une fois encore, une nouvelle sphére s'ouvre devant I'ame rachetée. « Mais que chacun prenne garde a
la maniére dont il batit dessus » (1 Corinthiens 3:10). Les ceuvres n'émergent a la vue de Dieu qu'une fois le
fondement de la foi posé : les ceuvres avant la foi sont des péchés dont il faut se repentir (Hébreux 6:1). «
Mais » implique un seul fondement, mais de nombreuses superstructures : « prenne garde » implique que de
graves conséquences sont attachées a la maniére dont un disciple batit aprés sa conversion. Lentement,
stirement, imperceptiblement, une maison d'ccuvres — et, pour l'enseignant chrétien, une maison de doctrine
— s'¢leéve autour de la vie de chaque disciple : granit coliteux et marbre, colonnes d'argent, et corniches d'or ;
ou bien encadrements de bois, foin mélangé a de la boue pour les murs, et chaume pour la toiture. Le fait
supréme est celui-ci : un ensemble de matériaux résiste au feu, I'autre alimente le feu ; et, puisque le feu
arrive, « que chacun prenne garde a la maniére dont il batit dessus » (1 Corinthiens 3:10).

Paul expose ici la récompense avec la clarté limpide d'un cristal. « Or, si quelqu'un [un disciple] batit sur ce
fondement [de Christ] de l'or » — des lingots d'or — « de I'argent » — de l'argent en barre — « des pierres
précieuses » — marbres, jaspes, albatres — « du bois, du foin, du chaume » — planches, foin haché pour le
mortier, toit de paille — « I'ceuvre de chacun [disciple] sera rendue manifeste ; car le jour la fera connaitre,
parce qu'elle sera révélée par le feu, et le feu éprouvera ce qu'est I'ceuvre de chacun » (1 Corinthiens 3:12-
13). Non pas purifiera, car ce qui est inflammable périt ; ni ne punira, car I'or est tout autant sondé ; mais
éprouvera, testera, discriminera la structure pour ce qu'elle est exactement.

« Si I'eeuvre de quelqu'un [un disciple] qu'il a batie dessus subsiste, il recevra une récompense » (1
Corinthiens 3:14) ; c'est-a-dire que toute récompense est confinée a I'ceuvre qui survit au jugement : « Si
I'eeuvre de quelqu'un [un disciple] est consumée, il subira une perte » — une perte dont le degré et la durée
ne sont pas définis ici : « mais lui-méme sera sauvé » — car le salut est par la foi, totalement indépendant des
ceuvres avant ou apres la conversion ; « toutefois comme au travers du feu » (1 Corinthiens 3:15) — a travers
des braises ardentes et des pluies d'étincelles, alors qu'il fuit le long d'un couloir de flammes. Le feu
pulvérisé, balayant et sondant l'entiére vie de disciple, détermine exactement ce qui peut étre récompenseé. «
Roussi et briilé comme par une évasion hors d'une ruine en feu » (Stanley), il « ne sauve rien d'autre que sa
vie nue » (Lange) dans le fracas de sa structure de vie, 1'effondrement de tout son discipulat.

Le choix des matériaux reléve de la volonté du disciple. « Or, si quelqu'un batit sur ce fondement de 1'or, de
l'argent, des pierres précieuses, du bois, du foin, du chaume » (1 Corinthiens 3:12). Chaque disciple a le
controle absolu sur les matériaux avec lesquels il batit : il sélectionne ce qu'il choisit. Des motifs
contradictoires influencent le choix : la popularité, le prestige social, la richesse, le plaisir ; 'amour pour
Christ, la fidélité, le sens de la vérité, la crainte de Dieu. Qu'est-ce que l'ouvrage en pierres précieuses ? Un
matériau qui correspond au fondement. Il y a un millier de voix dans le monde aujourd'hui : pour I'homme
sage, il n'y en a qu'Une. « Le ciel et la terre passeront [dans le feu : 2 Pierre 3:7], mais Mes paroles ne
passeront point » (Matthieu 24:35) : c¢'est-a-dire que la Parole divine survivra aux feux du jugement. Chaque
pensée, chaque parole, chaque acte doit étre extrait des carriéres de I'Ecriture. Aucun niveau plus élevé n'est

15



possible pour un enseignant chrétien que de fagonner un écrin pas tout a fait inadéquat pour les joyaux de la
révélation ; aucun niveau plus élevé n'est possible pour un disciple chrétien que de traduire dans sa vie la
pensée de Dieu telle qu'elle est révélée dans la Parole de Dieu : I'un transmet le Livre dans 1'ame, 'autre
traduit le Livre dans la vie.

Une exposition de I'ceuvre du disciple s'ensuit au Tribunal. « L'ceuvre de chacun [disciple] sera rendue
manifeste ; car le jour la fera connaitre, parce qu'elle sera révélée par le feu » (1 Corinthiens 3:13). La vie du
croyant est un palimpseste, dont les lignes invisibles se dérobent vers la lumiére a mesure qu'il s'approche
des feux de Dieu. Le fondement n'est pas testé ; il est, comme le dit Esaie, une Pierre déja éprouvée : c'est la
superstructure que le feu sonde. Aucun croyant ne sera mis en proc€s pour sa position, mais pour sa marche ;
non pour sa foi, mais pour ses ceuvres ; non pour sa vie, mais pour sa maniere de vivre ; non pour son
fondement, mais pour sa superstructure.

« Le feu éprouvera ce qu'est I'ceuvre de chacun [disciple] » (1 Corinthiens 3:13). Le type de matériau est
infailliblement révélé par le feu : il est sondé de part en part par les yeux de Christ (Apocalypse 1:14). Le feu
ne nettoie pas, il éprouve : et, s'il éprouve l'inflammable, il détruit : Christ ne purge pas nos ceuvres, mais les
sonde judiciairement. « Voici ce que dit le Fils de Dieu, celui qui a les yeux comme une flamme de feu »
(Apocalypse 2:18) — voici le feu ; « Je connais tes ceuvres » — le feu joue au coeur du matériau ; « ton
amour, ton service, ta foi, ta patience, et tes ceuvres » — le feu teste la qualité, et trouve de l'or ; « et tes
derniéres ceuvres plus nombreuses que les premiéres » — le feu teste la quantité, et trouve beaucoup d'or fin
(Apocalypse 2:19). Le feu éprouve.

Le Tribunal rend maintenant son verdict. « Si I'ccuvre de quelqu'un [un disciple] qu'il a batie dessus subsiste,
il recevra une récompense » (1 Corinthiens 3:14). Le salut repose sur le fondement, la récompense repose sur
la superstructure.

« Hors de Christ, il n'y a aucune bonne ceuvre du tout : I'entrée en Christ n'est ni gagnée ni
méritée par elles. En Christ, toute ceuvre faite par la foi est bonne et agréable a Dieu.
L'accomplissement de telles ceuvres est I'opération de la vie de Christ en nous : elles en sont le
signe, elles en sont les fruits : elles ne viennent pas de nous, mais d'elle et de Lui. Elles sont la
mesure de notre vie chrétienne ; selon leur abondance, tel est notre acces a Dieu, telle est notre
récompense de la part de Dieu : car elles sont les étapes de notre ressemblance a Dieu. De sorte
qu'aucun degré d'efficacité attribué aux bonnes ceuvres de 1'enfant de Dieu ne doit nous
surprendre : c'est Dieu reconnaissant, Dieu justifiant, Dieu multipliant, Dieu glorifiant Sa propre
parole en nous. » (Dean Alford, sur 1 Jean 3:22)

Si I',euvre subsiste — récompense : la récompense est totalement conditionnelle aux ceuvres. « Si I'ceuvre de
quelqu'un [un disciple] est consumée, il subira une perte : mais lui-méme sera sauvé ; toutefois comme au
travers du feu » (1 Corinthiens 3:15). Notre Seigneur a également énoncé la possibilité d'un salut nu, et rien
de plus ; « autrement, vous n'avez PAS de récompense » (Matthieu 6:1) : lui-méme sauvé — car aucune ame
ne peut jamais étre balayée du fondement de Christ ; son ceuvre brilée — car un discipulat peut finir en un
pitoyable embrasement. Alors que des boules de feu s'abattent sur une demeure laborieusement construite, et
que l'occupant a l'intérieur, submergé par un éclatement soudain de flammes, s'échappe pour sa vie a travers
un couloir de feu ardent — « lui-méme sera sauvé ; toutefois comme au travers du feu ». C'EST
POURQUOI, « QUE CHAQUE [DISCIPLE] EPROUVE SA PROPRE (EUVRE » MAINTENANT (Galates
6:4).

« Oh, si je pouvais toujours vivre pour 1'éternité, précher pour 1'éternité, prier pour I'éternité, et parler pour
I'éternité ! Je veux ne voir que Dieu » (Whitfield). « Heureux ce serviteur, que son maitre, a son arrivée,
trouvera FAISANT AINSI. Je vous le dis en vérité, il I'établira sur TOUT CE QU'IL POSSEDE » (Luc
12:43-44).

16



CHAPITRE 6 : LES COURONNES

Le caractere judiciaire du Tribunal est ainsi devenu tout a fait évident : nous passons ensuite aux
conséquences objectives de l'investigation ; et il transparait immédiatement que les couronnes sont
conditionnelles a un service approuvé. Une couronne est une guirlande tressée autour d'un front pour
distinguer ce front des autres, un symbole de rang, un sceau de distinction héritée ou acquise, valorisée tout a
fait en dehors de sa propre valeur intrinséque.

Parfois, elle est d'une grande valeur. La couronne du Sultan de Jahore vaut deux millions de livres sterling ;
la couronne britannique, évaluée a l'origine a un quart de million, est maintenant énormément plus riche par
l'ajout du diamant Cullinan, de loin le plus gros diamant du monde. Celui qui construit les fondations mémes
de son palais avec des pierres précieuses n'est pas susceptible de donner a Ses rois des insignes sans valeur.
D'autre part, une couronne peut avoir peu ou pas de valeur en elle-méme, comme la Couronne de Fer de
Lombardie, ou la couronne de chéne d'Ecosse. La couronne isthmique, pour laquelle I'élite de la virilité
grecque luttait — une poignée de feuilles de laurier ou d'olivier — n'avait aucune valeur du tout ; ce n'était
pas pour les feuilles qu'ils couraient, mais pour la gloire que les feuilles conféraient.

Ainsi, une couronne de faible valeur intrinséque — et c'est un point vital pour élucider les Ecritures — peut
étre de toutes les couronnes la plus inestimable en raison de ses associations. Aucun étudiant de la prophétie
ne peut oublier le frisson avec lequel il a contemplé la couronne de Charlemagne au Louvre a Paris ; la plus
ancienne et la plus royale couronne du monde, pourtant excessivement simple et ternie par 1'dge ; une
couronne qui, sans doute, reposera un jour sur le front de I'Antéchrist. Une couronne a de la valeur pour ce
qu'elle implique plutdt que pour ce qu'elle est.

« Ne savez-vous pas que ceux qui courent dans le stade courent tous, mais qu'un seul remporte le prix ? » (1
Corinthiens 9:24). De quel prix Paul parle-t-il ? « Or ils le font pour obtenir une couronne corruptible ; mais
nous, une incorruptible » (1 Corinthiens 9:25). Et a qui Paul parle-t-il ? « A 'Eglise de Dieu qui est &
Corinthe, a ceux qui ont été sanctifiés en Jésus-Christ, appelés a étre saints, et a tous ceux qui invoquent en
quelque lieu que ce soit le nom de notre Seigneur Jésus-Christ, leur Seigneur et le notre » (1 Corinthiens
1:2). C'est-a-dire que I'Eglise est invoquée pour courir pour la couronne. Les sanctifiés par le sang sont
exhortés a atteindre un rang dans la gloire. Les couronnes du Second Avénement sont accordées, non sur la
base de la naissance, mais sur la base de I'accomplissement : le mot que 1'Esprit utilise pour « couronne »
signifie une guirlande accordée pour une victoire personnelle.

Paul rend cela particuliérement clair en se l'attachant entiérement a lui-méme. Paul était une &me convertie. Il
avait ador¢ le Seigneur ressuscité. Il possédait I'Esprit habitant en lui, conséquence de la nouvelle naissance.
Il tenait en sa possession le don irrévocable de Dieu de la vie éternelle. Néanmoins, l'apdtre s'exprime
comme étant incertain de la couronne. « Mais je traite durement mon corps, et je le tiens assujetti : de peur
qu'apres avoir préché aux autres, je ne sois moi-méme disqualifié [pour la couronne] » (1 Corinthiens 9:27).

La couronne portée par le Roi George lors du couronnement de son pere en 1902 porte une touffe de plumes
du feriwah, 'espéce la plus rare de 1'oiseau de paradis. L'oiseau doit étre attrapé et plumé vivant, car les
plumes perdent leur lustre immédiatement apres la mort ; comme il fréquente les repaires des tigres, sa
capture implique un grand danger ; et la couronne du Prince de Galles a pris vingt ans a étre rassemblée, vaut
10 000 livres sterling, et a colité la vie d'une douzaine de chasseurs. Quelle merveilleuse parabole des
couronnes des martyrs ! « Sois fidéle jusqu'a la mort, et je te donnerai UNE COURONNE DE VIE »
(Apocalypse 2:10).

Paul révele par conséquent les conditions du couronnement auquel il convoque I'Eglise entiére.

17



(1) La maitrise de soi est essentielle pour gagner la couronne. « Et tout homme qui combat pour la maitrise
est tempérant en toutes choses... Moi donc... je traite durement mon corps, et je le tiens assujetti » (1
Corinthiens 9:25-27). L'ennemi que le croyant combat est a l'intérieur. De méme que Dieu ne sauve que
I'ame blessée, Il ne couronne que le corps meurtri. « Mortifiez donc vos membres qui sont sur la terre ;
I'impudicité, I'impureté, les affections déréglées, la mauvaise convoitise, et I'avarice, qui est une idolatrie »
(Colossiens 3:5). L'athléte, a I'entrainement, ne se coupe pas seulement des poisons ; il s'abstient des choses
douteuses. « Rejetons tout fardeau, et le péché qui nous enveloppe si facilement, et courons avec patience la
course » (Hébreux 12:1).

(2) La gloire de la couronne doit étre l'incitation consciente de 1'ame. L'agonie de dix mois des athlétes
corinthiens remportait une guirlande de persil, ou une couronne d'olivier sauvage : la gloire était aussi
flétrissante que la couronne. « Or ils le font pour obtenir une couronne corruptible ; mais nous, une
incorruptible » (1 Corinthiens 9:25). La nétre est la couronne « qui ne se flétrit point » (1 Pierre 5:4), que
toute 1'éternité ne peut ternir, ni aucune main arracher de nos fronts. Elle est assurée a celui qui combat selon
les régles. « Moi donc, je cours, non pas comme & l'aventure ; je combats, non pas comme battant l'air » (1
Corinthiens 9:26). Si cela énongait la certitude de Paul quant a la couronne, cela signifierait seulement qu'il
savait déja par révélation (comme ce fut le cas plus tard, 2 Timothée 4:8) qu'il était un gagnant du prix,
distinct des « nombreux » (verset 24) qui échouent : mais ce n'est pas le sens ; car immédiatement apres
(verset 27), il affirme sa propre insécurité : ce qu'il indique, c'est que pour tous ceux qui remplissent les
conditions, aucun accident, ni partialité d'arbitre, ni aucune erreur judiciaire concevable ne peut les voler du
prix. Un athléte, peu importe la perfection de son entrainement, pouvait étre dépassé aux jeux isthmiques ;
mais il existe des couronnes suffisantes pour tous ceux qui passent le standard de Dieu.

(3) La désobéissance fait perdre la couronne. « Tiens ferme ce que tu as, afin que personne ne prenne ta
couronne » (Apocalypse 3:11). Cette incitation tenait I'ame de Paul comme dans une poigne de fer : « de peur
qu'apres avoir préché aux autres [pour l'inscription sur les listes], je ne sois moi-méme disqualifié [pour le
prix] » (1 Corinthiens 9:27).

Il est ainsi certain que toutes les couronnes sont conditionnelles aux ceuvres faites apres la foi, et que toutes
sont atteignables par 'accomplissement. Notre Seigneur Lui-méme revient couronné de plusieurs couronnes :
par conséquent, ce ne peut étre une parure insensée, ni une distinction inappropriée, que celle qui habille le
Fils de Dieu, et que Dieu considére comme le sceau final apposé sur Sa souffrance, Son caractére et Sa
royauté. Exactement comme nous nous approchons de notre Seigneur dans la grace, ainsi nous nous
approcherons de Lui, et ainsi devrions-nous viser a nous approcher de Lui, dans la gloire. Car « sur sa téte
étaient PLUSIEURS COURONNES » (Apocalypse 19:12) ; une tiare, dont la tiare papale est une
contrefagon ; une couronne composite, étage sur étage, consolidée de nombreuses couronnes.

Quatre couronnes sont utilisées lors du couronnement britannique d'un roi et d'une reine — les couronnes de
Saint Edouard et Sainte Edith, et les deux couronnes d'Etat ; ces deux dernieres, en tant que propriété
personnelle du souverain, peuvent étre refaites pour chaque couronnement.

(1) La couronne d'incorruptibilité — « ceux qui courent dans le stade courent tous, mais qu'un seul remporte
le prix... Or ils le font pour obtenir une couronne corruptible ; mais nous, une incorruptible » (1 Corinthiens
9:24-25). Ce coureur qui a échoué dans la course peut-il étre couronné ? « Courez de maniére a le remporter
» (verset 24).

(2) La couronne de joie — « Car quelle est notre espérance, ou notre joie, ou notre couronne de gloire ?
N'est-ce pas vous aussi, devant notre Seigneur Jésus-Christ, a son avénement ? » (1 Thessaloniciens 2:19).
Peut-il étre couronné pour avoir tourné beaucoup de gens vers la justice (Daniel 12:3), celui qui n'en a jamais
tourné un seul ?

18



(3) La couronne de gloire — « J'exhorte les anciens qui sont parmi vous... Paissez le troupeau de Dieu... et
lorsque le souverain Pasteur paraitra, vous recevrez la couronne de gloire » (1 Pierre 5:1-4). Un disciple
peut-il étre récompensé pour avoir été le berger du troupeau de Dieu s'il ne I'a jamais fait ?

(4) La couronne de justice — « J'ai gard¢ la foi : Désormais la couronne de justice m'est réservée... et non
seulement & moi, mais encore a tous ceux qui auront aimé son apparition » (2 Timothée 4:7-8). La couronne
pour la vigilance peut-elle étre donnée a celui qui n'a jamais veillé ?

(5) La couronne de vie — « Heureux I'homme qui endure la tentation : car apres avoir été éprouvé, il recevra
la couronne de vie » (Jacques 1:12). Peut-il étre couronné pour avoir résisté a la tentation, celui quiy a
succombé ?

Qu'une couronne puisse étre perdue pour un croyant est aussi certain que n'importe quelle vérité dans la
Sainte Ecriture. « Tiens ferme ce que tu as, afin que personne ne prenne ta couronne » (Apocalypse 3:11).
Car les couronnes sont des récompenses, qui ne sont pas données a moins que les conditions ne soient
remplies. « Et si un homme combat aussi pour la maitrise, il N'EST PAS COURONNE, s'il n'a pas combattu
selon les regles » (2 Timothée 2:5). Comme Dieu a fait de la sainteté le passeport pour la couronne, ainsi la
couronne n'est que la manifestation de la sainteté. Une couronne est donnée, non au début d'une course, mais
a la fin ; c'est un cercle de gloire accordé uniquement au coureur victorieux ; et un coureur victorieux est un
athléte qui a soigneusement observé le réglement de la course.

« Si je peux étre ainsi couronné, puis-je étre autre chose qu'un fou si je ne suis pas prét a tout sacrifier pour la
gagner ? » (Preb. Webb-Peploe).

Lorsque la Roumanie devint un royaume en 1881, le Roi Charles, comme il n'y avait pas de couronne, dit : «
Envoyez a l'arsenal, et fondez une couronne de fer a partir des canons capturés, en signe qu'elle a été gagnée
sur le champ de bataille, et achetée et payée avec nos vies. »

19



CHAPITRE 7 : NOTRE COURONNE EN PERIL

Paul renforce maintenant immédiatement, par un type capital et supréme, la double vérité de Dieu ainsi
préfigurée encore et encore depuis I'aube méme de la Rédemption. Israél dans le Désert, dit Paul, est un type,
réel et actuel, de nous-mémes. « Or, ces choses sont arrivées pour nous servir ' EXEMPLES » ; « Ces choses
leur sont arrivées pour servir d'exemples » (1 Corinthiens 10:6, 11). Leurs expériences, Dieu les a
sélectionnées, non comme des exceptions, mais comme des révélations permanentes de Son caractére : toutes
les expériences humaines, les ndtres comme les leurs, doivent découler de I'unique et inaltérable caractere de
Dieu.

De plus, Dieu a agi ainsi, et a fait écrire ainsi, expressément pour I'Eglise. « Or, ces choses sont arrivées pour
nous servir d'exemples, afin que nous ne convoitions point de mauvaises choses, comme ils en ont convoité »
; et « elles ont été écrites pour notre instruction » (1 Corinthiens 10:6, 11). Le récit inspiré existe pour
prouver le paralléle : Dieu a agi de la sorte, afin que nous puissions connaitre Son caractere ; Il 1'a fait écrire
de la sorte, afin que nous puissions le connaitre pour toujours. De plus, le paralléle pointe spécifiquement
vers les actes de jugement. « Ils tombeérent dans le désert. Or ces choses » — les chutes répétées — « sont
arrivées pour nous servir d'exemples » (1 Corinthiens 10:5-6). Les jugements sont incrustés dans la Parole
comme dans le roc pour toujours, afin que le Désert devienne le jardin d'enfants de I'Eglise. Nier le paralléle,
c'est renverser l'inspiration ; ignorer le paralléle, c'est réduire I'Ecriture au silence ; admettre le paralléle, c'est
dévoiler un péril capital pour le croyant en Christ.

L'apotre pose, en figure, le vaste socle de notre propre position spirituelle. « Tous nos péres ont été sous la
nuée » — rachetés par le sang de I'Agneau — « et tous ont passé au travers de la mer » — séparés d'un
monde sans Dieu — « et ont tous été baptisés en Moise dans la nuée et dans la mer » — un peuple enseveli
au péché — « et ont tous mangé la méme nourriture spirituelle » — a la Table du Seigneur — « et ont tous
bu le méme breuvage spirituel » — I'Esprit venant du Seigneur frappé — « car ils buvaient a un Rocher
spirituel qui les suivait : et ce Rocher était Christ » (1 Corinthiens 10:1-4). La position dans la grace pourrait
difficilement étre énoncée, en si peu de mots, de manicre plus exhaustive : si le privilége pouvait rendre
immunisé, Israél était au-dela de la chute.

Maintenant, observez le contraste saisissant et étudié. « Mais Dieu ne prit point plaisir en la plupart d'entre
eux : car ils tomberent [furent étendus morts] dans le désert » (Verset 5). Tous sous la nuée — tous au travers
de la mer — tous immergés — tous mangeant — tous buvant : BEAUCOUP ETENDUS MORTS. Car «
ceux qui courent dans le stade courent tous, mais qu'un seul remporte le prix » (1 Corinthiens 9:24). Tous —
tout Israél : beaucoup — tout Israél moins deux : « Ainsi donc, que celui qui croit étre debout prenne garde
de tomber » (1 Corinthiens 10:12).

Le quadruple héritage du Royaume (Luc 13:24) est remarquablement incarné par deux vivants — Caleb et
Josué, et deux morts — Jacob (Genese 49:29) et Joseph (Josué 24:32), dont les os furent transportés dans le
Pays.

Le dilemme tranchant de Dieu nous empale sur 1'une ou l'autre de ses cornes. Israél renversé est un type, soit
de la destruction éternelle du croyant, soit de sa récompense perdue : si ce n'est pas la gloire perdue, c'est la
vie perdue. Mais le passage lui-méme décide. « Ne savez-vous pas que ceux qui courent dans le stade
courent tous, mais qu'un seul remporte LE PRIX ? Courez de maniére a le remporter... Fréres, je ne veux pas
que vous ignoriez que nos peres », si privilégiés, « sont tous tombés » (1 Corinthiens 9:24 ; 10:1, 5). C'est un
prix, et non le don de la vie éternelle, qui est en péril.

Dieu ne nous a jamais placés sous le Sang pour nous retirer de son efficacité bénie (Romains 8:1 ; Jean
10:27-29 ; Romains 11:29 ; Hébreux 9:12) : Il n'a jamais non plus présenté le Prix comme un don

20



irrévocable. De méme que le privilége €tait quintuple et la chute quintuple, de méme les meilleurs saints ont
besoin d'étre mis en garde contre les pires péchés. « Il n'est pas couronné, s'il n'a pas combattu selon les
régles » (2 Timothée 2:5). La réalité bénie de I'élection de Dieu ne peut s'avérer étre un abri pour les péchés
des élus : souvenez-vous de Moise.

Sous un autre aspect de sa vie typique, Moise, dans son ensevelissement unique et son apparition sur la
Montagne de la Transfiguration quatorze cents ans plus tard — car, avec tous les prophétes (Luc 13:28), il est
aussi personnellement siir du Royaume qu'il en était plus tot typiquement exclu — se tenait sur la Montagne
comme le représentant solitaire des saints morts ; car il a été « fidéle dans toute sa maison [celle de Dieu,
Nombres 12:7], EN TANT QUE SERVITEUR » (Hébreux 3:5).

« CES CHOSES LEUR SONT ARRIVEES POUR SERVIR D'EXEMPLES, ET ELLES ONT ETE
ECRITES POUR NOTRE INSTRUCTION, A NOUS QUI SOMMES PARVENUS A LA FIN DES
SIECLES » (1 Corinthiens 10:11). Le doyen Farrar raconte que la reine Victoria parlait un jour avec son
aumonier — probablement Iui-méme — du Second Avénement. « Comme je voudrais », dit-elle, « que le
SEIGNEUR vienne de mon vivant ! » « Pourquoi, Votre Majesté ? » demanda-t-il. « Parce que », répondit-
elle les lévres tremblantes, « j'aimerais tant déposer ma couronne a Ses pieds. » C'est uniquement selon nos
accomplissements dans un service sanctifi¢ que sera la gloire que nous jetterons a Ses pieds en ce jour-la.

21



CHAPITRE 8 : LA RESPONSABILITE CHRETIENNE

11 est dans la nature d'un mandat qu'un jour doive venir pour la reddition de comptes de ce mandat ; et ainsi,
apres une période prolongée durant laquelle Ses serviteurs font valoir les talents qu'll leur avait confiés, Jésus
dit que « le maitre de ces serviteurs arrive, et leur fait rendre compte » (Matthieu 25:19). La parabole couvre
la période entiere depuis le départ de I'Homme Noble jusqu'a son retour — c'est-a-dire, de 1'Ascension de
notre Seigneur au Second Avénement ; et embrasse ainsi tous ceux qui ont mené Ses affaires sur terre depuis
prés de deux mille ans : elle couvre la période, et la seule période, ou 'Eglise de Christ existe, et est donc une
histoire compléte de I'ceuvre et du jugement de I'Eglise. Les biens confiés sont petits, mais les rendements
possibles sur I'investissement sont énormes. Au serviteur le plus élevé, qui change une mine en dix, notre
Seigneur dit : « C'est bien, bon serviteur ; parce que tu as été fidele en peu de chose » (Luc 19:17) ; obscurs,
sans nom, souvent sans terres, parfois sans abri, méme sans amis, sans rang ni pouvoir, nous tenons
néanmoins entre nos mains un dépot qui, utilisé correctement, peut se changer en une richesse et une
puissance incalculables au jour du Royaume du Messie.

Or, notre Seigneur met I'accent principal sur le troisiéme serviteur — sept versets sont consacrés au serviteur
qui fut un échec, et seulement trois a chacun des serviteurs qui ont réussi : par conséquent, de l'identité de ce
serviteur dépend 1'enseignement principal de Christ dans la parabole ; et a moins que nous comprenions qu'il
puisse s'agir de nous-mémes, le péril sera pour nous dissimulé, comme un piege a loup caché sous les feuilles
de la forét. Car toute vérité, appropriée, tombe sur I'ame comme un choc électrique ; tandis qu'il est évident
que le croyant qui nie l'application du passage a lui-méme, alors qu'il peut commettre chaque offense dont le
troisieéme serviteur peut étre coupable, s'enferme si bien dans une armure d'acier que I'épée de Dieu tombe
sur lui émoussée et inoffensive. Il est d'une importance vitale de connaitre la position spirituelle du troisiéme
serviteur.

Or, ce serviteur est prouvé étre un enfant de Dieu par les faits suivants :

1. Tout comme les autres serviteurs, il se voit confier les biens de notre Seigneur a Son ascension ; or
Christ n'a jamais confié et ne confie jamais Son ceuvre sur terre aux inconvertis : par conséquent,
c'est une ame sauvée au méme titre que les autres. Jésus les appelle tous « Ses propres serviteurs »
(Luc 19:13) ; littéralement, « esclaves », achetés avec 'argent de leur Maitre, et possédés par Lui. «
Sur le point d'entreprendre un voyage, I'Homme Noble est obligé de remettre cette propriété, qu'il est
incapable de gérer personnellement comme avant, a d'autres mains fidéles pendant le temps de son
absence. Il n'appelle donc pas des ouvriers étrangers, mais ses propres serviteurs, lui appartenant en
tant que serviteurs ; et comme leur maitre, puisqu'il peut s'attendre a ce qu'ils considerent ses intéréts
comme les leurs, il confie a eux et a leurs mains la propriété qu'il laisse derriére lui » (Goebel). Les
serviteurs différent grandement en capacité — dans les extrémes, de cinq a un ; mais ils ne différent
en rien quant a la possession d'un mandat commun.

2. Les trois serviteurs sont jugés ensemble, en un méme lieu et en un méme temps ; mais les morts
méchants ne sont jugés qu'au Grand Trone Blanc (Apocalypse 20:5, 12), mille ans apres le jugement
des rachetés. De méme, le serviteur paresseux est jugé le dernier des trois, comme dernier ressuscité
et dernier enlevé ; car il est « ce serviteur, qui a connu la volonté de son maitre, et qui ne s'est pas
tenu prét, et n'a pas agi selon sa volonté » (Luc 12:47). Etant jugés ensemble, les trois serviteurs sont
les rachetés, jugés dans le seul et unique jugement ou I'Eglise, et I'Eglise seule, comparait (2
Corinthiens 5:10) ; et comme ce jugement a lieu dans la Parousie, dont le seul accés est I'enlévement,
tous les inconvertis sont par nécessité physiquement exclus. Personne ne peut atteindre le Tribunal si
ce n'est les sauvés.

22



Lors d'une réunion a Toronto, une dame chrétienne s'approcha de l'orateur et dit : « Vous m'alarmez !
Je pensais que je ne viendrais en aucune sorte de jugement. Comment alors puis-je savoir que je suis
sauvée ? » « Madame », dit-il, « la réponse est trés simple. Au moment ou vous vous tiendrez devant
le Tribunal de Christ, vous saurez que vous €tes sauvée, car nul autre que les sauvés ne se tiendra
jamais la. » Les perdus d'entre les morts ne sont jugés que lorsque le Grand Trone Blanc apparait,
mille ans plus tard.

3. Tous les trois sont jugés, comme les Sept Eglises, uniquement sur la base de leurs ceuvres : leur foi et
leur amour pour le Roi absent sont impliqués et supposés : leur position n'est jamais remise en cause.
Si le troisiéme serviteur était une Aame non sauvée, ses ceuvres ne pourraient en aucune fagon, et sur
aucun fondement, étre acceptées : entre les deux Avénements, ce sont les rachetés seuls qui sont
jugés selon leurs ceuvres ; car seuls ceux qui ont regu de Christ peuvent travailler pour Lui. Chaque
serviteur de Dieu a un service personnel pour Christ dans le monde, un mandat sacré a remplir ; c'est
cette mission, ce mandat, qui le constitue « serviteur » — le titre par lequel les Apotres aimaient le
plus se décrire (Romains 1:1 ; 2 Pierre 1:1 ; Jacques 1:1 ; Jude 1) : le salut qu'un croyant recoit est le
seul fondement sur lequel il peut faire valoir quoi que ce soit, et c'est I'Eglise seule qui est le marché
ou le commerce de Dieu se poursuit pour toujours. « Il est évident que le dessein n'est pas de décrire
un homme entiérement déchu de la foi, un apostat ; mais quelqu'un qui, bien qu'il n'ait pas dissous sa
connexion en tant que serviteur, ni dilapidé son talent, ne I'a pourtant pas utilisé a I'avantage de son
Seigneur, quelqu'un qui n'a pas fait son devoir » (Olshausen).

4. La preuve finale est écrasante. Dans la parabole jumelle des Mines, les inconvertis sont placés dans
un contraste soigneux avec les sauvés, en tant que Citoyens et en tant que Serviteurs, les deux seules
classes dans le monde, séparant nettement 'humanité : aux Serviteurs, notre Seigneur confie Son tout
sur la terre ; les Citoyens envoient ce message apres le Christ monté au ciel : « Nous ne voulons pas
que cet Homme régne sur nous » ; un message qui, comme le dit I'archevéque Trench, aura son
accomplissement plein et final dans la grande apostasie des derniers jours. Les trois Serviteurs ont
tous accepté Jésus comme Seigneur, et sont entrés vitalement au service de Dieu ; « Ses propres
Serviteurs, c'est-a-dire, qui sont devenus Siens par la foi, par opposition aux Citoyens qui ne le
voulaient pas » (Stier), et qui sont mis a mort sans miséricorde devant Sa face (Luc 19:27). « Tandis
que I'un des Serviteurs représente un membre inactif du corps de Christ, I'Eglise, qui a failli &
accomplir son devoir, ces Citoyens sont des rebelles ouverts, et de 1a leur Seigneur ordonne qu'ils
soient tués : il est évident que cette procédure pénale se distingue essentiellement de la réprimande
administrée a l'unique Serviteur » (Olshausen).

Maintenant, par conséquent, nous voyons le danger pour nous tous que notre Seigneur fait clignoter comme
un feu rouge sur la voie — un danger qui, assez remarquablement, est le plus grand pour le plus humble
disciple. Quel est le péril ? Sous-estimer ce que Dieu nous a donné. Christ donne a chaque serviteur ce qu'll
voit qu'il peut sagement utiliser ; autant qu'il peut gérer et faire profiter ; aucun serviteur ne peut dire :
Seigneur, Tu ne m'as rien donné ; aucun serviteur n'est attendu par Christ pour produire des résultats plus
grands que ses capacités ou ses opportunités ; le plus pauvre, le plus illettré, le plus obscur possede le « trés
peu » qui peut pourtant monnayer une énorme richesse future. « Un talent est confié aussi au serviteur oisif
"selon sa propre capacité" : il est par conséquent tout aussi capable, et pour cette raison tout aussi tenu, de
travailler spontanément avec ses dons, que tous les autres serviteurs avec les leurs » (Goebel).

Mais il sous-estime tellement son opportunité qu'il I'enfouit dans la terre — dans la mondanité ; sa carnalité
est sa honte parce qu'il est un enfant de Dieu, et qu'en tant que tel il trahit son mandat : « la circonstance qui
le rend coupable est que celui a qui l'argent appartenait n'était pas un étranger pour lui, mais son maitre

auquel il était lié comme serviteur » (Goebel). Car ce n'est pas la possession des talents qui détermine notre

23



récompense, mais uniquement notre usage de ceux-ci : ce sont les deuxiémes cinq et les deuxiémes deux, et
non les premiers cing et les premiers deux, sur lesquels la récompense seule est donnée.

Ainsi Jésus décrit le troisiéme serviteur comme I'exact opposé des deux premiers : au lieu de « bon » et «
fidéle », I1 dit qu'il est « méchant » et « paresseux » : non pas « bon » au sens général, mais un bon serviteur ;
et donc non pas mauvais (ou méchant) au sens général, mais un mauvais serviteur : la bonté de 1'un consistait
en sa fidélité, la méchanceté de 'autre dans sa paresse. « Ce nom distinctif comprend toute sa culpabilité, 7oi
serviteur paresseux » (Stier) ; inutile (Matthieu 25:30), mais non pas inconverti, ni apostat ; il n'a pas mal
employé, ni détourné, ni dilapidé, mais simplement caché son argent.

Alors, de quoi exactement notre Seigneur 1'accuse-t-il ? Incrédulité, non-régénération, rébellion, apostasie,
adultere, vol, meurtre ? Non : c'est simplement un serviteur de Dieu qui n'a rien fait de sa vie ; tout ce qu'il a
fait de mal est simplement de retenir ses pouvoirs de servir Dieu ; il a thésaurisé, quand il aurait di
dépenser ; il n'avait aucun sens sacré de la responsabilité. « La parabole n'est pas pour les pécheurs

grossiers : l'avertissement est pour ceux qui, étant équipés de Dieu pour une sphére d'activité dans Son
royaume, cachent leur talent » (Trench). Il dit : Comme je ne peux pas étre aussi saint que Dieu l'exige,
j'abandonne la tentative de satisfaire une telle rigueur : je m'oppose profondément a la doctrine de la
récompense selon les ceuvres, et je nie toute responsabilité chez un serviteur de Christ au-dela de sa
responsabilité de maintenir le don de la grace qui lui a été confié a sa conversion. Mais sa réponse (comme le
dit son Seigneur) implique qu'il connaissait la vérité. Le Juge répond — Ta conscience méme de la sévérité
du principe aurait d te rendre plus soigneux, et non moins, de satisfaire ses exigences. « Par 1a le mauvais
serviteur doit rendre témoignage de sa propre bouche a la vérité la plus intime, et au droit le plus parfait,
selon lesquels le Seigneur exige du fruit de ce qu'll séme ou donne — que Dieu demande des fruits et des
ceuvres » (Stier).

Pour le croyant, n'avoir a son jugement que ce qu'il avait a sa conversion sera sa condamnation. Comme sa
vie a été négative, ainsi est sa punition : il est jeté dans les ténebres en dehors de la salle de féte brillamment
éclairée.

Puisque la Parousie est un lieu d'épaisse obscurité (Psaume 18:9), habité par la Gloire de la Shekinah

(Matthieu 16:27), étre chassé du cercle intérieur de lumiére sur le seuil du Royaume, c'est étre expulsé dans
'obscurité extérieure du Pavillon de Nuée (Psaume 18:11).

« Rien n'est dit ici d'une punition ultérieure du serviteur ; il suffit qu'il n'ait aucune part dans le royaume du
Seigneur » (Goebel). Sur les opportunités perdues, les graces gaspillées, les privileges dédaignés, un droit
d'ainesse vendu, il y a des pleurs et des grincements de dents.

« Si le serviteur n'est pas un croyant, mais un simple professant, alors nous n'avons dans la parabole rien
pour représenter le Chrétien qui faillit dans la fidélité » (C. G. Trumbull).

Les deux serviteurs fideles sont des exemples remarquables d'« assurance au jour du jugement » (1 Jean
4:17) : les deux s'avancent joyeusement, car ils ont des faits dans leurs mains — les talents doublés ; et les
deux sont invités immédiatement dans la joie de leur Seigneur — la joie de notre Seigneur dans Son
Royaume, pour lequel Il a enduré la croix, méprisant la honte, « l'autorité que Dieu Lui conférera a Son
second avénement du ciel en puissance royale et gloire pour établir le Royaume Messianique » (Goebel).

Ce doit étre le Royaume Millénaire, car le Royaume éternel de notre Seigneur en tant que Fils de Dieu —
distinct du royaume que I'Homme Noble s'en va obtenir (Luc 19:12) — est le Sien de manicre inhérente, sans
commencement ni fin, jamais conféré : « Mais il a dit au Fils : Ton trone, 6 Dieu, est AUX SIECLES DES
SIECLES » (Hébreux 1:8). Ainsi en aurait-il été aussi pour le troisiéme serviteur s'il avait été trouvé fidéle. «
Il n'a aucune part dans le royaume de son seigneur, et par conséquent celui qui lui ressemble n'aura aucune
part dans le Royaume de Christ » (Goebel).

24



Les deux serviteurs fideles avaient exercé toutes leurs facultés et pouvoirs dans les intéréts de leur Maitre ; le
long délai de Son retour ne les avait pas rendus paresseux ou négligents, mais, au contraire, leur avait offert
plus de temps pour de plus grands gains ; et ce qu'ils ont gagné dans I'Eglise, ils le moissonnent dans le
Royaume. Le « c'est bien » est conféré pour nulle autre raison qu'une seule — parce qu'ils ont bien fait. « La
période ne leur est pas donnée pour une attente oisive. Elle est de I'importance la plus critique pour eux-
mémes, parce qu'elle leur est assignée comme un temps d'épreuve, de 1'usage duquel dépendront leur propre
participation au Royaume de Christ et leur position en son sein » (Goebel). Car le moyen d'avancer nos
propres intéréts est d'avancer ceux de notre Seigneur : chacun a gagné cent pour cent pour son Seigneur, et
pour chaque mine (Luc 19:17) la récompense est une ville : plus la vie est dévouée, plus la gloire est
éclatante. Aucun serviteur n'avait plus d'une mine : aucun serviteur n'était sans une mine : chaque serviteur
avait une opportunité égale de faire dix mines : pourtant UN SEUL (autant que nous le sachions) 1'a fait.

« C'est une expérience du futur Roi, au cours de laquelle Ses serviteurs prouvent d'abord leur fidélité¢ dans
une petite somme d'argent, et ensuite pour leur récompense prennent part a la gestion de Son Royaume »
(Goebel). Car bien que les dix villes et les cinq villes soient figuratives, parce que chaque phrase dans une
parabole est ipso facto figurative, néanmoins notre Seigneur révele que les « plusieurs choses » sur lesquelles
11 établit le serviteur fidéle ne seront rien de moins que la royauté. « A celui qui vaincra, et qui gardera
jusqu'a la fin mes ceuvres, je donnerai AUTORITE SUR LES NATIONS. 11 les paitra avec une verge de fer »
(Apocalypse 2:26-27). Ensuite suit le jugement sur les méchants parmi Israél et les Gentils. « Lorsque le Roi
a ainsi distribué la louange et le blame, les récompenses et les pénalités, a ceux qui se tiennent dans les
relations les plus immédiates de serviteurs envers Lui, & ceux de Sa propre maison, Il procede a I'exécution
de la vengeance sur Ses ennemis, sur tous ceux qui avaient ouvertement rejeté toute allégeance envers Lui, et
nié qu'ils appartenaient & Sa Maison du tout » (Trench).

Ainsi « Celui qui Vient demeure le Seigneur de tous ces serviteurs, des infidéles aussi bien que des fidéles ;
et dans le cas de ces derniers, Il Se montrera Seigneur dans la reddition de comptes » (Stier). Car aussi
profonde est la punition de la paresse, aussi magnifique est la récompense de la fidélité ; cela coupe dans les
deux sens : en proportion exacte de notre acceptation de I'énorme prime promise a la fidélité, nous sommes
contraints de reconnaitre la gravité des conséquences de l'infidélité. « Dans les temps entre le départ de leur
Seigneur et Son second avénement, Ses disciples doivent travailler avec ce qu'll leur a confi¢ a Son départ
pour Lui et Sa cause avec une diligence fidéle, parce que [au Tribunal] la récompense la plus glorieuse attend
une telle fidélité a I'neure du retour de Christ, tandis que la punition la plus lourde menace I'indolence égoiste
qui déclinerait 1'emploi actif de ce qu'elle a recu » (Goebel).

Ainsi nous affrontons notre crise. Des officiers sont requis pour I'administration d'un royaume : ainsi Dieu a
delibérément interposé une période prolongée entre les deux avénements, afin que notre Seigneur puisse étre
a méme de tester ainsi Ses serviteurs, en Son absence, pour découvrir lesquels sont aptes a des positions de
responsabilité et de confiance a Son retour. L'Homme Noble, avant de partir, a dressé des plans pour la
sélection d'officiers pour L'aider dans I'administration du Royaume ; Il a congu un plan pour mettre en
lumiére qui sont ces officiers a Son retour ; ce plan est en opération au moment présent, congu a dessein pour
révéler la capacité individuelle pour l'office, et I'aptitude personnelle pour la confiance ; et — le plus
impressionnant de tout — le Long Voyage est maintenant presque terminé, et a tout moment l'investigation
peut commencer.

« Hatez-vous de cultiver un caractére semblable a Christ. La moisson est grande ; le labeur est lourd ; le
soleil descend vers I'ouest ; la reddition de comptes est proche. Il n'y a pas de temps a perdre ; mettez-vous a
'ceuvre comme vous ne l'avez jamais fait auparavant, et dites : "Je fais une chose" » (A. Maclaren).

25



CHAPITRE 9 : LE ROYAUME MILLENAIRE

Ainsi le champ de notre enquéte s'élargit maintenant. Il est devenu évident que la récompense et la gloire —
le couronnement du disciple — sont conditionnelles au caractére et au service : dans quelle mesure —
comme la parabole que nous venons d'examiner semble 1'impliquer — ce principe affecte-t-il l'entrée d'un
disciple dans, ou son exclusion de, I'Age Millénaire lui-méme ?

Cet Age a depuis longtemps disparu de la vision de I'Eglise. Mais le retour de notre Seigneur en personne
pour établir un Royaume sur la terre entiére était la foi universelle de 'Eglise a son aurore la plus pure. «
L'assurance [de ce retour et de ce régne] était soigneusement inculquée par des hommes qui avaient conversé
avec les disciples immédiats des apotres, et semble avoir été le sentiment régnant des croyants orthodoxes »
(Gibbon). « Cette opinion prévalente ne rencontra aucune opposition avant I'époque d'Origeéne » (Mosheim) :
jusqu'a Origéne, on ne trouve aucun écrivain chrétien qui l'ait niée. « Personne ne peut hésiter a considérer
cette doctrine comme universelle dans 1'Eglise des deux premiers siécles » (Giesler). « La doctrine était crue
et enseignée par les péres les plus éminents de 1'age suivant immédiatement les apdtres, et elle ne fut opposée
ou condamnée par personne de cet age : c'était la doctrine catholique [universelle] de ces temps-1a »
(Archevéque Chillingworth). « L'idée que le Royaume perfectionné de Christ doit étre transféré au ciel est
proprement une notion moderne. Selon Paul et Jean, le Royaume de Dieu doit étre placé sur la terre, et en
cela elle a elle-méme part a la transformation universelle » (Dr Tholuck).

« CAR LE SEIGNEUR LUI-MEME DESCENDRA DU CIEL AVEC UN CRI, AVEC LA VOIX DE
L'ARCHANGE, ET AVEC LA TROMPETTE DE DIEU » (1 Thessaloniciens 4:16). « ET A CELUI QUI
VAINCRA, ET QUI GARDERA JUSQU'A LA FIN MES (EUVRES, JE DONNERAI AUTORITE SUR
LES NATIONS : IL LES PAITRA AVEC UNE VERGE DE FER » (Apocalypse 2:26-27).

Le « Royaume de Dieu », ou « des cieux », une expression tirée de Daniel, est un Royaume qui « remplit
toute la TERRE » (Daniel 2:35, 44), remplace tous les empires mondains, et est manifestement le Royaume
Messianique : quand « les royaumes de ce monde sont devenus les royaumes de notre Seigneur, et de son
Christ » (Apocalypse 11:15). Il est préfiguré maintenant par le Royaume en Mystére (Matthieu 13), ou
I'Eglise, et pour les deux la régénération est essentielle (Luc 17:21, Jean 3:3) ; mais sa manifestation au
Second Avénement, auquel toutes les prophéties de I'Ecriture le rapportent, prouve qu'il s'agit du Millénium.
C'est le « Royaume » avec lequel notre Seigneur revient (Luc 19:12, 15).

Sous un aspect, cependant, le royaume est maintenant présent : car dans les paraboles, le royaume est I'Eglise
; dans les passages littéraux, c'est le royaume littéral ; dans les figuratifs, c'est le mystique. La raison semble
claire. Notre Seigneur, lorsqu'll était personnellement présent, parlait du royaume comme étant présent aussi,
car il était présent en la personne du Roi : « Mais si je chasse les démons par I'Esprit de Dieu, alors le
royaume de Dieu est venu vers vous » (Matthieu 12:28). Quand le Roi s'est retiré du monde, le royaume a
fait de méme. Mais le Seigneur est mystiquement présent avec Son Eglise : il y a donc un royaume

mystique : « et nous a transportés dans le royaume de son Fils bien-aimé » (Colossiens 1:13). Concernant le
Royaume Eternel, la prophétie révéle peu de choses, et ce peu peut-étre uniquement dans les deux derniers
chapitres de I'Apocalypse. DANS LE SEUL PASSAGE OU LE SAINT-ESPRIT UTILISE L'EXPRESSION
« LE ROYAUME » [associ¢ & la fin] (1 Corinthiens 15:24), IL DESIGNE LE MILLENAIRE.

De plus, le réveil mondial de I'Evangile du Royaume avant la Fin est certain (Matthieu 24:14) : déja une
attention considérable est concentrée, méme dans les milieux sceptiques, sur les déclarations apocalyptiques
de notre Seigneur. « Dans l'enseignement de notre Seigneur, la conception du Royaume est supréme.
Pourtant, on peut dire sans risque qu'il n'y a aucun sujet sur lequel il existe une plus grande quantité de
divisions parmi les exposants. Pour certains, le Royaume est définitivement I'Eglise historique ; pour

26



d'autres, il est tout a fait dans le futur, un grand ordre de choses Divin supramondain qui doit soudainement
submerger 1'ordre temporel ; pour d'autres encore, c'est simplement I'ordre social idéal a réaliser sur terre ;
pour une quatriéme classe, le Royaume est le régne de Dieu dans le cceur de 'individu. Parmi les critiques
récents, la tendance est de plus en plus de mettre 1'accent sur l'interprétation eschatologique, et de soutenir
que, dans I'enseignement de notre Seigneur, le Royaume est essentiellement le grand ordre de choses futur et
céleste qui sera révélé a Sa venue. Le Royaume dans sa plénitude est encore a venir. Il doit toujours étre
l'objet de prieres. C'est le grand but qui est toujours devant nous » (Archevéque D'Arcy, Sermon universitaire
a Oxford, 1910).

Car « LA CHAIR ET LE SANG NE PEUVENT HERITER LE ROYAUME DE DIEU ; NI LA
CORRUPTION HERITER L'INCORRUPTIBILITE. VOICI, JE VOUS DIS UN MYSTERE ; NOUS NE
DORMIRONS PAS TOUS, MAIS NOUS SERONS TOUS CHANGES » (1 Corinthiens 15:50-51).

Ainsi il est naturel que la question soit maintenant pressée : 1'Age Millénaire lui-méme est-il de la nature
d'une récompense ? La possession de I'une des couronnes est-elle un titre pour l'entrée dans le Royaume ?

« Recevez la couronne de gloire, d'honneur et de joie », dit I'Archevéque lors du Couronnement britannique :
mais la couronne n'est pas la gloire ou le royaume, mais seulement sa preuve et son symbole. Quand le Tsar
Nicolas II, revenant au Palais d'Hiver en tant que captif, fut recu par la garde avec le salut républicain : «
Nous vous saluons, Colonel Romanov », la perte du cercle de téte incrusté de gemmes n'a probablement
méme jamais traversé l'esprit du Tsar, mais seulement la tragédie d'un empire perdu : ainsi, quand notre
Seigneur dit : « A celui qui vaincra, et qui gardera jusqu'a la fin mes ceuvres, je donnerai autorité sur les
nations : Il les paitra avec une verge de fer » (Apocalypse 2:26-27), ce n'est pas le symbole (le sceptre n'est
que de fer) qui est inestimable, mais le rang et la puissance énormes que le symbole représente, et que le
Seigneur confére au serviteur de DIEU éprouvé et approuvé.

Or, aucun saint ressuscité ne peut étre un sujet dans le Royaume Millénaire, car « ils vécurent et régnérent
avec Christ » (Apocalypse 20:4) : tous sont réellement intronisés (Apocalypse 20:4) ; et ni I'Ecriture ni le
monde ne connaissent de roi sans couronne. (Les Brebis de Matthieu 25:34 — les Gentils sauvés — sont les
sujets a la fois dans le Royaume Millénaire et le Royaume Eternel.) La couronne est un accompagnement
invariable — la preuve et le symbole — d'un royaume : ainsi notre Seigneur traite 1'offre conditionnelle d'une
couronne (Apocalypse 3:11) comme une incitation synonyme de 1'offre conditionnelle d'un trone
(Apocalypse 3:21) ; et Paul illustre la perte de la couronne incorruptible (1 Corinthiens 9:27) par la perte d'un
royaume terrestre pour Isra€l (1 Corinthiens 10:5). Les deux sont indivisibles.

Un disciple peut-il étre exclu, et pourtant son nom étre trouvé a la fin écrit dans le Livre de Vie de 1'Agneau ?
(Apocalypse 20:15). Il est évident que les Ecritures seules peuvent fournir une réponse ; et il n'y a rien
d'alarmant dans cette suggestion. Tous s'accordent a dire que le rang dans le Royaume est régulé par le
service et la souffrance : si I'entrée elle-méme, ou l'exclusion, dépend aussi du service et de la souffrance, ce
n'est manifestement qu'une extension d'un principe capital déja accepté et enseigné.

Mais avant de se tourner vers la Parole de Dieu, il peut étre bon d'observer que de nombreux serviteurs pieux
de Christ ont compris que les Ecritures enseignent la possibilité de I'exclusion d'un croyant.

Polycarpe, un disciple direct de ' Apdtre Jean, dit : « Si nous Lui plaisons dans le présent Siécle, nous
recevrons aussi le Siecle & Venir ; et si nous marchons d'une maniere digne de Lui, nous régnerons aussi
ensemble avec Lui. »

L'opinion selon laquelle le Régne Millénaire était méme confiné aux martyrs « prévalait, on le sait, dans une
grande mesure dans I'Eglise primitive, et non seulement elle s'avéra un soutien dans le martyre, mais elle
rendit beaucoup de gens ambitieux de cette distinction. Car la Premiere Résurrection est limitée a une portion
de 1'Eglise rachetée ; et tandis que la vie éternelle et I'héritage sont par la foi et la grice gratuite, et communs

27



a tous les croyants simplement en tant que tels, la couronne millénaire et la premicre résurrection sont une
Récompense — la récompense de la souffrance pour et avec Christ ; une gloire spéciale et une espérance
spéciale, congues pour réconforter et soutenir les croyants sous la persécution : un besoin et un usage que je
ne doute guére que I'Eglise sera avant longtemps appelée a expérimenter collectivement, comme méme
maintenant, et en tout temps, cela a été expérimenté par certains de ses membres » (Burgh).

« Un enfant de Dieu a-t-il une quelconque garantie de 1'Ecriture pour s'attendre a ce qu'il régne avec le
Seigneur durant la période d'Apocalypse 20 ? Mais, au contraire, tout enfant de Dieu n'a-t-il pas la promesse
de régner avec Christ dans I'état parfait et final ? » (Robert Chapman).

« Dans cette glorieuse compagnie de la Premiére Résurrection, il est probable que seuls ceux qui ont été
participants de I'humiliation et de la souffrance de Christ (soit personnellement, soit tout au long du présent
éon) seront recus — une portion choisie des rachetés, incluant les martyrs » (Dr E. R. Craven, éditeur de
I'Apocalypse de Lange).

« A ceux qui croient en Lui mais ne vont pas plus loin, le Seigneur donne, en effet, la vie éternelle ; mais la
fruition de celle-ci ne commencera pas avant le Dernier Jour, jusqu'a ce que les mille ans du régne Millénaire
soient terminés. De telles personnes ne seront pas, par conséquent, permises d'entrer dans le Royaume des
Cieux » (G. H. Pember).

« La plus grande de toutes les révélations sur la condition future des saints est qu'ils doivent étre identifiés a
Jésus-Christ dans Son régne — c'est-a-dire, ceux qui "vaincront”. Ce ne sont pas tous les saints qui doivent
étre €levés a cette position ; ceci est pour les saints victorieux » (Dr A. T. Pierson).

« Le don de la Vie Eternelle contient potentiellement le Prix ; mais cette potentialité peut ne jamais étre
développée dans la période présente de la probation du croyant ; et si tel est le cas, il manquera le Royaume
et sa gloire dans I'Age & venir » (S. S. Craig).

« Selon les vues de certains, I'enfant de Dieu le plus désobéissant aura le privilege de régner avec Christ,
ayant perdu la couronne incorruptible, et avec "une perte terrible et irréparable au Béma". Un tel croyant
peut-il &tre moralement apte a régner avec Christ ? "Heureux et saint est celui qui a part a la premiere
résurrection" » (J. Sladen).

« C'est un sujet de triste observation que chaque espece et degré de crime est commis, et a été commis, par
des croyants apreés leur conversion : de sorte qu'il peut y avoir une confiscation positive et entiere du
Royaume, et seulement la position la plus basse dans la Vie Eternelle aprés celui-ci. La magnitude native de
cette vérité doit rapidement la racheter de toute obscurité. Ceux qui ont I'eeil simple percevront son amplitude
de preuve, et 'embrasseront, en dépit de la crainte solennelle de Dieu qu'elle produit, et de la profondeur de
notre propre responsabilité qu'elle dévoile » (R. Govett).

Car « dans cette exclusion du Royaume, qui est la domination du bien rendue visible au retour de notre
Seigneur, nous ne devons pas voir la perte du salut éternel : une entrée dans le Royaume est rendue
impossible [dans certains cas], mais il ne s'ensuit nullement que le salut puisse étre par 1a empéché »
(Olshausen).

« Oh, pour une noble ambition d'obtenir 1'un des premiers si¢ges dans la gloire ! Oh, pour un effort constant
et évangélique afin qu'une entrée des plus "abondantes" vous soit administrée dans le Royaume de Dieu ! Ce
n'est pas a Christ de donner ces trones élevés par simple grace distinctive. Non, ils peuvent étre confisqués,
car ils seront donnés a ceux pour qui ils sont préparés ; et ils sont préparés pour ceux qui, évangéliquement
parlant, en sont "dignes" » (Fletcher, de Madeley).

Un consensus d'opinion si remarquable fournit au moins un cas prima facie pour une investigation.

28



CHAPITRE 10 : L'EXCLUSION DE LA TERRE SAINTE

Le type désigné — aussi délibéré et élaboré que n'importe quel autre dans la Bible — résout le probleme de
l'exclusion avec une clarté extraordinaire. Car Paul s'efforce de rendre clair que le quatre-vingt-quinziéme
Psaume nomme un Repos qui, puisqu'il n'a jamais encore eu lieu, nous est par conséquent ouvert : car David,
bien que lui-méme sur le trone et en repos (2 Samuel 7:1), a écrit au sujet du Repos de Dieu comme étant
encore futur ; un fait qui le dissocie immédiatement a la fois du repos Divin apreés la création trois mille ans
plus tot, et du repos d'Israél en Canaan cinqg cents ans avant que David n'écrive.

« Il reste donc un REPOS DE SABBAT » — un mot utilisé nulle part ailleurs dans la Bible, ni jamais dans la
littérature classique, mais inventé par le Saint-Esprit pour exprimer un labeur achevé — « pour le peuple de
Dieu » (Hébreux 4:9). Ainsi le Repos est le Régne Millénaire. Car c'est le repos du Sabbat, ou septiéme
millénaire, suivant six mille ans de labeur de rédemption : c'est le repos de Dieu dans la dispensation de
cloture de la vieille terre, préfiguré par chaque Sabbat sous la Loi : ce n'est pas le Repos Eternel, car c'est
simplement une section de conclusion, un septiéme final : c'est, comme Paul vient de le dire, « LE MONDE
[non les Mondes] A VENIR, dont nous parlons » (Hébreux 2:5). Ainsi Canaan est le type du Royaume
Millénaire de Christ.

Les Rabbins comprenaient ainsi le Sabbat. « De méme que la septiéme année apporte un temps de repos,
ainsi le repos millénaire clora une période de sept mille ans » : cité par Delitzsch.

Maintenant, nous arrivons immédiatement a une question énormément soulignée par le Saint-Esprit : contre
qui fut prononcé le serment d'exclusion ? « Qui fut-ce qui, ayant entendu [la voix réelle de Dieu], le
provoqua ? » Ce ne furent pas les Egyptiens, ni les Sept Tribus de Canaan, ni Moab ni Amalek, dont aucun
ne fut jamais enfermé avec Jéhovah, séparé de tout le monde dans un désert comme le seul peuple de Dieu :
« N'est-ce pas tous ceux qui sortirent d'Egypte ? » — Israél, sous le sang de la Paque et a travers le baptéme
de la Mer Rouge. « Et contre qui fut-il irrité pendant quarante ans ? N'est-ce pas contre ceux qui avaient
péché » — comme seuls des croyants peuvent pécher ; c'est-a-dire contre le privilége et la lumiére — « et
dont les cadavres tombérent dans le désert ? » Les cadavres furent la preuve du serment : ils choyéerent tant le
corps, qu'ils devinrent de simples corps, moissonnant la corruption. « Et a qui jura-t-il qu'ils n'entreraient pas
dans son repos » — contre qui fut prononcé le serment d'exclusion de Dieu — « sinon a ceux qui n'avaient
pas cru ? » (Hébreux 3:16-18) un peuple justifié mais non sanctifié. Selon les mots de I'Evéque Westcott : «
L'avertissement est nécessaire ; les Chrétiens ont besoin d'un soin anxieux : car qui furent ceux qui
provoqueérent ainsi Dieu ? Ceux-la mémes qu'll avait déja fait sortir de I'esclavage. »

N'ayant jamais quitté 'Egypte, ni jamais traversé la Mer Rouge, la génération qui entra en Canaan (a part
Caleb et Josu¢) ne fait pas partie du type, et est ainsi ignorée.

Mais quel fut exactement le péché qui provoqua le serment ? « Aussi voyons-nous qu'ils ne purent y entrer a
cause de l'incrédulité » (Hébreux 3:19). Mais l'incrédulité en quoi ? Toute la position d'Israél au désert
reposait sur la foi : « PAR LA FOI il [Moise] fit la Paque, et I'aspersion du sang... PAR LA FOI ils
traversérent la mer Rouge comme une terre séche » (Hébreux 11:28-29).

L'incrédulité ne portait pas sur les fondamentaux : on ne nous dit jamais qu'lsraél douta de son salut hors
d'Egypte, et de sa rangon par le sang : au contraire, le moment exact et la cause sont révélés lorsque le
serment de Dieu franchit Ses lévres. Le rapport rejeté des espions pieux compléta la non-sanctification
d'Israél : « Tous ces hommes qui ont vu ma gloire, et les miracles que j'ai faits en Egypte et au désert, qui
m'ont tenté CES DIX FOIS, et qui n'ont point écouté ma voix, je jure qu'ils ne verront pas le pays que j'ai
juré a leurs péres, et aucun de ceux qui m'ont provoqué ne le verra » (Nombres 14:22-23). « Oui, ils ont
méprisé le pays de plaisance... C'est pourquoi Il leva Sa main contre eux » (Psaume 106:24, 26).

29



Israél se révolta fortement contre le tableau que Dieu faisait de I'avenir, et contre les exigences
correspondantes placées sur eux : c'était I'incrédulité partielle des régénérés : « Et malgré CELA, vous
N'AVEZ POINT CRU en I'ETERNEL votre Dieu » (Deutéronome 1:32). Ainsi Paul dit : « La parole qui leur
fut annoncée » — le rapport dressé par Caleb et Josué concernant le Royaume au-dela du Jourdain — « ne
leur servit de rien » parce qu'elle — non pas la bonne nouvelle qui pointait en arriére vers le sang, mais la
bonne nouvelle qui pointait en avant vers la couronne ; non pas I'évangile de la Grace, mais I'évangile du
Royaume — ne trouva « pas de foi chez ceux qui I'entendirent » — a savoir, le peuple de Dieu (Hébreux
4:2). Dieu nous donne non seulement des faits passés a croire, mais des faits futurs : ne jamais croire aux
faits passés, c'est étre perdu ; ne pas croire aux faits futurs, c'est pour un enfant de Dieu dériver
immeédiatement dans le péché, et encourir le péril du serment d'exclusion.

Ainsi I'Apétre termine sur l'avertissement le plus clair pour I'Eglise de Dieu. « Pour nous qui avons cru, nous
entrons » — nous sommes en train d'entrer ; tous les croyants sont des coureurs avec le but devant eux, sans
avoir encore franchi le ruban d'arrivée. « Craignons donc » — Paul s'inclut méme lui-méme — « car grandes
et fréquentes ont ¢té les chutes de saints éminents » — « qu'une promesse » — mais conditionnelle : car le
serment d'inclusion (Exode 13:5), sur un échec dans la sainteté, fut rencontré par le contre-serment
d'exclusion.

(Le serment sous la Loi a pour parallele la double négation [Matthieu 5:20, etc.] sous la Grace.)

— «nous étant laissée d'entrer dans Son repos, quelqu'un D'ENTRE VOUS » — trois fois I'Esprit vide cette
torpille dans le sein de I'Eglise, les saints fréres qui sont participants de la vocation céleste (Hébreux 3:1) —
« ne paraisse en étre exclu » (Hébreux 4:1). Le simple soupcon d'échec, méme s'il n'est pas entiérement
justifié, car le jugement de I'homme est nécessairement faillible, est une chose a redouter sérieusement
(Westcott). « Empressons-nous donc » — luttons sérieusement (Delitzsch) ; littéralement, hatons-nous,
soyons a sa poursuite ardente ; parce que le prix est noble et le péril grand (Westcott) — « d'entrer dans ce
repos, afin que personne [aucun d'entre vous] ne tombe en donnant le méme exemple d'INCREDULITE »
(Hébreux 4:11) — une marche non sainte jaillissant d'une incrédulité secréte. Le Désert est un corridor vers
le palais, mais nous pouvons glisser dans le corridor de telle sorte que nous manquions le palais : « nous
devons craindre la colére de Dieu, qui a I'intérieur méme de la sphére du peuple élu a quand méme déployé
ses terreurs judiciaires sur tous les incrédules » (Lange).

30



CHAPITRE 11 : EXCOMMUNICATION ET EXCLUSION

Un passage du Nouveau Testament prouve de maniére décisive — bien qu'une multitude le confirme — la
possibilité de I'exclusion : examinons-le. De méme que, chez le régénéré, le courant de 1'étre est orienté vers
le bien, et le mal est un contre-courant ; ainsi, chez le non-régénéré, le courant de 1'étre est orienté vers le
mal, et I'effort vers le bien est un contre-courant : et ceci est toujours le critére de la régénération. « Celui qui
pratique la justice est juste : celui qui commet le péché est du diable » (1 Jean 3:7, 8). « La foi seule sauve ;
mais la foi qui est seule n'est pas la foi » (Luther).

Pourtant, il est aussi certain que le régénéré peut pécher profondément, et mourir dans un tel péché. Car — a
titre d'exemple — trois faits établissent de manicre décisive la nature régénérée du frére incestueux dont le
Saint-Esprit a fait une preuve perpétuelle et concluante.

1. L'excommunication devait livrer sa chair, mais non son esprit, & Satan : Satan pouvait toucher son
corps, comme celui de Job, mais non son dme : « afin que I'esprit soit SAUVE au jour du Seigneur
Jésus » (1 Corinthiens 5:5). Or la destruction, comme celle d'Ananias, pouvait étre immédiate (pour
autant que nous sachions le contraire) et pourtant son salut était assuré : par conséquent, il était
régénéré avant l'excommunication. « Quand nous sommes jugés » — méme jusqu'a la mort — «
nous sommes chatiés par le Seigneur, afin que nous ne soyons pas condamnés avec le monde » (1
Corinthiens 11:32).

2. Paul limite nettement la juridiction de I'Eglise aux croyants : « N'est-ce pas a vous de juger ceux du
dedans ? Pour ceux du dehors, Dieu les juge. Otez donc du milieu de vous ce méchant » (1
Corinthiens 5:12-13) — passez la sentence, car il est au-dedans — « du milieu de vous-mémes ».
Ainsi le terme « méchant » — appliqué ici a un croyant immoral par le Saint-Esprit, comme par
notre Seigneur a un serviteur paresseux (Luc 19:22) — ne réfute pas la conversion. La méchanceté
est inhérente chez les inconvertis : elle est accidentelle chez les rachetés. Le droit de juger les
incroyants, dit Paul, appartient uniquement & Dieu : par conséquent le frére incestueux, jugé par
I'Eglise sur l'ordre de Paul, était un croyant.

3. Ce frére, s'il a été excommunié, fut promptement rétabli : car dans sa seconde Epitre Paul dit — «
pardonnez-lui, et consolez-le... confirmez votre amour envers lui » (2 Corinthiens 2:7-8). I est
glorieusement certain que le péché confessé et abandonné d'un disciple est immédiatement purgé. «
Si nous confessons nos péchés » — nos transgressions spécifiques, apres la conversion, confessées a
mesure qu'elles se produisent — « Il est fidele et juste pour nous pardonner nos péchés, et pour nous
purifier de toute iniquité » (1 Jean 1:9). Par conséquent, le reniement de Pierre ne lui a pas fait perdre
son trone. « Plusieurs des PREMIERS seront les DERNIERS » (Matthieu 19:30).

Ceci est absolument décisif. La discipline sévere 1'avait séparé de son péché : agissant sous un
commandement inspiré, I'Eglise le rétablit dans la pleine communion, comme un membre vivant de Christ.
Par conséquent, un croyant peut pécher ainsi, et I'a fait : et — puisqu'il peut y avoir destruction de la chair —
peut aussi mourir dans cet état. Tout comme aucune mort naturelle (pas méme celle de Moise et Aaron) n'est
enregistrée dans le Désert, et que tous ceux qui furent tués pour fornication, etc., étaient par 1a méme déja
exclus de Canaan, ainsi en est-il de I'excommuni¢ livré a Satan pour la destruction du corps.

Mais un fait d'une force décisive écrasante demeure. Paul déclare que le péché identique pourrait imprégner
toute I'assemblée. « Ne savez-vous pas qu'un peu de levain fait lever TOUTE LA PATE ? » (1 Corinthiens
5:6). La « pate entic¢re » était-elle toute de bonne pate, ou moiti¢ mauvaise ? L'assemblée était-elle régénérée
entiérement ou non ? « Purgez donc le vieux levain, afin que vous soyez une nouvelle pate » — une pate
fraiche et pure entiérement — « comme vous ETES sans levain » (1 Corinthiens 5:7).

31



Ceux auxquels Paul s'adresse exclusivement (1 Corinthiens 1:2) avaient tous quitté les mains de Dieu comme
une péte pure et douce a la conversion : tous étaient régénérés : « vous ETES sans levain » : maintenant
restez ainsi, dit Paul, et si du levain revient, purgez-le, pour garder la pate nouvelle. Car la fornication —
comme aussi les autres immoralités nommées — pourrait se répandre a travers I'Eglise entiére : « ne savez-
vous pas qu'un peu de levain fait lever toute la pate ? » (1 Corinthiens 5:6). Loin de considérer le frére
incestueux comme un non-croyant a cause de sa fornication, Paul affirme exactement l'inverse — que, a
moins que des mesures drastiques ne purgent le Corps, les immoralités peuvent contaminer le tout.

Aucun disciple n'est immunisé contre le péril ; et Paul consacre par conséquent le reste du chapitre a prouver
combien la fornication est un grand péché chez quelqu'un habité par le Saint-Esprit. « Prendrai-je donc » —
car le péché est possible méme pour un apdtre — « LES MEMBRES DE CHRIST, pour en faire les membres
d'une prostituée ? » (1 Corinthiens 6:15). Si Paul a des incroyants a I'esprit, alors il les met en garde contre
un péché qu'ils ne peuvent pas commettre ; car prendre les membres de Christ, et en faire les membres d'une
prostituée, est un acte possible seulement pour quelqu'un en Christ : c¢'est-a-dire que Paul, tout au long du
passage, parle uniquement des membres du Corps de Christ.

Ainsi il est certain que des croyants peuvent commettre de tels péchés : il est certain que certains a Corinthe
l'ont fait : il est certain que tous ceux-la doivent étre excommuniés : Paul déploie maintenant la révélation
terrible que des disciples si impurs qu'ils doivent étre enfermés hors de 1'Eglise, doivent aussi étre enfermés
hors du Royaume ; que 1'excommuni¢ sera I'exclu.

Car quel est le catalogue de l'excommunication ? Fornicateurs, idolatres, avares, ivrognes, outrageux,
ravisseurs (1 Corinthiens 5:11). Et quel est le catalogue de 1'exclusion ? « Vous faites du tort » : a quel péril ?
« Ne savez-vous pas que les injustes [le méme mot, sans article] n'hériteront point le royaume de Dieu ? » (1
Corinthiens 6:8-9).

« Le Royaume de Dieu est pris ici dans le sens eschatologique » (Godet) : « le Royaume de Dieu référe ici a
son apparition extérieure a une période future » (Olshausen). Que « le Royaume » soit le Millénaire et non
1'Eternel, cette Epitre méme le déclare — « Il aura remis LE ROYAUME a Dieu, le Pére » (1 Corinthiens
15:24).

«Ne vous y trompez pas » (1 Corinthiens 6:9) — une Eglise bien instruite comme Corinthe pourrait-elle étre
en péril d'imaginer que des adultéres non régénérés entreraient dans le Royaume ? — « ni les fornicateurs, ni
les idolatres [quatre nouveaux péchés sont maintenant ajoutés, trois une expansion de la fornication, un une
expansion de 'avarice : I'exclusion est une chose plus large que I'excommunication], ni les adultéres, ni les
efféminés, ni ceux qui abusent d'eux-mémes avec les hommes, Ni les voleurs, ni les avares, ni les ivrognes,
ni les outrageux, ni les ravisseurs » — chaque péché d'excommunication est aussi un péché d'exclusion — «
n'hériteront le royaume de Dieu » (1 Corinthiens 6:9-10). C'est la méme liste : celui qui est justement
excommuni¢ sera infailliblement exclu.

D'autres passages, ¢galement décisifs, sont aussi adressés aux croyants avec une égale clarté. « Car sachez-le
bien, aucun impudique, ou impur, ou avare, qui est un idolatre, n'a d'héritage dans le royaume de Christ et de
Dieu. Que personne ne vous séduise par de vaines paroles » (Ephésiens 5:5-6) : les hommes peuvent nous
accorder des laissez-passer gratuits pour le Royaume, mais ces certificats ne seront pas validés aux portes.

A la Galatie, Paul donne la liste la plus exhaustive. « Or, les ceuvres de la chair sont manifestes, ce sont :
l'adultére, la fornication, I'impureté, la dissolution, I'idolatrie, la magie, les inimitiés, les querelles, les
jalousies, les animosités, les disputes, les divisions, les sectes » — distinctement des péchés d'Eglise — «
l'envie, les meurtres, l'ivrognerie, les orgies, et les choses semblables. Je VOUS dis d'avance, comme je vous
l'ai déja dit, que ceux qui commettent de telles choses n'hériteront point le royaume de Dieu » (Galates 5:19-
21).

32



Car « ceux a qui vous pardonnerez les péchés [c.-a-d. le frére incestueux], ils leur seront pardonnés ; et ceux
a qui vous les retiendrez » — en supposant toujours que ce soit une excommunication que Dieu a
commandée — « ils leur seront retenus » (Jean 20:23) ; car « tout ce que vous lierez sur la terre sera li¢ dans
le ciel » (Matthieu 18:18).

Paul conclut par des mots finalement décisifs. « Et c'est la ce que vous étiez quelques-uns de vous ; mais
vous avez été lavés » — par le sang et 1'eau — « mais vous avez été sanctifiés » — mis a part pour Dieu
comme saints — « mais vous avez été justifiés » — par la justice acceptée de Christ (1 Corinthiens 6:11) : ce
sont 1a les ames que Paul menace d'exclusion : souillés, vous avez été purifiés ; profanes, vous avez été
sanctifiés ; injustes, vous avez été justifiés. L'un d'entre vous oserait-il devenir souillé¢ a nouveau ? demande
Paul. Si seuls les incroyants sont exclus, I'avertissement de Paul est non seulement sans objet, mais injuste.
Les croyants péchent ; les incroyants doivent étre exclus : « vous faites du tort » ; par conséquent, le monde
sera puni : Dieu révéle-t-il les péchés d'un groupe d'hommes, pour menacer de punition un autre groupe ? «
Car je crains de ne pas vous trouver, a mon arrivée, tels que je voudrais... [a cause de] I'impureté, la
fornication et la dissolution qu'ils ont COMMISES » (2 Corinthiens 12:20, 21). Ce sont les lavés, les
sanctifiés, les justifiés qui sont en péril.

Les hypocrites — les professants vides, les faux fréres, qui ont échappé aux examinateurs de 'Eglise — sont-
ils lavés, sanctifiés, justifiés ? Ecoutez ce que I'Esprit dit aux églises — « CELUI QUI AGIT
INJUSTEMENT RECEVRA SELON L'INJUSTICE QU'IL A COMMISE ; ET IL N'Y A POINT
D'ACCEPTION DE PERSONNES » (Colossiens 3:25). « Tu as quelques noms méme & Sardes qui n'ont pas
souillé leurs vétements ; et ILS marcheront avec moi en vétements blancs ; CAR ILS EN SONT DIGNES »
(Apocalypse 3:4). « CEUX QUI ME DISENT : SEIGNEUR, SEIGNEUR » — une parole particulierement
caractéristique des disciples [Jean 13:13] — « NNENTRERONT PAS TOUS DANS LE ROYAUME DES
CIEUX ; mais celui-1a seul qui FAIT LA VOLONTE de mon Pére qui est dans les cieux » (Matthieu 7:21).

Les conversions sur le lit de mort ne laissent aucune place pour « les ceuvres de la foi » : il est certain que
notre Seigneur ignore la pétition du larron mourant (Luc 23:42), mais le réconforte avec l'assurance du salut
simple. Notre Seigneur clot le Sermon sur la Montagne (Matthieu 7:21-27) comme I I'avait commencé
(Matthieu 5:20) en présentant le sermon comme le grand standard de justice pour I'entrée dans le Royaume ;
car dans le sermon, conjointement avec les autres paroles de notre Seigneur et le corps de commandements
de 1'Esprit a travers les épitres, notre justice active doit étre trouvée : « Si votre justice [votre obéissance
active] ne surpasse celle des scribes et des pharisiens [le standard de la Loi Mosaique], vous n'entrerez EN
AUCUN CAS dans le royaume des cieux » (Matthieu 5:20).

Car il est extrémement remarquable qu'au coeur méme du grand chapitre de la Grace dans la Bible, la vérité
selon laquelle la récompense d'un Chrétien est exclusivement déterminée par sa propre fidélité soit
profondément incrustée. « Travailler », comme 1'a dit Calvin, « n'est pas du tout opposé a la grace. » « Car si
par l'offense d'un seul [Adam] la mort a régné par lui seul ; a plus forte raison » — d'autant plus que Dieu
aime récompenser Ses serviteurs plus qu'll n'aime rétribuer Ses ennemis — « ceux qui regoivent » —
prennent constamment, prennent continuellement ; non la grace, mais « I'abondance de la grace et du don de
la justice » — sa surabondance, de sorte que le superflu déborde (Godet) — « régneront dans la vie par un
seul, Jésus-Christ » (Romains 5:17) — « la vie », une expression limitée utilisée dans les Evangiles (Marc
9:43, 45, 47) comme un synonyme du Royaume Millénaire.

Loin que la récompense ne mine la grace, c'est 'ABONDANCE de la GRACE qui seule donne droit a la
récompense : la grace confere la justification comme un don gratuit ; mais seule I'abondance de la grace,
délibérément et continuellement regue, qualifie pour la gloire avec Christ dans la Vie qui est véritablement la
vie. La Gréce est a la base de tout : selon les belles paroles d'Augustin — « A qui le juste Juge pourrait-il
donner la couronne si le Pére miséricordieux n'avait pas donné la grace ? Et comment ces choses pourraient-
elles étre payées comme dues, si des choses non dues n'avaient pas été données auparavant ? »

33



Car la Gréce, bien qu'elle accorde le salut uniquement sur les mérites de notre Seigneur, ne peut ignorer notre
conduite apres la régénération ; et chaque instinct de nos cceurs appelle a la justice, aprés les douloureuses
oblitérante sur le passé, « dans ce monde de la réconciliation totale ou Luther et Zwingli sont bien d'accord. »
Et ainsi Paul affirme : « Mais toi, pourquoi juges-tu ton frére ? Ou toi, pourquoi méprises-tu ton frere ?
Puisque nous comparaitrons tous devant le Tribunal de Christ » (Romains 14:10) ; mais, tout en adhérant
rigidement a toute la vérité que nous connaissons, remettons tout jugement a un auguste et redoutable
Tribunal qui n'est pas le notre.

34



CHAPITRE 12 : LA PREMIERE RESURRECTION

Une fois encore les Ecritures — qui appellent le croyant a la Couronne aussi instamment qu'elles appellent
l'incroyant a la Croix — présentent cette double vérité avec une clarté cristalline. Paul ouvre un petit chef-
d'ceuvre de révélation (Philippiens 3:4-15) par un désespoir supréme. Quel est-il ? L'homme qui s'est
approché le plus prés de Dieu par sa propre bonté s'est avéré étre le chef des pécheurs.

Meéditez sur les atouts incomparables de Paul : aucune ame, avant ou depuis, n'a jamais levé vers la face de
Dieu une main remplie de perles aussi exquises. Circoncis — marqué comme appartenant a Dieu dés
I'enfance ; de la race d'Israél — avec un droit du sang au salut ; de la tribu de Benjamin — une tribu qui ne
s'est jamais séparée ; Hébreu né d'Hébreux — un Juif de pur sang jusqu'a la génération la plus reculée ; un
Pharisien — intensément orthodoxe ; persécuteur de I'Eglise — en feu pour la Loi de Dieu ; a I'égard de la
Loi, irréprochable — obéissant jusqu'au iota et au trait de lettre. Aucun homme ne fut jamais si pres de
gagner la vie par ce qu'il était et ce qu'il faisait. « Si quelque autre croit pouvoir se confier en la chair, je le
puis bien davantage » : Paul domine sur tous les 1égalistes pour toujours.

Mais une découverte soudaine et terrible foudroya ses perspectives. « Pour moi, étant autrefois sans loi, je
vivais [a mes propres yeux| ; mais quand le commandement [« tu ne convoiteras point », Romains 7:7] vint
[toucher ma conscience], le péché reprit vie [jaillit a nouveau], et moi je mourus [je me vis comme un
homme mort]. Ainsi, le commandement qui [dans le dessein de Dieu] conduit a la vie, se trouva pour moi
[dans les faits] conduire a la mort » (Romains 7:9-10). « Si quelque autre croit pouvoir se confier en la chair,
je le puis bien davantage » : mais qu'avait révélé sa vision intérieure ? — un cadavre devant Dieu. Avec
I'échec de Paul, le monde entier sombre dans un désespoir sans issue.

11 apparait ensuite une justice supréme. Laquelle ? Non pas celle de Paul ; car il avait découvert, avec Esaie,
que « nous sommes tous comme une chose impure, et toutes nos justices comme un vétement souillé » (Esaie
64:6). 11 découvre maintenant que ce qu'il ne pouvait pas faire, Christ I'a fait ; que ce qu'il ne pouvait pas étre,
Christ I'a été ; et que Christ 'avait fait, et l'avait été, afin de prendre sa place (2 Corinthiens 5:21). Il lache
instantanément sa propre justice, et saisit celle de Christ : il échange ses propres perles pour une gemme
inestimable et sans défaut. « Je... les regarde comme de la boue, afin de gagner Christ, et d'étre trouvé en lui,
non avec ma justice, celle qui vient de la loi, mais avec celle qui s'obtient par la foi en Christ, la justice qui
vient de Dieu par la foi » (Philippiens 3:8-9). Paul ne doute plus jamais par la suite de son salut (Romains
8:38) : car Christ a gardé la Loi, non seulement avec la téte, les mains et les pieds, mais aussi avec le ceeur
(Psaume 40:8) : et cette justice est maintenant celle de Paul (Romains 5:19). Le désespoir supréme est
remplacé par un salut supréme.

Il reste cependant une incertitude supréme. Voici des paroles saisissantes. « Fréres, je ne pense pas l'avoir
saisi... mais... je cours » (Philippiens 3:13-14). Saisi quoi ? « Si je puis en quelque manicre parvenir a la
résurrection [sélective] d'entre les morts » (Philippiens 3:11). « Il est tout a fait évident que Paul avait une
résurrection spéciale en vue, a savoir la premiére : et pour y avoir part, il tendait chaque nerf » (J. MacNeil).
Courir vers quoi ? « Je cours vers le but, pour remporter le prix de la vocation céleste de Dieu en Jésus-
Christ » (Philippiens 3:14).

« Si » — conditionnel ; « en quelque maniére » — hasardeux ; « je puis parvenir a » — hypothétique ; « la
résurrection » — sélective ; « d'entre les morts » — exclusif ; il serait difficile de bourrer un texte avec plus
d'incertitude que Paul ne le fait ici. Selon les mots de I'Evéque Ellicott : « Comme le contexte le suggére, la
premicre résurrection ; toute référence ici a une résurrection purement éthique est totalement hors de
question. » Que Paul parle de résurrection corporelle est clair d'aprés les deux derniers versets de ce méme

35



chapitre : « nous attendons aussi comme Sauveur le Seigneur Jésus-Christ, qui transformera le corps de notre
humiliation, en le rendant semblable au corps de sa gloire » (Philippiens 3:20-21).

Chaque passage qui référe a la résurrection D'ENTRE les morts (Marc 9:10 ; Luc 20:35 ; Romains 1:4 ;
Apocalypse 22:4) référe a la résurrection physique. De sa résurrection a la fin du monde, quand tous sans
exception seront sirement ressuscités, il ne pouvait avoir aucun doute possible. Quel sens alors ce passage
peut-il avoir, s'il le représente comme travaillant et souffrant simplement pour atteindre une résurrection, et
présentant celle-ci comme inatteignable a moins d'arriver a un haut degré de perfection chrétienne ? D'autre
part, supposons qu'une premiére résurrection soit désignée comme une récompense spéciale pour de hautes
atteintes dans la vertu chrétienne, et tout semble étre clair et facile.

Sur la Premiére Résurrection, le doyen Alford dit : « Ceux qui ont vécu prés des Apdtres, et toute 'Eglise
pendant 300 ans, ont compris la "premiére résurrection" dans le sens littéral simple : et c'est un spectacle
étrange de nos jours que de voir des exposants, qui sont parmi les premiers dans la révérence de l'antiquité,
rejeter avec complaisance I'exemple le plus probant que l'antiquité primitive présente. »

D'apres des cas comme celui de Lazare, qui mourut a nouveau, il est certain que 1'acte de résurrection est
distinct de son état : ainsi notre Seigneur identifie la Premiére Résurrection avec I'Age a Venir — « Mais
ceux qui seront jugés dignes d'avoir part au siécle a venir [cet 4ge-1a] et a la résurrection d'entre les morts »
(Luc 20:35). L'acte de résurrection pour comparaitre devant le Béma est ainsi distinct de la participation a la
Premiére Résurrection, ou I'Age Millénaire. C'était pour une part dans une résurrection non temporaire — un
état, et non un acte — que les anciens martyrs refusaient la vie. « Des femmes recouvrérent leurs morts par la
résurrection » — une résurrection temporaire : « et d'autres furent livrés aux tourments, et n'acceptérent point
de délivrance, afin d'obtenir une meilleure résurrection » (Hébreux 11:35 ; Matthieu 10:39).

Ce n'est pas que Paul présume de sa propre mort, car ce ne fut qu'a ses derniéres heures que Dieu lui révéla
son martyre (2 Timothée 4:6) ; mais c'est son aspiration, qu'il soit vivant ou mort, a atteindre 1'état des
ressuscités dans ce Royaume qui ne peut étre pénétré que par l'incorruptibilité (1 Corinthiens 15:50). Ainsi le
baptéme, commandé pour le Royaume (Jean 3:5), image le lit de semence duquel les plantes-compagnes de
Christ jailliront (Romains 6:5) dans Sa résurrection, la Premiére : aucun de ceux qui ne furent pas baptisés en
Moise (1 Corinthiens 10:1) n'entra jamais en Canaan, bien que la plupart de ceux ainsi baptisés échouérent
apres le baptéme. Tertullien (comme le rappelle le Dr Seiss, The Last Times, p. 242) témoigne que de son
temps, I'ére suivant immédiatement les Apdtres, ¢'était la coutume pour les Chrétiens de prier afin d'avoir
part & la Premiere Résurrection.

« D'une résurrection dans un sens figuré, c'est-a-dire de la régénération, Paul ne peut pas parler ; car il y avait
déja atteint sur la plaine de Damas » (Moses Stuart). Le salut ne peut jamais étre incertain : le Prix ne peut
jamais étre présumé avant d'étre gagné. Pourquoi ? (1) Parce que c'est un prix. Si le prix est donné sur la foi
sans les ceuvres, ce n'est plus un prix. « Ne savez-vous pas que ceux qui courent dans le stade courent tous,
mais qu'un seul remporte le prix ? Courez de manicre a le remporter » (1 Corinthiens 9:24). (2) Aucune
splendeur de service passé ne peut garantir 'immunité contre la chute. Personne n'a autant renoncé, autant
souffert, autant servi que Paul : pourtant il ne présume d'aucun prix. (3) Les fausses doctrines qui volent a
Dieu Sa gloire nous voleront la nétre : c'est pourquoi « Que personne ne vous ravisse votre prix »
(Colossiens 2:18). (4) Les péchés charnels disqualifient aussi. « Mais je traite durement mon corps et je le
tiens assujetti, de peur d'étre moi-méme disqualifié [pour la couronne] aprées avoir préché aux autres » (1
Corinthiens 9:27).

L'insécurité du chef des apotres lie pour toujours I'insécurité de la récompense sur I'Eglise de Dieu. « Ce n'est
pas que j'aie déja remporté le prix, ou que j'aie déja atteint la perfection ; mais je cours, pour ticher de le
saisir » (Philippiens 3:12) — c'est-a-dire que la saisie est indissolublement liée & la perfection.

36



Une obéissance inébranlable, cependant, et une marche étroite avec Dieu, peuvent produire « I'assurance de
'espérance », de méme que Paul dans ses derniéres heures savait par révélation qu'il avait gagné le Prix (2
Timothée 4:8). « Ainsi donc, fréres, puisque nous avons... l'assurance d'une libre entrée dans le sanctuaire par
le sang de Jésus... approchons-nous avec un ceeur sinceére, dans la plénitude de la FOI » (Hébreux 10:19, 22).
Notre vie éternelle, basée sur le sang couvrant de I'Expiation, est aussi stire que Dieu. Mais une vaste
perspective s'ouvre au-dela. « Nous désirons que chacun de vous montre le méme zéle pour conserver jusqu'a
la fin une pleine ESPERANCE, en sorte que vous ne vous relachiez point, et que vous imitiez ceux qui, par
la foi et la persévérance, héritent des promesses » (Hébreux 6:11-12). Je ne dois pas espérer que je suis
sauvé, mais le croire : au contraire, je ne dois pas croire que j'ai gagné le prix, mais espérer que je le
gagnerai. Car seule « la fin » peut révéler comment j'ai couru. Mais plus il y a de batailles gagnées, et plus il
y a de chemin parcouru, plus nous pouvons mirir vers la pleine assurance de l'espérance. « NOUS SOMMES
BIEN CAPABLES DE VAINCRE » (Nombres 13:30).

Tout culmine donc dans un effort supréme. « Je fais une chose » (Philippiens 3:13). Est-ce pour Paul
seulement ? « Nous tous donc qui sommes parfaits, ayons cette pensée » — car il est notre exemple inspiré
(Philippiens 3:15). « CHERCHEZ PREMIEREMENT le royaume de Dieu » (Matthieu 6:33) est la parole de
notre Seigneur aux disciples déja dans le royaume en mystére. Comment ?

(1) « Oubliant ce qui est en arriere » (Philippiens 3:13). La valeur incommensurable du prix peut étre
calculée par les immenses sacrifices nécessaires pour l'obtenir. « Le Royaume des Cieux n'a pas de droit
d'entrée, mais sa cotisation est — tout ce qu'un homme possede. » Son cofit est un monde crucifié. « Heureux
I'homme pour qui le monde, avec toutes ses loques d'honneur, est crucifié, et qui le tient pour ne valoir pas
plus qu'un voleur sur la potence. » Rien ne rend l'autre monde plus réel, ou plus béni, que le renoncement a
celui-ci.

(2) « Me portant vers ce qui est en avant » (Philippiens 3:13). C'est un coureur, comme le dit le professeur
Eadie, dans son agonie de lutte et d'espoir : chaque muscle est tendu, chaque veine saillante ; la poitrine se
souleve, et de grosses gouttes s'amassent sur le front ; le corps est penché en avant, comme si le coureur
touchait presque au but. « Empressons-nous donc d'entrer dans ce repos, afin que personne ne tombe en
donnant le méme exemple d'incrédulité » (Hébreux 4:11).

(3) « Je fais une chose » (Philippiens 3:13). Toute son ardeur missionnaire, toute sa soif des ames, tout son
labeur pour les églises, sont courbés devant cette passion dominante de son ame ; parce que les pistes de
course pour le prix, Dieu les a posées a travers ces canaux de service saint ; et le labeur d'aujourd'hui est la
mesure de la gloire de demain. « La Premiére Résurrection est une récompense pour I'obéissance rendue
apres 'acceptation du salut, et Paul ne connaissait pas le standard que Dieu avait fixé dans Son propre
dessein » (G. H. Pember). « Le Royaume des Cieux est forcé, et ce sont les VIOLENTS qui s'en emparent »
(Matthieu 11:12).

(4) C'est un appel « vers le haut », par conséquent c'est Dieu qui appelle. « Pour que vous marchiez d'une
maniére digne de Dieu, qui vous appelle a son royaume et a sa gloire » (1 Thessaloniciens 2:12).

La distinction de Paul entre le Testament et le Codicille corrobore son contraste entre le Don et le Prix. «
Héritiers de Dieu » — aucune condition, sauf la régénération : « et cohéritiers de Christ, si foutefois nous
souffrons » — « au cas ou nous souffrions comme Il I'a fait » (Olshausen) ; « pourvu que » nous souffrions
(Alford) — « avec lui, afin d'étre glorifiés avec lui » (Romains 8:17). (Si autem filii, et heredes: heredes
quidem Dei, coheredes autem Christi: si tamen compatimur, ut et conglorificemur : Vulgate).

Les deux héritages impliquent la vie éternelle : mais le Codicille, qui 1égue la cohéritage avec le Messie dans
Son Reégne Millénaire, et le légue a la méme condition que celle a laquelle notre Seigneur le regoit
(Philippiens 2:9 ; Hébreux 1:9 ; Esaie 53:12), antidate le Testament de mille ans : c'est « la récompense de
I'héritage » (Colossiens 3:24), un legs qui donne droit a une entrée abondante dans le Royaume Eternel (2

37



Pierre 1:11). Les deux héritages sont dans le Testament ; les deux héritages sont offerts a tous ; le Testament
et le Codicille dépendent tous deux pour leur validité de la mort du Testateur : mais sans 1'accomplissement
de sa condition, le Codicille est inopérant. « La souffrance avec Lui doit impliquer une douleur due a notre
union » (Moule) : « si nous persévérons [souffrons], nous régnerons aussi avec lui » (2 Timothée 2:12) ; le
Testament est le legs inconditionnel de la grace gratuite, le Codicille est une gloire conditionnée par I'identité
d'expérience avec Christ.

Dieu nous appelle de toutes les gloires terrestres vers le Trone : « afin que vous soyez JUGES DIGNES du
Royaume de Dieu, pour lequel vous souffrez » (2 Thessaloniciens 1:5). La Croix est & nous pour toujours :
quand nous aurons été approuvés, nous recevrons la Couronne (Jacques 1:12). Nous honorons Dieu en
proportion de ce que nous convoitons Ses récompenses incommensurables. L'apdtre ne fait pas que renoncer,
il oublie ; il ne fait pas qu'avancer, il presse le pas ; il ne fait pas que regarder, il se tend vers ; il ne fait pas
que cela, mais il ne fait gue cela. « NOUS TOUS DONC QUI SOMMES PARFAITS, AYONS CETTE
PENSEE. » (Philippiens 3:15).

« Oh, que la pensée, l'espoir de la félicité millénaire m'anime a une sainteté parfaite dans la crainte de Dieu,
afin que je puisse étre jugé digne d'échapper aux terribles jugements qui feront place a cet heureux état de
choses, et que je puisse avoir part a la premiére résurrection ! » (Fletcher de Madeley). Car « HEUREUX ET
SAINT est celui qui a part a la premiére résurrection : ILS VECURENT, ET REGNERENT AVEC CHRIST
MILLE ANS » (Apocalypse 20:4,6).

38



CHAPITRE 13 : LES DEUX JUSTIFICATIONS

Une fois de plus, le Saint-Esprit pose la double vérité a nouveau. Car Dieu a choisi un homme pour étre le
modele supréme de toute justification ; et le Saint-Esprit a spécialement sélectionné un apdtre pour exprimer
la justification par la foi. Car a Abraham, un paien idolatre repentant dont le visage €était tourné vers la Terre
Sainte, Dieu dit : « Celui qui sortira de tes propres entrailles sera ton héritier » (Genése 15:4) ; puis, le
conduisant dehors sous les étoiles innombrables, Dieu dit encore : « Ainsi sera ta postérité » (Genese 15:5).

Ensuite nous lisons : « Et il [Abraham] crut en I'ETERNEL » — c'est-a-dire, comme le dit Paul : « Abraham
crut a Dieu, et cela [sa foi] lui fut imputé a justice » (Romains 4:3). Abraham crut Dieu — ce fut tout : alors
que Dieu lui présentait Christ indistinctement, mais réellement, loin au fond des 4ges — la Semence unique
aussi bien que la semence plurielle (Galates 3:16) — il accepta la Parole de Dieu sans question ni doute ; et
Dieu par la I'accepta instantanément comme un homme juste. Aucune voix ne le ratifia depuis le Ciel ;
aucune vague d'émotion (pour autant que nous le sachions) ne balaya Abraham croyant : silencieusement,
mystérieusement, soudainement, Dieu régénéra, et Abraham, sur la foi nue, fut justifié.

Maintenant l'apotre pose la question critique : « Car nous disons que la foi fut imputée a Abraham a justice.
Comment donc lui fut-elle imputée ? Quand il était dans la circoncision, ou dans l'incirconcision ? »
(Romains 4:9-10). Abraham avait-il gagné sa justification ? Ou l'avait-il obtenue par des « sacrements » ? Ou
l'avait-il gagnée par une longue obé€issance et une vie sainte complétant la miséricorde de Dieu ? Ou était-ce
par la foi seule ? La réponse est si vitale qu'elle est formulée a la fois négativement et positivement — « Non
pas dans la circoncision, mais dans l'incirconcision... afin qu'il fiit le pere » — le progéniteur, le modele — «
de tous ceux qui croient » (Romains 4:10, 11).

La réponse du Saint-Esprit est ainsi parfaitement explicite. Abraham fut justifié avant d'avoir produit aucune
ceuvre que ce soit, ou de s'€tre soumis a aucun rituel ; par conséquent, il dut étre justifié par la foi ; avant
méme d'avoir ceuvré pour Dieu, il crut Dieu ; et jusqu'a ce qu'il criit, Abraham était un idolatre chaldéen, une
ame perdue. Voyez, par conséquent, le mod¢le parfait et 'exemple immuable de la maniére dont Dieu sauve :
« le pére de TOUS ceux qui croient » (Romains 4:11).

Mais il y a un envers au bouclier de la Foi. Abraham avait atteint la fin d'une vie radieusement sainte ; Dieu
avait exigé de lui son dernier grand renoncement, et il 1'avait cédé : maintenant, sur le patriarche agé, éprouvé
encore et encore, tombe une seconde grande justification. Au moment ou Isaac eut été (en intention) offert,
L'Ange de I'Eternel dit : « Parce que tu as fait cette chose » — c'est-a-dire, des ceuvres — « et que tu n'as pas
refusé ton fils, ton unique : je te bénirai » (Genese 22:16, 17). Ici, ce n'était pas une régénération silencieuse,
mystérieuse, interne : ¢'était le couronnement, une approbation ouverte et solennelle de Dieu en vue de la
récompense.

Paul est le paralléle du Nouveau Testament. « J'ai combattu le bon combat, j'ai achevé ma course, j'ai gardé
la foi » — toutes des ceuvres — « Désormais m'est réservée la couronne » — une révélation spéciale faite a
Paul, comme a Abraham, a la fin de sa vie — « de justice » — la couronne conséquence de la justice — «
que le Seigneur, le juste Juge » — accordant une seconde justification — « me donnera en ce jour-1a » (2
Timothée 4:7, 8). A partir de ce moment, Paul savait ce qu'il avait ignoré auparavant (1 Corinthiens 9:27 ;
Philippiens 3:11-14).

Ainsi le Saint-Esprit a choisi un second apdtre par lequel révéler la seconde justification avec une emphase
saisissante. « Abraham, notre pére, ne fut-il pas JUSTIFIE par les ceuvres, lorsqu'il offrit son fils Isaac sur
l'autel ? ...par les ceuvres la foi fut rendue parfaite... c'est par les ceuvres que 'homme est justifié, et non par
la foi seulement » (Jacques 2:21, 22, 24). Que la seconde justification d'Abraham fiit une justification devant
Dieu, et non devant les hommes, est clair, car Dieu seul — mis a part Isaac — était présent lorsqu'il fut ainsi

39



justifié¢ (Genese 22:16). James ne parle pas des ceuvres avant la foi, c'est-a-dire des ceuvres de la loi : car « la
foi agissait avec ses ceuvres, et par les ceuvres la foi fut rendue parfaite » (Jacques 2:22). La foi était déja la.

La justification de Jacques, par conséquent, n'est pas la justification pour la vie éternelle. L'Ecriture nie
vigoureusement que les ceuvres avant la foi puissent jamais justifier : « nulle chair ne sera justifiée par les
ceuvres de la loi » (Romains 3:20). Mais les ceuvres faites apres la foi, les ceuvres faites dans la foi, I'« ceuvre
de foi » (2 Thessaloniciens 1:11) justifient en effet pour la récompense. « Si l'ccuvre de quelqu'un [un
disciple] qu'il a batie dessus subsiste... il recevra une récompense. Si I'ccuvre de quelqu'un [un disciple] est
consumeée, il subira une perte, mais lui-méme sera sauvé » (1 Corinthiens 3:14, 15) — comme possédant déja
la justification pour la vie. « Car je ne me sens coupable de rien ; cependant je ne suis pas pour autant justifié
» — avec la seconde justification : méme une conscience vide d'offense chez un apotre régénéré ne peut
assurer cela : rien ne le peut [hormis une révélation spéciale] si ce n'est le Juge sur le Béma — « mais celui
qui me juge, c'est le Seigneur. C'est pourquoi ne jugez de rien avant le temps » (1 Corinthiens 4:4, 5). C'est
pourquoi 1'Esprit nous ordonne — « Parlez et agissez comme devant étre jugés par une loi de liberté »
(Jacques 2:12) — la loi, non de Moise, mais de Christ.

Dieu appela Abraham, et il crut ; Dieu éprouva Abraham, et il endura : les deux justifications étaient alors
complétes. Pour sa justification par la foi, Paul pointe vers le moment de sa régénération ; pour sa
justification par les ceuvres, Jacques pointe vers son acte final d'obéissance accomplie. Les deux
justifications sont exigées de chaque dame humaine. D'abord, la justification par le sang, ensuite la
justification par I'obéissance ; d'abord, la justification par la foi, ensuite la justification par les ceuvres ;
d'abord, la justification pour la vie, ensuite la justification pour la récompense ; d'abord, 1'évasion d'Israél
hors d'Egypte, ensuite I'évasion de Caleb et Josué hors du désert : I'une est un jugement sur une justice
transférée par I'obéissance d'un Autre ; l'autre est un jugement sur une justice active par notre propre
obéissance. Car heureux est « I'homme a qui Dieu impute la justice sans les ceuvres » (Romains 4:6).
Heureux aussi est « I'hnomme qui endure la tentation [l'épreuve] ; car apres avoir été éprouvé, il recevra LA
COURONNE DE VIE » (Jacques 1:12).

Ainsi, il y a aussi deux victoires. « Prenez courage ; j'ai vaincu le monde » (Jean 16:33). Le « monde » est
toute la masse de tentations, d'attraits au péché, d'habitudes impies, de vie non sainte, qui composent notre
environnement actuel : en résistant fermement, sans cesse et complétement a sa pression, le Seigneur Jésus a
vaincu. Le terme est trés expressif, un « vainqueur » ; il implique pression, résistance, bataille, victoire sur ce
qui appelle a étre abattu et soumis ; c'est un effort constant mené jusqu'a une issue victorieuse. Ne jamais
pécher, en dépit d'une tentation féroce et incessante, c'est étre un vainqueur absolu ; et Un seul a jamais ainsi
vaincu — Jésus le Christ.

Or cette conquéte de notre Seigneur est la victoire de tous Ses saints. « Mais graces soient rendues a Dieu,
qui nous donne la victoire par notre Seigneur Jésus-Christ » (1 Corinthiens 15:57) ; car « c'est ici la victoire
qui triomphe du monde, savoir notre foi » (1 Jean 5:4). Non pas « vaincra », mais « triomphe » [est
vainqueur] ; pourtant non pas « Christ », mais « nous » : car la foi me transfére la conquéte de Christ : j'ai
vaincu en Christ ; car Lui et moi sommes un. « Le conflit et la souffrance que nous avons maintenant ne sont
pas la vraie bataille, mais seulement la célébration de la victoire » (Luther). Dés le premier moment de la foi,
la victoire de chaque disciple est un fait assuré¢ : « tout ce qui est né de Dieu » — la masse entiére des
régénérés — « triomphe du monde : et c'est ici la victoire qui triomphe du monde, savoir notre foi » (1 Jean
5:4).

Mais il y a une seconde victoire. Sept fois notre Seigneur appelle chaque membre de Ses Eglises & devenir un
vainqueur (Apocalypse chapitres 2 et 3). « La raison pour laquelle tant de Chrétiens échouent », dit M.
Moody, « est juste celle-ci — ils sous-estiment la force de 1'ennemi. » Nous arrivons ainsi a la double vérité
de Dieu. Comparés au monde, tous les croyants sont des vainqueurs ; comparés les uns aux autres, certains

40



sont des vainqueurs, et certains ne le sont pas : car la premiére victoire est par la foi simple, tandis que la
seconde est par une obéissance inébranlable.

La seconde victoire, pas plus que la premiére, n'est un acte soudain, ou la victoire d'un moment, ou un élan
d'émotion sainte ; c¢'est une habitude confirmée de bonté — le souffle long, le biceps dur, le muscle de fer du
coureur inébranlable et sans défaillance ; ce n'est pas une bataille victorieuse, mais une campagne
victorieuse. « A celui qui vaincra, je donnerai de s'asseoir avec moi sur mon tréne, comme moi aussi j'ai
vaincu » — car les deux victoires sont identiques en nature bien que non en degré — « et me suis assis avec
mon Pére sur son trone » (Apocalypse 3:21). Le cri de Caleb devrait maintenant retentir a travers les Eglises
de Christ — « NOUS SOMMES BIEN CAPABLES DE VAINCRE » (Nombres 13:30).

41



CHAPITRE 14 : LE PRIX DE NOTRE VOCATION

Nous sommes maintenant en mesure de résumer nos conclusions concernant I'entrée dans le Royaume
Millénaire. Le Royaume — aussi bien que le rang en son sein — est-il le Prix pour lequel le Chrétien doit
courir, et qui peut étre confisqué, a moins qu'un standard de sainteté connu de Dieu seul ne soit atteint ? Il en
est ainsi...

1. Parce que notre Seigneur le déclare dans les Evangiles — le Saint-Esprit le répéte dans presque
chaque Epitre — c'est la base des promesses et des menaces aux Sept Eglises — et c'est prédit
comme une expérience réelle dans les prophéties de 1'Apocalypse.

a. Matthieu 7:21 ; Luc 20:35, etc.

b. Ephésiens 5:5, 6 ; Galates 5:19-21
c. Apocalypse 2 et 3

d. Apocalypse 11:18, 20:6

2. Parce que les Types de I'Ancien Testament, une mine en grande partie inexploitée, le corroborent de
maniere frappante, confirmant ainsi notre compréhension des passages littéraux du Nouveau
Testament, et tissant le tout en une mosaique exquise de révélation.

a. 1 Corinthiens 9:24-10:12
b. Exode 12:15

c. Luc 17:32

d. Hébreux 4:11

3. Parce que I'Age & Venir — distinct de I'Etat Eternel, qui est basé sur la grace seule (Apocalypse
20:15) — est révélé comme un dernier jour de mille ans, un éon judiciaire plein et parfait, dans
lequel toute semence semée dans cet Age moissonne sa récolte exactement correspondante, et auquel
sont confinées toutes les conséquences adverses des ceuvres faites apres la foi.

a. Romains 2:5-11
b. 1 Pierre 4:17

c. 1 Jean 4:17

d. Galates 6:7-9

4. Parce qu'il sauvegarde les mérites infinis de la justice imputée de notre Seigneur et de son sacrifice
divin en établissant la position sans tache et éternelle de chaque croyant en Lui, tout en sauvegardant
la responsabilité humaine et la justice divine en rendant chaque croyant comptable de sa marche sous
peine d'une possible confiscation de la gloire a venir.

a. Hébreux 10:14
b. Romains 8:33

c. Philippiens 2:12
d. Apocalypse 3:11

Le plateau unique de la grace et de la gloire ultime auquel notre Seigneur a pour toujours exalté Son
Eglise, loin de la rendre immunisée contre la responsabilité, 'approfondit. « Le serviteur qui, ayant

42



connu la volonté de son maitre, n'a rien préparé et n'a pas agi selon sa volonté, sera battu d'un grand
nombre de coups. Mais celui qui, ne I'ayant pas connue, a fait des choses dignes de chatiment, sera
battu de peu de coups. On demandera beaucoup a qui 1'on a beaucoup donné, et on exigera davantage
de celui a qui 1'on a beaucoup confié » (Luc 12:47-48). « Ceux qui croient que, de la position
évangélique, on ne peut pas proprement parler d'une quelconque punition au sens judiciaire, mais
seulement de chatiments affectueux pour 'amendement moral des égarés, peuvent difficilement
mesurer avec justesse le sérieux redoutable de déclarations telles que celles-ci » (Lange).

. Parce que — puisque les agissements de Dieu avec Son peuple doivent toujours reposer sur le
caractére de Dieu, et que le caractére de Dieu n'est pas seulement miséricorde, mais aussi justice — il
est inconcevable que la vie d'un disciple, si elle est sans sainteté, n'ait pas d'effet plus profond sur sa
destinée qu'une simple gradation dans la gloire.

a. Hébreux 10:30-31
b. Apocalypse 22:12
c. 1 Corinthiens 3:15
d. Luc 20:35

Ce n'est pas seulement le péché grossier, ou un service profondément défectueux, qui exclut : il est
de la plus haute importance d'apprendre que ce que je suis, tout autant que ce que je fais, doit décider
de l'issue. Les tempéraments durs (Matthieu 5:3), les esprits hautains (Matthieu 5:5), les dispositions
non clémentes (Matthieu 6:14), les coeurs orgueilleux de leur richesse (Marc 10:24), les caractéres
non adoucis (Matthieu 20:22) sont non seulement inaptes a la co-royauté avec le Seigneur, mais
réduiraient rapidement le Royaume au chaos auquel ils ont réduit I'Eglise. « Si vous ne vous
convertissez [ne changez], ET NE DEVENEZ COMME LES PETITS ENFANTS » — confiants,
purs, humbles, aimants — « vous n'entrerez pas dans le Royaume des cieux » (Matthieu 18:3). « Car
le Royaume des cieux est pour CEUX QUI LEUR RESSEMBLENT » (Matthieu 19:14). De plus, la
vérité rejetée devient trés sévere. « Quiconque ne recevra pas le royaume de Dieu comme un petit
enfant n'y entrera point » (Marc 10:15).

. Parce que, si nous reconnaissons un quelconque jugement des ceuvres du croyant, et cela devant un
tribunal qui est un siége de jugement et non un siege de miséricorde, nous sommes par la contraints
de reconnaitre, en outre, que l'investigation doit étre strictement judiciaire, et qu'elle sera par
conséquent aussi exactement graduée dans le blame qu'elle 1'est dans la louange.

a. 2 Corinthiens 5:10
b. Romains 14:10-12
c. Colossiens 3:24-25
d. 2 Timothée 2:5

Le chatiment présent — méme corporel, comme Miriam frappée de Iépre par la propre main de Dieu
(Nombres 12:10), ou les membres de 'Eglise affligés et retranchés pour le péché (1 Corinthiens
11:30) — tous le reconnaissent ; mais la plupart supposent que tout chatiment est strictement confiné
a cette vie. Le Tribunal est par 1a dépouillé de toute fonction judiciaire, et rendu totalement irréel.
L'Ecriture, au contraire, affirme que le jugement qui tombe maintenant (1 Timothée 5:24) est
exceptionnel ; et mis a part le chatiment présent de tous les fils (Hébreux 12:8), c'est I'Age a Venir
qui est suprémement judiciaire. La mort n'opére aucune magie sur le caractere. Est-il besoin de
souligner combien est grave la logique ultime d'un déni du Tribunal ?

43



« Les raisons pour lesquelles le chatiment doit finir avec cette vie seront trés difficiles a trouver, trés
difficiles a établir. Ceux donc qui voudront étre débarrassés de cette doctrine a tout prix ne sentiront
guére aucune position sire, si ce n'est celle qui affirme (1) qu'il n'y a aucun précepte donné aux élus
de Dieu ; et par conséquence, (2) qu'ils ne péchent jamais, ni ne regoivent jamais de chatiment. Je
n'attaquerai pas ici cette terrible position d'incrédulité » (Govett). Si le rétrograde, méme le pire, est
instantanément et miraculeusement purifié et rendu parfait a la mort, et par I'acte de la mort, il n'y
aurait ni besoin du processus prolongé de sanctification a travers une vie de souffrance, ni justice
pour ces innombrables souffrants qui ont atteint la sainteté a travers 1'agonie.

. Parce qu'il justifie la sainteté et la justice de Dieu de l'accusation de transiger avec les péchés de Son
peuple, et fait reposer la gloire la plus ¢élevée donnée par Dieu uniquement sur la justice active du
disciple coopérant, constamment et sans cesse, avec la justice imputée de son Seigneur —
'obéissance étant la seule preuve d'amour.

a. 1 Corinthiens 3:17

b. 1 Thessaloniciens 4:6
c¢. Matthieu 5:20

d. Apocalypse 20:6

. Parce qu'il est la réconciliation supréme entre Paul et Jacques — c'est-a-dire, entre la justification par
la foi pour la Vie Eternelle et la justification par les ceuvres pour la Récompense Millénaire ; car dans
un Royaume Eternel, qui est accordé comme un don, une entrée abondante ne peut étre qu'une entrée
antérieure, et elle est batie sur un fondement septuple d'ccuvres (2 Pierre 1:5-11).

a. Avant les ceuvres — Romains 4:10 ; Genése 15:6
b. Aprés les ceuvres — Jacques 2:21 ; Genese 22:16

. Parce qu'il est peut-étre une approximation aussi proche que possible d'une solution a la controverse
perpétuelle entre le Calviniste et I'Arminien : car il établit tous les passages de glorieuse certitude,
tout en laissant une ample portée aux avertissements les plus solennels : il prend les deux ensembles
d'Ecritures tels qu'il les trouve.

a. Jean 10:27-28

b. Romains 6:23 ; 11:29
c. Jean 15:6

d. Hébreux 10:26

e. Matthieu 5:22

Les groupes Arminiens — la Haute Eglise, les Wesleyens, et I'Armée du Salut — affirment qu'un
croyant peut subir la destruction éternelle ; les groupes Calvinistes — la Basse Eglise, les Non-
conformistes puritains, et les Fréres — nient tout jugement adverse sur un croyant au-dela de la perte
négative : la compréhension de 1'Ecriture maintenue ici affirme qu'un croyant peut souffrir n'importe
quoi hormis la destruction éternelle, mais seulement a l'intérieur de 1'époque Millénaire. C'est au
moins un juste milieu entre deux extrémes tranchés. Trop longtemps les dirigeants des Eglises ont
escamoté les paroles menacgantes que Dieu dirige contre le serviteur méchant et paresseux, et la
responsabilité ultime doit donc étre la leur quant a la lente et douloureuse réticence avec laquelle les
ames loyales a toute la Parole de Dieu sont maintenant contraintes de réajuster leur perspective. Mais

44



tout enseignement qui approfondit la sainteté et I'humilité, et nous transforme en une image plus
proche du Seigneur, peut difficilement venir de la Fosse ; encore et encore je 'ai vu transfigurer des
vies ; et une large mesure de toute grace ou bénédiction qui est entrée dans ma propre vie ces trente
derniéres années, je la dois a ces vérités séveres qui sont si férocement contestées.

10.Parce qu'il donne l'interprétation naturelle et non forcée aux faits de la vie de I'Eglise, tout comme il
le fait aux déclarations simples de la Sainte Ecriture, et révéle combien I'un cadre exactement avec
l'autre, tant dans le caractére présent que dans la juste rétribution ; et que ce soit comme enlévement
sélectif, ou résurrection exclusive, ou confiscation de couronnes, ou échec a obtenir le prix, ou
conflagration des ceuvres, ou cohéritage limité, ou méme conséquences pénales — l'argument est
cumulatif, et écrasant dans son accumulation.

a. 2 Corinthiens 12:20-21
b. Jacques 2:5

c. Matthieu 18:18

d. Romains 8:12-13

11.Parce que de larges sections de 1'Eglise de Dieu sont purifiées, et ne peuvent étre purifiées, qu'en
voyant les conséquences drastiques d'une vie charnelle ; et parce que, faute d'une déclaration franche
et sans peur de ces conséquences, des multitudes de disciples sont maintenant enveloppées dans un
profond sommeil.

a. 1 Corinthiens 5:5, 11 ; 6:9
b. Matthieu 24:48-51

c. Luc 12:47-48

d. Apocalypse 3:16, 21

11 est stupéfiant que des disciples nient les effets pénaux au Tribunal (Matthieu 25:30) que le Saint-
Esprit opére sous nos yeux. Des missionnaires ont écrit au sujet du Réveil Chinois (1910) : « Des
confessions ont été faites par des Chrétiens de tous rangs — pasteurs, anciens, diacres, évangélistes,
femmes bibliques, membres d'église — de péchés qui incluaient toutes les formes mentionnées dans
les Epitres Pauliniennes — idolatrie, adultére, jeux d'argent, vol, fraude, haine, divisions ; des péchés
couvrant chacun des Dix Commandements, I'un des plus fréquents étant la violation du Septiéme.
Une raison qu'ils donnaient pour la confession était de peur que, s'ils ne confessaient pas maintenant
sur terre, ils ne soient forcés de confesser plus tard dans le ciel. Je les ai vus se frapper la téte avec
leurs mains. Je les ai vus frapper leur téte contre le sol. Je les ai vus frapper leur téte sur les bancs
devant eux DANS UNE GRANDE AGONIE PHYSIQUE. Il semblait par moments que nous
assistions a une partie de la grande scéne du jugement. » Le Saint-Esprit peut agir ainsi méme au
Jour de la Grace. « Je frémis a la pensée d'une punition positive : néanmoins, que dit 'Ecriture ? »
(R. Govett). « C'EST AINSI QUE MON PERE CELESTE VOUS TRAITERA AUSSI, SI VOUS NE
PARDONNEZ PAS DE TOUT VOTRE CEUR, CHACUN A SON FRERE, SES OFFENSES. »
(Matthieu 18:35).

12.Parce qu'il purifie chaque motif par la vision redoutable du Tribunal de Christ, et fournit une
incitation qui ne le céde qu'a I'amour dans sa puissance motrice pour détacher le disciple du monde et
le remplir d'une passion pour le Royaume de Dieu ; et parce que c'est la possibilité en or pour chaque
enfant de Dieu de partager le Trone du Messie.

45



a. 1 Pierre 1:17

b. Apocalypse 2:21-23
c. Philippiens 3:11-14
d. Apocalypse 2:26-27

46



CHAPITRE 15 : LA GRANDE EVASION

Une derniére application du principe, et la plus immédiate et urgente, demeure encore — c'est le péril du
manque de vigilance a I'approche imminente des derniers jugements. « Toutes ces choses qui arriveront »
(Luc 21:36) : quelles choses ? Des tremblements de terre, des famines, des pestes et des phénoménes
terribles — de grands signes venant du ciel (Luc 21:11) ; des signes dans le soleil, la lune et les étoiles (Luc
21:25) ; les puissances des cieux ébranlées (Luc 21:26) ; car ce seront des jours de vengeance (Luc 21:22) ;
de persécution (Luc 21:17) ; d'angoisse des nations, les hommes rendant 1'ame de terreur (Luc 21:25). « Car
alors, la détresse sera si grande qu'il n'y en a point eu de pareille depuis le commencement du monde jusqu'a
présent, et qu'il n'y en aura jamais » (Matthieu 24:21). Aucun péril aussi effroyable n'a jamais exigé une
évasion aussi grande.

L'évasion est possible, « pour échapper a toutes ces choses » (Luc 21:36). Or, puisque la détresse est
universelle, ce ne peut étre qu'une évasion dans les cieux ; « Car il [ce jour] viendra comme un filet sur tous
ceux qui habitent sur la face de toute la terre » (Luc 21:35). Aucun point d'appui de sécurité n'existera dans
tout le monde habité. C'est une évasion vers « le Fils de 'homme venant sur une nuée avec puissance et une
grande gloire » (Luc 21:27), car « Il abaissa les cieux, et descendit... Il étendit sa main d'en haut, il me saisit
» (Psaume 18:9, 16).

Par conséquent, ceci ne peut pas étre la délivrance du résidu juif élu, car :

1. L'évasion du Juif se fait dans le désert, jamais dans les cieux (Apocalypse 12:6). L'évasion terrestre
était typifiée par Noé passant a travers le Déluge, 1'évasion céleste par Enoch qui y échappa
totalement ; et ceci est une évasion qui place « devant le Fils de I'Homme » (Luc 21:36).

2. L'évasion juive est active : cette évasion est passive. Le Juif fidele doit « fuir dans les montagnes »
(Matthieu 24:16). Le disciple fidéle ici doit prier pour étre retiré — « et pour paraitre debout [« par
les anges », Alford] devant le Fils de I'Homme » (Luc 21:36).

3. L'évasion juive repose sur des fondements purement physiques — s'il tourne instantanément son
visage vers les montagnes, quelle que soit sa condition morale exacte, il échappe : cette délivrance-ci
dépend de maniére critique de 'acceptabilité morale — « jugés dignes d'échapper » (Luc 21:36).

D'autres Ecritures sont concluantes sur le fait que cette évasion est chrétienne.

1. A l'officier en chef d'une église chrétienne est faite la promesse de notre Seigneur — « Parce que tu
as gardé la parole de ma patience, je te garderai aussi de I'heure de la tentation qui va venir sur le
monde entier » (Apocalypse 3:10).

2. A l'officier en chef d'une église chrétienne est aussi adressé I'avertissement de notre Seigneur — « Si
donc tu ne veilles pas, je viendrai sur toi comme un voleur, et tu ne sauras pas a quelle heure je
viendrai sur toi » (Apocalypse 3:3). Ainsi, si, sur la base de 1 Thessaloniciens 5:4, on disait que la
Parousie ne peut pas surprendre un croyant comme un voleur, cette parole de notre Seigneur réfute
immédiatement cette déduction, car la menace d'une descente semblable a celle d'un voleur,
accompagnée d'une ignorance totale de l'arrivée, est adressée a un pasteur chrétien. Ce fait prouve de
maniére décisive que les disciples Thessaloniciens (1 Thessaloniciens 4:15) représentent, non pas
I'Eglise entiére, mais les vigilants seulement ; de méme que la promesse d'évasion est adressée a
'Ange de Philadelphie et seulement indirectement a tous ceux qui, a Philadelphie, avaient aussi «
gardé¢ la parole de Ma patience » (Apocalypse 3:10). Pour les disciples Thessaloniciens, il n'y aura
pas de soudaineté semblable a celle d'un voleur : par conséquent, les Thessaloniciens représentent les
ames jamais surprises (1 Thessaloniciens 5:4) parce que jamais imprétes.

47



3. Le Type le confirme de maniére exquise. Le Champ est le monde ; le BIé est I'église ; les
Moissonneurs sont les anges (Matthieu 13:39) — les Moissonneurs recueillent tout d'abord les
Prémices, puis engrangent la Moisson, et enfin glanent les Coins du Champ qui avaient été
délibérément laissés non moissonnés (Lévitique 23:10-22). Ainsi des prémices sont trouvées dans les
Lieux Célestes avant la moisson (Apocalypse 14:4) : et apres la moisson (Apocalypse 16:15),
l'avertissement a la vigilance retentit encore (Apocalypse 16:15). « Seuls ceux qui attendent et
guettent avec dévotion le retour du Sauveur seront pris au début » (Seiss).

La crise morale de 1'évasion réside dans la condition : « Veillez donc et priez en tout temps, afin que vous
soyez jugés dignes d'échapper » (Luc 21:36). Ces paroles Divines, si elles ont un sens quelconque, doivent
signifier que sans la dignité, 'évasion est impossible : et sans la veille de pricre, la dignité est impossible : «
veillez » et « priez en tout temps ». « Aucun commandement n'est plus fréquent, aucun n'est inculqué plus
solennellement » (Dean Alford) : car I'évasion n'est pas un privilége attaché a la foi, mais une récompense
attachée a un standard de sainteté connu de Dieu seul. « Alors, de deux hommes qui seront dans un champ,
l'un sera pris et l'autre laissé ; de deux femmes qui moudront a la meule, I'une sera prise et l'autre laissée.
Veillez donc, puisque vous ne savez pas quel jour votre Seigneur viendra » (Matthieu 24:40). « Notre
Seigneur suppose que certains membres de Son Eglise bien-aimée continueront d'étre pris en charge comme
Ses brebis sur la terre, jusqu'a ce qu'll détruise "ce méchant" par le souffle de Sa bouche » (Tregelles).

« Veillez » est I'un des grands mots englobants de la Bible. Veillez sur vous-mémes ; veillez sur les avancées
de la crise mondiale ; veillez pour le Roi ; veillez pour les intéréts les plus élevés de Christ ; veillez pour les
opportunités fugitives ; veillez pour les ames mourantes ; veillez sur Satan ; veillez sur Dieu. La vigilance est
une alerte aigu€ exercant chaque faculté pour Dieu. Mais elle doit étre accompagnée d'une pricre spécifique
— « Veillez donc, et PRIEZ en tout temps, afin que vous soyez jugés dignes d'échapper » (Luc 21:36). La
vigilance invoque toutes nos puissances pour Dieu — la priére invoque toutes les puissances de Dieu pour
nous : mais plus que cela, la vigilance dévoue nos ceuvres & Dieu — la priere dévoue nous-mémes.

Au sujet des croyants charnels, Hudson Taylor, dont nul n'a accompli une ceuvre plus vaste pour Christ au
dix-neuvieme siécle, et dont peu (j'imagine) ont marché plus pres de Dieu, dit : « Ils ont oublié
l'avertissement de notre Seigneur dans Luc 21:34-36, et de ce fait ne sont pas jugés dignes d'échapper : ils
n'ont pas "regardé toutes choses comme une perte", et de ce fait ne parviennent pas a cette résurrection que
Paul sentait qu'il pouvait manquer. Nous souhaitons consigner notre conviction solennelle que ce ne sont pas
tous ceux qui sont Chrétiens qui parviendront a cette résurrection, ou qui rencontreront ainsi le Seigneur dans
les airs. » Combien il est plus siir de s'efforcer que de présumer !

Ainsi le cri d'urgence devrait maintenant retentir & travers toute 'Eglise de Dieu. Pourquoi ? Parce que...

1. « Sima foi est fausse, je suis tenu de la changer : si ma foi est juste, je suis tenu de la propager » (Dr
Whately). Retenir I'avertissement, c'est voler a 1'église la vérité méme qui doit la délivrer du péril.

2. On ne peut imaginer de levier plus puissant pour renverser notre paresse naturelle. Les faits sont plus
émouvants que toute une bibliothéque d'exhortations. Car le jugement a venir des croyants est une
révélation visant spécifiquement la chair chez le croyant, et ne peut par conséquent jamais étre
populaire : I'amertume méme avec laquelle elle est assaillie est une preuve extraordinairement subtile
et convaincante de sa vérité. Caleb et Josué rendirent t¢émoignage du Royaume qui approchait, et de
la nécessité de 'obéissance aussi bien que de la foi pour y entrer, au péril de leur vie (Nombres
14:10) ; et le Seigneur prédit que le serviteur qui se disqualifie pour la récompense est aussi le
serviteur dont l'intolérance déclenche la persécution (Matthieu 24:49). Il n'est guere étonnant que
ceux qui minimisent la responsabilité échouent eux-mémes a l'atteindre.

3. Le péril, bien que imminent, n'est pas encore tombé¢. « Les Laodicéens tiedes peuvent étre réveillés
avant qu'il ne soit trop tard : Christ se tient a la porte » (G. H. Pember). L'accomplissement de ses

48



conditions implique une certitude en or d'atteindre le Royaume. « Des temps périlleux sont sur nous :
puisse étre mien le fait de veiller et de prier toujours afin que je sois jugé digne d'échapper a toutes
ces choses qui vont arriver, et de me tenir debout devant le Fils de I'Homme ! » (John Wilkinson).

« CE QUE JE VOUS DIS, JE LE DIS A TOUS : VEILLEZ » (Marc 13:37).

49



CHAPITRE 16 : LE JUGEMENT ETERNEL

Le Jour de la Justice se clot par le jugement final. Le Royaume est terminé (1 Corinthiens 15:24) : les
anciens cieux et 'ancienne terre se sont enfuis : dans tout I'univers de Dieu, aucun objet ne reste, sauf un
grand Trone blanc étincelant, devant lequel se tiennent les morts, petits et grands. « Et des livres furent
ouverts ; et un autre livre fut ouvert, qui est le livre de vie ; et les morts furent jugés » (Apocalypse 20:12).

Des livres d'ceuvres — un seul livre de noms : des livres d'ceuvres, afin que toute condamnation puisse étre
exactement ajustée a la culpabilité ; un livre de noms, car les sauvés n'ont rien dans le livre de Vie, sinon un
nom. Les ceuvres, qu'elles soient d'avant ou d'apres la foi, disparaissent ; c'est le Livre de ' Agneau, et les
noms, inscrits dés avant la fondation du monde, comme lavés par le sang au Calvaire, sont placés 1a par la
Grace souveraine et ¢lective ; et ainsi les mérites sur lesquels nous nous tenons pour I'éternité sont
uniquement les mérites de Christ. Par conséquent, tous les croyants des dispensations Patriarcale, Légale et
Chrétienne régnent dans le Royaume Eternel. « Et quiconque ne fut pas trouvé écrit dans le livre de vie fut
jeté dans 1'étang de feu » (Apocalypse 20:15).

Le Calvaire est la mesure de I'amour de Dieu pour le monde ; I'Enfer est la mesure de Son amour pour
Christ : car Dieu a tant aimé le monde qu'll a livré Son Fils au Calvaire ; et Il aime tant Son Fils que
quiconque Le rejette doit étre livré a I'enfer. Tout chatiment réformateur cesse maintenant : la punition ne
purge plus, et devient punitive pour toujours.

Mais les sauvés sont sauvés d'un salut stupéfiant. « Et il n'y aura plus de malédiction » — impeccabilité
éternelle : « mais le trone de Dieu et de I'Agneau sera en elle » — communion éternelle : « et ses serviteurs le
serviront » — service éternel : « Et ils verront Sa face » — joie éternelle : « et Son nom sera sur leurs fronts
» — sécurité éternelle : « et il n'y aura plus de nuit ; et ils n'auront besoin ni de lampe ni de la lumiére du
soleil » — énergie éternelle : « car le Seigneur Dieu les éclairera » — connaissance éternelle : « ET ILS » —
tous les ressuscités, de toutes les dispensations — « REGNERONT AUX SIECLES DES SIECLES » —
gloire éternelle (Apocalypse 22:3-5).

Néanmoins, « ces récompenses, ou couronnes, conférées aux vainqueurs par le Seigneur Jésus a Son
apparition ne vieilliront ni ne se flétriront jamais ; car le Royaume ne prend fin que dans le sens ou il ne reste
plus d'ennemis a soumettre, et plus rien du désordre nécessitant intervention et guérison. » (W. Lincoln)

50



. NOTE SUR LE PURGATOIRE

1 est évident que la vérité du jugement du croyant, si abondamment énoncée dans les Ecritures, est d'une
immense importance pratique, et qu'une fois qu'elle saisit une ame, sa puissance motrice est tout simplement
incalculable. Car, contrairement a ce que l'on suppose parfois, elle renforce grandement notre assurance de la
vie éternelle ; parce qu'en démélant les innombrables promesses de récompense conditionnelles de
l'assurance simple de la vie éternelle accordée sur la foi nue, elle isole le don inconditionnel dans une lumiére
rayonnante, tout en retirant vers la sphére de la récompense de nombreux passages menagants, exprimant une
difficulté et un doute extrémes, qui ont toujours été les forteresses de Rome.

En rassurant sur la sécurité éternelle, tout en avertissant du péril Millénaire, elle libére I'ame pour une fléche
filant droit vers ce que Dieu a de plus haut et de meilleur. De plus, de toutes les vérités de I'Ecriture, aucune
n'est plus nécessaire a I'Eglise de Christ. Augustin, un serviteur aussi remarquable que Dieu en ait jamais eu,
dit qu'aucun motif plus constant ou puissant n'a actionné sa vie de disciple que la connaissance qu'il devrait
rendre des comptes ; et aucun Chrétien n'oserait plonger dans la mondanité et le péché qui sévissent
maintenant parmi des multitudes de vrais croyants, si la vérité que notre Seigneur exprime a Thyatire avait
été une fois gravée au fer rouge dans I'iame — « Et toutes les Eglises connaitront que je suis celui qui sonde
les reins et les cceurs : et je rendrai a chacun de vous selon vos ceuvres » (Apocalypse 2:23).

Et enfin, elle fait peser sur le cceur racheté, avec une puissance saisissante, le plein impact des faits. Si un
enlévement corporel littéral hors des horreurs a venir, si un jaillissement littéral hors des tombes avec les
pulsations de la vie immortelle, si des trones littéraux, et une autorité littérale sur les nations, marchant avec
Christ en vétements blancs — si toutes ces choses dépendent de la sainteté et de la souffrance, toutes les
autres ambitions deviennent comme de la poussiére, et le martyre lui-méme n'est pas un prix excessif.

Mais le moindre de ses avantages n'est pas la lumiére qu'elle jette sur I'erreur romaine, et comment cette
erreur a surgi ; et, par-dessus tout, sur la doctrine romaine du purgatoire. Car (observons-le d'abord) c'est une
particularité supréme de I'amour de notre Seigneur pour les Siens qu'il ne peut jamais s'arréter avant la
perfection de la personne aimée. « Moi, je reprends et je chatie tous ceux que j'aime » (Apocalypse 3:19). «
Mais Lui [nous chatie] pour notre profit, afin que nous participions a sa sainteté » (Hébreux 12:10). Sa
sainteté est la perfection ; de sorte que notre discipline, aussi drastique ou prolongée soit-elle, n'est jamais
une preuve de Son inimiti¢, mais de Son amour ; et n'est jamais un signe — ni maintenant, ni au Tribunal —
de la destruction ultime d'un disciple, mais de sa perfection ultime. La ou d'autres montrent leur amour par
l'indulgence, Christ montre le Sien par le chatiment. « Tout sarment qui porte du fruit, il le PURIFIE
[I'émonde] » (Jean 15:2). Ainsi, si le jugement des croyants, et 'Ecriture I'appelle ainsi (1 Corinthiens 11:32),
est en pleine opération (comme tous l'admettent) au jour de la grace lui-méme, il est évident qu'un tel
jugement, méme jusqu'a l'infliction de la mort ici-bas (1 Corinthiens 11:30) ou dans l'au-dela (Luc 12:46), ne
peut étre une contravention aux principes de la grace : notre chatiment est notre grande route vers la
perfection.

Or notre Seigneur, en insistant sur le pardon parmi les serviteurs de Dieu, a dépeint ce qui peut arriver apres
cette vie avec une force si effroyable, en des termes si irrésistiblement clairs et convaincants, et pourtant en
des mots si peu acceptés ou enseignés, qu'il se pourrait bien — comme 1'a dit Sir Robertson Nicoll — que «
I'Eglise Chrétienne n'ait jamais honnétement affronté ces paroles ». Car la nature régénérée du Serviteur
Impitoyable (Matthieu 18:24) est révélée de manicre décisive : le serviteur qui ne pardonne pas est lui-méme
un homme pardonné. Le Roi dit : « Je t'avais remis toute cette dette, parce que tu m'en avais supplié »
(Matthieu 18:32). Un incroyant a-t-il jamais cherché et obtenu le pardon, tout en restant incroyant et non
régénéré ? Aucun péché n'a jamais ¢été pardonné, ni ne le sera jamais, sauf par le sang de la Croix : un tel
pardon est-il jamais non accompagné du salut ?

51



Ce Serviteur, dit M. Kelly, « représente le Juif » ; « c'est la haine du Juif envers le Gentil » : ou, comme le dit
le Dr Bullinger, la dette de dix mille talents est la Crucifixion. Mais le Juif ne s'est jamais repenti, n'a jamais
confessé, n'a jamais cherché le pardon, ne 1'a jamais obtenu, et depuis dix-huit siécles une justice sans
mélange repose sur Israél. Cet homme a confessé son péché — « toute cette dette » : il a demandé le pardon
— « tu m'en as supplié » : il a obtenu le pardon — « je t'ai remis » : il a été élevé a la responsabilité et a la
confiance — « ton compagnon de service ». De plus, le Roi base son blame entiérement sur le fait que
l'offenseur est un homme pardonné : « Ne devais-tu pas aussi avoir pitié de ton compagnon, comme j'ai eu
pitié de toi ? » (Matthieu 18:33).

Méme s'il était un Juif régénéré, d'un résidu appartenant en partie au jour de notre Seigneur et en partie a la
Grande Tribulation, la vérité est affectée, non dans son principe, mais seulement dans son application : CAR
IL EST UN HOMME SAUVE (PARCE QUE PARDONNE) : par conséquent, notre Seigneur peut agir ainsi
envers les sauvés. Un jugement si douloureux sur un homme régénéré serait donc un fait a venir : toutes les
objections, par conséquent, contre le principe derriére le fait doivent tomber a terre. Mais le contexte ne porte
aucune déclaration qu'il est un Juif, sauvé ou non sauvé. C'est la résurrection d'une vieille supposition (que
l'on croyait obsoléte) selon laquelle toutes les malédictions sont pour le Juif, et toutes les bénédictions sont
pour I'Eglise. Une telle pensée suppose que plus de priviléges signifient moins de responsabilités ; elle
suppose que les disciples juifs avec beaucoup moins de lumiere, s'ils péchent, encourront une punition bien
plus sévére : alors que l'exact inverse est toujours le cri d'avertissement de Paul — Combien plus, combien
plus ! (Hébreux 12:25 ; Romains 11:24). De plus, notre Seigneur identifie le Serviteur avec le Royaume des
cieux (verset 23), qui a été 6té au Juif (Matthieu 21:43) et donné a la Nation Sainte, 1'Eglise (1 Pierre 2:9).

Mais un autre fait est également décisif. Notre Seigneur répond a une question — « Combien de fois mon
frére péchera-t-il contre moi, et je lui pardonnerai ? Jusqu'a sept fois ? Jésus lui dit : Je ne te dis pas jusqu'a
sept fois, mais jusqu'a septante fois sept fois. C'est pourquoi, le royaume des cieux est semblable a un roi qui
voulut faire rendre compte a ses serviteurs » (Matthieu 18:21-23). La parabole est une amplification de la
réponse : c'est une révélation de ce qui arrivera a Pierre s'il ne pardonne pas : c'est une scéne du Tribunal de
Christ.

Notre Seigneur vient de traiter des querelles d'église : « si ton frére a péché contre toi » (Matthieu 18:15) —
il s'agit d'offenses entre fréres, ou méme apotres — « S'il refuse d'écouter I'église, qu'il soit pour toi comme
un paien et un publicain » (Matthieu 18:17). Si le serviteur est un incroyant, la parabole est totalement
étrangére a la question de Pierre. Pierre demande a Jésus de définir les limites du pardon dans les disputes
d'église qu'll vient de nommer : ce ne pourrait étre une réponse a Pierre pour notre Seigneur de révéler les
conséquences d'un esprit impitoyable chez un incroyant. Qui est un « frére » ? « Car quiconque fait la
volonté de Dieu, celui-la est mon frére » (Marc 3:35).

11 est trés remarquable que, tout comme notre Seigneur est le prédicateur le plus insistant de I'Enfer, de méme
aucun avertissement au croyant n'est aussi grave que les Siens ; et Son application de Sa propre parabole est
terriblement décisive. « Et son maitre, irrité, le livra aux bourreaux, jusqu'a ce qu'il elit payé tout ce qu'il
devait. C'EST AINSI QUE MON PERE CELESTE VOUS TRAITERA AUSSI, SI VOUS NE
PARDONNEZ PAS DE TOUT VOTRE CEUR, CHACUN A SON FRERE, SES OFFENSES » (Matthieu
18:34-35). « Car le jugement est sans miséricorde pour celui qui n'a pas fait miséricorde » (Jacques 2:13).

Ce passage n'est pas isolé. Il y en a d'autres d'une force tout aussi terrible.

1. « Si quelqu'un ne demeure pas en moi, il est jeté dehors comme le sarment, et il séche ; puis on
ramasse les sarments, on les jette au feu, et ils briilent » (Jean 15:6).

2. « Mais quiconque dira : Fou ! sera passible du FEU DE LA GEHENNE » (Matthieu 5:22).

52



3. « Car si nous péchons volontairement apres avoir regu la connaissance de la vérité, il ne reste plus de
sacrifice pour les péchés, mais une attente terrible du jugement et 1'ardeur d'un feu qui dévorera les
adversaires » (Hébreux 10:25-26).

Aucun sarment, séchant aprés une verdure vitale, et incrusté dans la Vigne, ne peut représenter une
profession vide : le « frére » qui accuse avec colére un autre « frére » d'étre fou [rebelle a Dieu] risque le feu
de l'enfer parce que son accusation est fausse ; c'est-a-dire que les deux sont enfants de Dieu, et par
conséquent I'ancien principe de Dieu (Deutéronome 19:16-19) retombe sur lui — a savoir que le faux témoin
encourt la pénalité qu'il cherchait a infliger : I'Apdtre ne pourrait non plus étre plus explicite sur le fait que «
nous » — s'incluant lui-méme — devons affronter des conséquences terribles pour le péché volontaire. Ces
passages peuvent étre (je crois qu'ils le sont) susceptibles d'une réconciliation avec le salut ultime de tous les
croyants ; mais aucune ame réfléchie, respectueuse de 1'Ecriture, et consciente de la sainteté et de la majesté
redoutables de Dieu — « Le Seigneur jugera Son peuple » est immédiatement suivi par « C'est une chose
terrible que de tomber entre les mains du Dieu vivant » (Hébreux 10:30-31) — ne souhaitera les traiter a la
légére, ou émousser le tranchant de ces avertissements les plus vifs du Trés-Haut. C'est rendre un mauvais
service a la grace de Dieu que de lui faire réduire au silence les justes revendications de Sa justice et de Sa
sainteté : c'est exactement ainsi que le Restaurationniste et I'Universaliste cherchent a éluder la doctrine de
I'Enfer.

Maintenant, tournons-nous vers la doctrine romaine du Purgatoire. La perversion de la vérité par Rome, qui
aurait été impossible si 1'église avait toujours tenu et enseigné la pleine révélation scripturaire de la
purification d'un croyant, n'a été officiellement définie que deux fois. « Si ceux qui sont vraiment pénitents
meurent dans la faveur de Dieu avant d'avoir satisfait pour leurs péchés de commission et d'omission par des
fruits dignes de pénitence » — c'est-a-dire ont aidé a leur propre expiation — « leurs dmes sont purifiées
apres la mort par des punitions purgatoires » (Concile de Ferrare) ; « et les ames qui y sont livrées sont
aidées par les suffrages [prieres et dévotions] des Fideles, et particulierement par le sacrifice trés acceptable
de la Messe » (Concile de Trente).

Les erreurs manifestes ici — mis a part des accrétions aussi terribles que la vente des indulgences, ou
l'efficacité de la Messe — sont principalement au nombre de trois.

1. La doctrine du Purgatoire localise la purification dans I'Hadés : I'Ecriture la localise dans cette vie, et
au Tribunal aprés la résurrection, mais jamais dans 1'Hadés. Le Paradis, pour tous les croyants, est le
« beaucoup meilleur » d'une présence spéciale de Christ.

2. Aucun pouvoir de pape ou de prétre, et aucune priére de compagnons croyants, ne peut modifier au
moindre degré les jugements dus a tout homme, croyant ou incroyant, une fois qu'il est passé dans
l'autre monde. « Et comme il est réservé aux hommes de mourir une seule fois, aprés quoi vient le
JUGEMENT » (Hébreux 9:27). La priére pour les morts est inconnue dans les Ecritures : méme dans
cette vie, la priére n'est pas efficace pour un croyant sous une sentence de mort (1 Jean 5:16). Ceci
coupe la racine de toutes les abominations (comme les indulgences, etc.) qui ont poussé autour de la
doctrine romaine.

3. Mais l'erreur vitale réside dans la confusion entre la discipline et le salut. Le chatiment est nécessaire
et salutaire ; il est infligé par Dieu dans cette vie a tous les croyants sans exception (Hébreux 12:8) ;
il peut, dans des cas extrémes, étre une maladie corporelle terrible (Exode 15:26), ou méme étre
mortel (1 Corinthiens 11:30) ; et puisque la mort ne produit aucun changement magique, tel que
convertir le pécheur en sans-péché, et puisqu'elle peut encore moins annuler les offenses non
repenties durant le discipulat, le chatiment peut étre également nécessaire et salutaire au Tribunal —
mais la souffrance disciplinaire n'a aucune connexion que ce soit avec la vie éternelle. Il n'y a pas de
souffrances expiatoires autres que les souffrances du Calvaire : les ceuvres humaines en vue du salut

53



sont pécheresses et mortelles ; « Non par les ceuvres, afin que personne ne se glorifie » (Ephésiens
2:9).

La croyance selon laquelle le jugement pour le croyant est épuisé dans cette vie est manifestement
indéfendable, parce que nous avons tous connu des rétrogrades qui sont morts dans la plus grande prospérité
mondaine : de sorte que Paul prie pour un croyant fautif « afin qu'il obtienne miséricorde du Seigneur EN CE
JOUR-LA » (2 Timothée 1:18), et pour d'autres — « que cela ne leur soit point imputé » (2 Timothée 4:16).
Car il y a des péchés qui seront pardonnés — manifestement pas des péchés d'incroyants — dans I'Age a
Venir (Matthieu 12:32). Selon les mots de MM. Hogg et Vine — « La tentative d'alléger le texte ["celui qui
agit injustement recevra selon l'injustice qu'il a commise," Colossiens 3:25] d'une partie de son poids en
suggérant que la loi n'opére que dans cette vie, échoue, car il n'y a rien dans le texte ou le contexte pour
amener le lecteur a penser autre chose que ceci : tandis que les semailles sont ici-bas, la moisson est dans
l'au-dela. »

Ainsi nous nous tournons une fois de plus vers la vérité de I'Ecriture. Dieu a pourvu deux purifications —
une par le sang, et une par la discipline ; et la purification par le sang doit précéder la purification par la
discipline. « Et presque tout, d'aprées la loi, est purifié avec du sang » (Hébreux 9:22). « Combien plus le sang
de Christ, qui, par un Esprit éternel, s'est offert lui-méme sans tache a Dieu, purifiera-t-il votre conscience
des ceuvres mortes » — les efforts mortels de 1'auto-justice — « pour servir le Dieu vivant ! » (Hébreux
9:14). Car Christ a effectué la purification essentielle et fondamentale une fois pour toutes. « Aprées avoir fait
par lui-méme la purification de nos péchés, il s'est assis a la droite de la Majesté dans les lieux trés hauts »
(Hébreux 1:3).

Cette purification est la seule base, et la cause prédisposante, de toute purification ultérieure. Car seule une
ame sauvée peut étre purifiée par le chatiment. Aucune quantité ou degré de souffrance ne peut améliorer
vers la vie une Ame morte dans ses fautes et ses péchés, pas plus que le bois mort ne peut étre amené a
produire du fruit par 1'¢lagage ; le chatiment ne peut pas le purifier ; il peut étre purifié, mais pas par le
chatiment ; et Dieu ne chatie pas habituellement les méchants du tout. « Mais si vous étes exempts du
chatiment auquel tous [les croyants] ont part, vous étes donc des enfants illégitimes [des batards], et non des
fils » (Hébreux 12:8). Les souffrances correctives ne sont accordées et efficaces que pour ceux déja
judiciairement purifiés par les souffrances sacrificielles du Calvaire. Selon les mots du Dr Griffith Thomas :
« Tandis qu'un Chrétien authentique qui devient rétrograde ne sera pas judiciairement condamné pour
toujours, il y aura une mesure trés sérieuse de condamnation personnelle et pratique lorsqu'un tel homme se
tiendra devant le tribunal de Christ pour étre traité selon ses ceuvres depuis sa conversion. »

La seconde purification est par la discipline. « Tout sarment qui porte du fruit » — c'est-a-dire le bois vivant,
placé dans la Vigne vivante — « Il le purifie [I'émonde] » (Jean 15:2). Une ame qui est née de nouveau, mais
ayant encore « la chair » en elle, peut voir son caractére encore faillible nettoyé et corrigé par le chatiment.
Et cette purification n'a pas besoin de finir avec la vie. « Certains des anciens théologiens romains
enseignaient que tous les restes du péché chez les enfants de Dieu sont tout a fait abolis par la grace finale a
l'instant méme de leur dissolution ; de sorte que la tache du moindre péché n'est pas laissée derri¢re pour étre
transportée dans l'autre monde » (Réponse de 1'Archevéque Usher a un Jésuite, p. 165). Cette ancienne
doctrine romaine est aussi non scripturaire que la doctrine romaine plus tardive du Purgatoire.

Car l'incroyant qui s'endort sans vigilance, se réveille sans vigilance — le serviteur qui meurt paresseux,
apparait devant le Tribunal paresseux ; leur dernier regard sur ce monde est, moralement, leur premier regard
sur le suivant ; ils seront purifiés, mais ils ne sont pas purifiés ; il n'y a pas de magie dans la mort, et pas
d'opportunité dans 1'Hadés pour corriger un discipulat fautif ; et le jour millénaire de Justice a venir, dominé
par le Tribunal, a pour caractéristique essentielle le retour des ceuvres en rétribution judiciaire. « Mais celui
qui agit injustement » — le contexte s'adresse uniquement aux croyants — « RECEVRA SELON
L'INJUSTICE QU'IL A COMMISE ; et il n'y a point d'acception de personnes » (Colossiens 3:25). Mais c'est

54



I'Amour Divin qui ne se reposera pas jusqu'a ce que nous tous qui croyons soyons devenus « participants de
Sa sainteté » (Hébreux 12:10) : aucune discipline n'implique jamais notre destruction ; elle effectue, tot ou

tard, notre perfection. Peut-&tre le passage le plus solennel que notre Seigneur ait jamais adressé au croyant
conclut-il exactement ainsi — « Je te le dis en vérité, tu ne sortiras point de 1a, JUSQU'A CE QUE [car tous
les chatiments des croyants sont purgatifs et temporaires] tu aies payé le dernier quadrant » (Matthieu 5:26).

Ainsi notre Seigneur, dans la Parabole de 1'Intendant, place la conversion du « mauvais serviteur » au-dela de
tout doute en identifiant les deux caractéres comme possibles dans un seul et méme homme. « Mais si ce
serviteur » — le bon intendant, que le Seigneur Lui-méme a établi sur Sa maison — « dit en son cceur » (Luc
12:45) : ce n'est pas un changement de serviteurs que notre Seigneur envisage, mais un changement d'esprit
chez le méme serviteur : c'est un seul et méme serviteur, qui peut se révéler étre soit un bon intendant, soit un
mauvais.

Ce pronom emphatique (Luc 12:45) doit avoir un antécédent, et aucun ne peut étre trouvé sauf '« intendant
fidéle et prudent » (Luc 12:42). « On n'atteint pas la vérité en décidant par nous-mémes a 1'avance ce que le
Seigneur peut ou ne peut pas faire a Ses propres serviteurs, et en balayant ensuite les paroles qui ne
s'accordent pas avec cette décision préalable » (G. H. Lang). « Le serviteur qui, ayant connu la volonté de
son maitre, n'a rien préparé et n'a pas agi selon sa volonté, SERA BATTU D'UN GRAND NOMBRE DE
COUPS » (Luc 12:47). L'apparition du serviteur paresseux au Béma avec ses compagnons de service est la
preuve décisive de sa conversion ; car I'Ecriture ne connait rien d'un enlévement d'incroyants. Selon les mots
du Dr Seiss : « Les paroles n'impliquent pas du tout que I'un est sauvé, et I'autre perdu, mais simplement que
l'un atteint la félicité immédiatement quand le Seigneur vient, tandis que l'autre, n'étant pas préparé par une
vigilance appropriée, est puni par des jugements temporels, et seulement sauvé "comme au travers du feu" (1
Corinthiens 3:15) a une période ultérieure. »

Il est certain que tous les croyants doivent, tot ou tard, comparaitre au Béma (2 Corinthiens 5:10), et il est
également certain qu'aucun ne peut comparaitre ainsi comme un esprit nu ; mais ce qui est constamment
négligé, c'est que, mis a part notre Seigneur, qui est ressuscité par « la puissance d'une vie impérissable »
(Hébreux 7:16), loin que la mort apres la résurrection soit impossible, nous n'avons pas un seul exemple du
contraire dans I'histoire enregistrée de I'humanité. « Des femmes recouvrérent leurs morts par la résurrection
» (Hébreux 11:35) — une relévement authentique et réel du cadavre, comme Lazare ; méme un squelette fut
rhabillé de chair (2 Rois 13:21) : pourtant, sans exception, cela n'a toujours été rien de plus qu'une
ressuscitation temporaire pour accomplir un dessein spécifique de Dieu.

Jusqu'a I'entrée finale de tous les ressuscités dans la Cité aux Ages Eternels, c'est d'un groupe des ressuscités,
et d'un groupe seulement, qu'une résurrection est déclarée incapable de mort. « Mais ceux qui seront jugés
dignes d'avoir part au siecle a venir, et a la résurrection d'entre les morts, ne prendront ni femmes ni maris :
CAR ILS NE POURRONT PLUS MOURIR, parce qu'ils sont semblables aux anges, et qu'ils sont fils de
Dieu, étant fils de la résurrection » (Luc 20:35-36). Des croyants non jugés dignes de ce Monde-1a, et de la
résurrection d'entre les morts, la Premiére, aucune telle assertion d'incorruptibilité n'est faite ; de méme, ce
n'est que des participants du Royaume (1 Corinthiens 15:50) que Paul dit qu'ils « ressusciteront
INCORRUPTIBLES » (1 Corinthiens 15:52).

Ainsi I'avertissement de Dieu nous atteint avec une pleine force. « Ainsi donc, fréres » — 1'Eglise de Christ
— « nous ne sommes point redevables a la chair, pour vivre selon la chair. Si vous vivez selon la chair,
VOUS MOURREZ » — vous étes sur le point de : I'expression en grec est presque, pourrait-on dire,
consacrée pour dénoter le Royaume Millénaire ; huit fois elle est utilisée dans les Hébreux pour I'Age a Venir
(Govett) — « MOURIR » (Romains 8:12-13). Ce n'est pas la mort éternelle, car le croyant a la garantie de la
vie éternelle : ce n'est pas la mort présente, car il est contraire a la fois a I'Ecriture et aux faits que tous les
croyants sanctifiés vivent jusqu'a un grand age, et que tous les rétrogrades meurent jeunes : c'est la mort
Millénaire, le retranchement [la coupure en deux] au Béma. « Ne vous y trompez pas ; on ne se moque pas de

55



Dieu. Ce qu'un homme aura semé, il le moissonnera aussi. Celui qui séme pour sa chair moissonnera de la
chair la CORRUPTION » (Galates 6:7-8) — une « corruption » aussi littérale que la « chair ».

« L'Apodtre ne parle pas [dans Romains 8:11-13] du sort réservé aux corps des incroyants, ou des croyants
non sanctifiés. Le cas est le méme dans 1 Corinthiens 15:20-28. La parole du verset 13 — "Si vous vivez
selon la chair, vous mourrez" — devrait suffire : ce n'est pas 1a, surtout apres tout ce qui précede, une parole
de salut » (Godet). Car bien que tous les croyants possédent la vie éternelle, cette vie sera manifestée pour les
croyants qui ont renoncé lourdement pour Christ mille ans plus t6t. « Il n'est personne qui ait quitté maison,
ou freres... a cause de moi et de 1'évangile, qui ne regoive le centuple, présentement dans ce siecle-ci... et
DANS LE SIECLE A VENIR, la vie éternelle » (Marc 10:29-30).

Ainsi nous sommes maintenant en mesure de faire un résumé final sur 1'exclusion. Ou, demandera-t-on, sont
les exclus pendant le Royaume ? Nous ne sommes pas obligés de résoudre tous les problémes possibles liés a
une vérité révélée avant de l'accepter ; sinon les enquétes d'un sceptique sur 'origine du mal, ou les élections
souveraines de Dieu — questions impossibles a répondre humainement (Romains 9:20) — pourraient
invalider I'Evangile. Il n'est pas sage non plus de sonder trop profondément ce sur quoi Dieu a jeté une sainte
réserve ; de peur que, nous perdant nous-mémes, nous devenions « sages au-dela de ce qui est écrit ».
Accordons (si nous le voulons) que Dieu a enveloppé le sort temporaire des exclus d'un mystére
impénétrable, le fait de l'exclusion demeure, reposant solidement sur ses propres Ecritures abondantes.
Néanmoins, 'Ecriture n'est pas totalement silencieuse sur la localisation des exclus.

1. Certains, peut-étre depuis les régions inférieures d'Enoch et d'Elie, peuvent contempler — comme
Moise depuis le Pisgah — sans entrer (Jean 3:3, 5).

2. Certains retournent temporairement a la corruption, comme le firent tous ceux qui ressuscitérent
avant notre Seigneur, jusqu'a ce que 1'Hadés, conjointement avec la Mort (ou Abaddon), soient vidés
au jugement final — les détenus sauvés sortant de I'Hadés (Apocalypse 20:13). Ces deux classes,
probablement la grande proportion des exclus, continuent de jouir des conditions du Paradis — le «
beaucoup meilleur » de la présence spéciale du Seigneur (Philippiens 1:23 ; Luc 23:43).

3. Certains sont dans la région mystérieuse connue sous le nom de « ténebres du dehors » (Matthieu
25:30).

4. Certains, coupables des offenses les plus graves, sont temporairement dans la Géhenne (Matthieu
5:22 ; Jean 15:6 ; Hébreux 10:26-27 ; Apocalypse 2:11). « Je vous dis, a vous qui étes mes amis... Je
vous montrerai qui vous devez craindre. Craignez celui qui, aprés avoir tué, a le pouvoir de jeter
dans la GEHENNE ; oui, je VOUS le dis, c'est lui que vous devez craindre » (Luc 12:4-5).

Le déni de ces vérités solennelles paralyse et détruit certains des stimulants les plus puissants que Dieu a
fournis a Son Eglise dans sa lutte anesthésiante avec le monde, la chair et le diable ; il vide de toute horreur
les terribles avertissements au rétrograde, et le laisse, s'il ne I'y met pas, dans un sommeil drogué ; et il
pousse le privilége au-dessus du précipice de la responsabilité — un désastre dont 1'Eglise a eu un
avertissement direct : « Considére donc la bonté et la sévérité de Dieu : sévérité envers ceux qui sont tombés,
et bonté de Dieu envers toi, si tu demeures ferme dans cette bonté ; autrement, toi aussi tu seras retranché »
(Romains 11:22). Et le fait mélancolique révélé tout au long des ages en ceci — que 1a ou le tranchant des
avertissements de Dieu a ét€ émoussé par le mauvais usage de la grace, le péché suit, et trop souvent le
privilége devient le manteau de la dissolution. Nul homme ne regimbe contre les aiguillons de Dieu sauf a
son propre péril. « Voici sur qui je porterai mes regards : sur celui qui souffre et qui a I'esprit abattu, sur celui
qui craint ma parole » (Esaie 66:2).

Concernant les déclarations, indiciblement solennelles, avec lesquelles notre Sauveur avertit les croyants des
feux finaux avec une emphase réitérée, Isaac Taylor a dit : « Nous, de cet 4ge, pouvons exposer comme bon

56



nous semble ces paroles effroyables ; ou nous pouvons atténuer ces phrases ; ou, si nous le voulons, rejetons
toute la doctrine comme intolérable et incroyable. Faisons-le : mais c'est une question d'histoire, hors de
doute, que 1'église apostolique, et I'église des temps postérieurs, I'ont prise, mot pour mot, dans la totalité de
sa valeur apparente. Il est vrai que plusieurs tentatives furent faites pour substancier un sens mitigé : mais il
est certain que le langage de Christ, a 'égard de la vie future, était constamment sur les lévres des martyrs
tout au long des siecles de souffrance. Maintes et maintes fois il fut entendu du milieu du feu, et fut balbutié
par les Iévres tremblantes des femmes et des enfants alors qu'ils se tordaient sur le chevalet. »

Ainsi notre Seigneur, dans la Parabole de 1'Intendant, place la conversion du « mauvais serviteur » au-dela de
tout doute en identifiant les deux caractéres comme possibles dans un seul et méme homme. « Mais si ce
serviteur » — le bon intendant, que le Seigneur Lui-méme a établi sur Sa maison — « dit en son cceur » (Luc
12:45) : ce n'est pas un changement de serviteurs que notre Seigneur envisage, mais un changement d'esprit
chez le méme serviteur : c'est un seul et méme serviteur, qui peut se révéler étre soit un bon intendant, soit un
mauvais.

Ce pronom emphatique (Luc 12:45) doit avoir un antécédent, et aucun ne peut étre trouvé sauf '« intendant
fidele et prudent » (Luc 12:42). « On n'atteint pas la vérité en décidant par nous-mémes a l'avance ce que le
Seigneur peut ou ne peut pas faire a Ses propres serviteurs, et en balayant ensuite les paroles qui ne
s'accordent pas avec cette décision préalable » (G. H. Lang). « Le serviteur qui, ayant connu la volonté de
son maitre, n'a rien préparé et n'a pas agi selon sa volonté, SERA BATTU D'UN GRAND NOMBRE DE
COUPS » (Luc 12:47). L'apparition du serviteur paresseux au Béma avec ses compagnons de service est la
preuve décisive de sa conversion ; car I'Ecriture ne connait rien d'un enlévement d'incroyants. Selon les mots
du Dr Seiss : « Les paroles n'impliquent pas du tout que I'un est sauvé, et l'autre perdu, mais simplement que
l'un atteint la félicité immédiatement quand le Seigneur vient, tandis que l'autre, n'étant pas préparé par une
vigilance appropriée, est puni par des jugements temporels, et seulement sauvé "comme au travers du feu" (1
Corinthiens 3:15) a une période ultérieure. »

Il est certain que tous les croyants doivent, tot ou tard, comparaitre au Béma (2 Corinthiens 5:10), et il est
également certain qu'aucun ne peut comparaitre ainsi comme un esprit nu ; mais ce qui est constamment
négligé, c'est que, mis a part notre Seigneur, qui est ressuscité par « la puissance d'une vie impérissable »
(Hébreux 7:16), loin que la mort apres la résurrection soit impossible, nous n'avons pas un seul exemple du
contraire dans I'histoire enregistrée de I'humanité. « Des femmes recouvrérent leurs morts par la résurrection
» (Hébreux 11:35) — un relévement authentique et réel du cadavre, comme Lazare ; méme un squelette fut
rhabillé de chair (2 Rois 13:21) : pourtant, sans exception, cela n'a toujours €té rien de plus qu'une
ressuscitation temporaire pour accomplir un dessein spécifique de Dieu.

Jusqu'a I'entrée finale de fous les ressuscités dans la Cité aux Ages Eternels, c'est d'un groupe des ressuscités,
et d'un groupe seulement, qu'une résurrection est déclarée incapable de mort. « Mais ceux qui seront jugés
dignes d'avoir part au siecle a venir, et a la résurrection d'entre les morts, ne prendront ni femmes ni maris :
CAR ILS NE POURRONT PLUS MOURIR, parce qu'ils sont semblables aux anges, et qu'ils sont fils de
Dieu, étant fils de la résurrection » (Luc 20:35-36). Des croyants non jugés dignes de ce Monde-1a, et de la
résurrection d'entre les morts, la Premiére, aucune telle assertion d'incorruptibilité n'est faite ; de méme, ce
n'est que des participants du Royaume (1 Corinthiens 15:50) que Paul dit qu'ils « ressusciteront
INCORRUPTIBLES » (1 Corinthiens 15:52).

Ainsi l'avertissement de Dieu nous atteint avec une pleine force. « Ainsi donc, fréres » — 1'Eglise de Christ
— « nous ne sommes point redevables a la chair, pour vivre selon la chair. Si vous vivez selon la chair,
VOUS MOURREZ » — vous étes sur le point de : 'expression en grec est presque, pourrait-on dire,
consacrée pour dénoter le Royaume Millénaire ; huit fois elle est utilisée dans les Hébreux pour I'Age & Venir
(Govett) — « MOURIR » (Romains 8:12-13). Ce n'est pas la mort éternelle, car le croyant a la garantie de la
vie éternelle : ce n'est pas la mort présente, car il est contraire a la fois a I'Ecriture et aux faits que tous les

57



croyants sanctifiés vivent jusqu'a un grand age, et que tous les rétrogrades meurent jeunes : c'est la mort
Millénaire, le retranchement [la coupure en deux] au Béma. « Ne vous y trompez pas ; on ne se moque pas de
Dieu. Ce qu'un homme aura semé, il le moissonnera aussi. Celui qui séme pour sa chair moissonnera de la
chair la CORRUPTION » (Galates 6:7-8) — une « corruption » aussi littérale que la « chair ».

« L'Apodtre ne parle pas [dans Romains 8:11-13] du sort réservé aux corps des incroyants, ou des croyants
non sanctifiés. Le cas est le méme dans 1 Corinthiens 15:20-28. La parole du verset 13 — "Si vous vivez
selon la chair, vous mourrez" — devrait suffire : ce n'est pas 1a, surtout aprés tout ce qui précede, une parole
de salut » (Godet). Car bien que tous les croyants possédent la vie éternelle, cette vie sera manifestée pour les
croyants qui ont renoncé lourdement pour Christ mille ans plus tot. « Il n'est personne qui ait quitté maison,
ou freres... a cause de moi et de 1'évangile, qui ne regoive le centuple, présentement dans ce siecle-ci... et
DANS LE SIECLE A VENIR, la vie éternelle » (Marc 10:29-30).

Ainsi nous sommes maintenant en mesure de faire un résumé final sur 1'exclusion. Ou, demandera-t-on, sont
les exclus pendant le Royaume ? Nous ne sommes pas obligés de résoudre tous les problémes possibles liés a
une vérité révélée avant de l'accepter ; sinon les enquétes d'un sceptique sur 'origine du mal, ou les élections
souveraines de Dieu — questions impossibles a répondre humainement (Romains 9:20) — pourraient
invalider 1'Evangile. Il n'est pas sage non plus de sonder trop profondément ce sur quoi Dieu a jeté une sainte
réserve ; de peur que, nous perdant nous-mémes, nous devenions « sages au-dela de ce qui est écrit ».
Accordons (si nous le voulons) que Dieu a enveloppé le sort temporaire des exclus d'un mystére
impénétrable, le fait de I'exclusion demeure, reposant solidement sur ses propres Ecritures abondantes.
Néanmoins, 'Ecriture n'est pas totalement silencieuse sur la localisation des exclus.

1. Certains, peut-étre depuis les régions inférieures d'Enoch et d'Elie, peuvent contempler — comme
Moise depuis le Pisgah — sans entrer (Jean 3:3, 5).

2. Certains retournent temporairement a la corruption, comme le firent tous ceux qui ressusciterent
avant notre Seigneur, jusqu'a ce que 1'Had¢s, conjointement avec la Mort (ou Abaddon), soient vidés
au jugement final — les détenus sauvés sortant de 1'Hades (Apocalypse 20:13). Ces deux classes,
probablement la grande proportion des exclus, continuent de jouir des conditions du Paradis — le «
beaucoup meilleur » de la présence spéciale du Seigneur (Philippiens 1:23 ; Luc 23:43).

3. Certains sont dans la région mystérieuse connue sous le nom de « ténebres du dehors » (Matthieu
25:30).

4. Certains, coupables des offenses les plus graves, sont temporairement dans la Géhenne (Matthieu
5:22 ; Jean 15:6 ; Hébreux 10:26-27 ; Apocalypse 2:11). « Je vous dis, a vous qui étes mes amis... Je
vous montrerai qui vous devez craindre. Craignez celui qui, aprés avoir tué, a le pouvoir de jeter
dans la GEHENNE ; oui, je VOUS le dis, c'est lui que vous devez craindre » (Luc 12:4-5).

Le déni de ces vérités solennelles paralyse et détruit certains des stimulants les plus puissants que Dieu a
fournis a Son Eglise dans sa lutte anesthésiante avec le monde, la chair et le diable ; il vide de toute horreur
les terribles avertissements au rétrograde, et le laisse, s'il ne I'y met pas, dans un sommeil drogué ; et il
pousse le privilége au-dessus du précipice de la responsabilité — un désastre dont 1'Eglise a eu un
avertissement direct : « Considére donc la bonté et la sévérité de Dieu : sévérité envers ceux qui sont tombés,
et bonté de Dieu envers toi, si tu demeures ferme dans cette bonté ; autrement, toi aussi tu seras retranché »
(Romains 11:22). Et le fait mélancolique révélé tout au long des ages est celui-ci — que 1a ou le tranchant
des avertissements de Dieu a été émoussé par le mauvais usage de la grace, le péché suit, et trop souvent le
privilege devient le manteau de la dissolution. Nul homme ne regimbe contre les aiguillons de Dieu sauf a
son propre péril. « Voici sur qui je porterai mes regards : sur celui qui souffre et qui a I'esprit abattu, sur celui
qui craint ma parole » (Esaie 66:2).

58



Concernant les déclarations, indiciblement solennelles, avec lesquelles notre Sauveur avertit les croyants des
feux finaux avec une emphase réitérée, Isaac Taylor a dit : « Nous, de cet 4ge, pouvons exposer comme bon
nous semble ces paroles effroyables ; ou nous pouvons atténuer ces phrases ; ou, si nous le voulons, rejetons
toute la doctrine comme intolérable et incroyable. Faisons-le : mais c'est une question d'histoire, hors de
doute, que 1'église apostolique, et I'église des temps postérieurs, I'ont prise, mot pour mot, dans la totalité de
sa valeur apparente. Il est vrai que plusieurs tentatives furent faites pour substancier un sens mitigé : mais il
est certain que le langage de Christ, a I'égard de la vie future, était constamment sur les lévres des martyrs
tout au long des siecles de souffrance. Maintes et maintes fois il fut entendu du milieu du feu, et fut balbutié
par les lévres tremblantes des femmes et des enfants alors qu'ils se tordaient sur le chevalet. »

59



Il. NOTE SUR LE JUGEMENT DES CROYANTS

Les mots de Govett sont excessivement pergants et saisissants.

« Il est impossible de prévoir tous les résultats de cette grande doctrine. Mais on peut en tracer quelques-uns
d'importants.

Si ses opposants maintiennent leur prise sur la doctrine du Millénium, cela les conduira a d'étranges
extrémiteés.

L'attitude actuelle de la plupart des assaillants est celle-ci...
1. "Nous admettons qu'il y aura des récompenses."

2. "Nous confessons que le croyant péche, et qu'en conséquence il regoit un chatiment. Mais c'est
seulement dans cette vie !"

3. Certains vont plus loin, et admettent que les croyants offenseurs subiront une perte a la venue de
Christ. Mais cela n'ira pas jusqu'a I'exclusion du Royaume.

Mais le tollé contre la doctrine est si vif, que ceux qui admettent autant se trouveront dans une position tres
génante.

Des Chrétiens impartiaux, réveillés par cette agitation et apprenant I'état de la question, diront a ceux-ci :
"Quoi ! Vous criez que cet homme subvertit la vérité, et qu'il est inapte & la communion, alors que vous tenez
le principe méme qu'il affirme, et ne différez que sur I'étendue jusqu'a laquelle il doit étre poussé ? Christ,
vous l'admettez, appellera les croyants devant Son tribunal. VOUS pensez que la négation de récompense
s'ensuivra seule. Lui, que dans les cas extrémes, une punition positive sera décernée. Est-ce 1a toute la
différence au sujet de laquelle ce grand tollé est soulevé ? Vous étes d'accord sur le principe, vous différez
sur son étendue. S'il est, lui, un cambrioleur, vous étes coupables de petit larcin."”

De tels assaillants, aussi, seront regardés avec suspicion par les opposants a la doctrine au cceur plus robuste,
comme presque des traitres a la vérité.

La plupart prendront alors le terrain — "Chatiment, mais seulement dans cette vie." Vos preuves, ami ? "Le
sang de Jésus-Christ Son Fils nous purifie de tout péché" (1 Jean 1:7). Le notre n'est pas un demi-Sauveur.

Mais vous admettez que, en dépit de l'expiation de Jésus, les chatiments de Dieu descendent sur le croyant
offenseur dans cette vie. Ce n'est donc pas une barriére a ce qu'ils tombent sur lui dans I'age suivant. Quelles
Ecritures affirment que les chatiments ne tomberont pas sur un disciple offenseur lorsque notre Seigneur
apparaitra ?

Aucun passage de ce genre n'est disponible.

Les preuves du contraire sont nombreuses et claires. Prenez celles d'un seul Evangile : Matthieu (5:22-30) ;
(7:21-27) ; (10:32, 33, 39) ; (16:25) ; (18:7-9, 21-35) ; (24:45-51) ; (25:1-30).

Cela sera alors ressenti comme un terrain peu tenable. Les raisons pour lesquelles le chatiment doit finir avec
cette vie seront tres difficiles a trouver, trés difficiles a établir. De nombreux croyants sont morts hors de la
communion d'Eglises dont ils avaient été justement exclus pour péché. Seront-ils jugés dignes d'une place
dans le Royaume, ceux qui furent mis dehors comme indignes d'une place dans I'Eglise ?

Enfin, vous admettez, ami, qu'il y aura une récompense pour les bonnes actions des saints, a I'apparition de
Jésus. 11 doit donc y avoir une punition pour leurs mauvaises actions, si le jour qui vient est "le jour de la

60



justice" ("jugement"). Devrons-nous rendre compte seulement de nos dépenses justes en tant qu'intendants ?
Ou aussi des dépenses inutiles et extravagantes ? Nous pouvons souhaiter qu'il en soit autrement : mais n'est-
il pas écrit — que chacun "recevra les choses accomplies dans son corps, selon ce qu'il a fait, que ce soit
BIEN ou MAL" (2 Corinthiens 5:10). "Mais celui qui agit INJUSTEMENT RECEVRA SELON
L'INJUSTICE QU'IL A COMMISE, ET IL N'Y A POINT D'ACCEPTION DE PERSONNES" (Colossiens
3:25).

Ceux donc qui voudront se débarrasser de cette doctrine a tout prix ne sentiront guére aucune position sire,
si ce n'est celle qui affirme (1) Qu'il n'y a aucun précepte donné aux élus de Dieu ; (2) Et, par conséquence,
qu'ils ne peéchent jamais, ni ne regoivent jamais de chatiment.

Je n'attaquerai pas ici cette terrible position d'incrédulité. Mon seul objet est de montrer les portées
principales de la controverse, et d'exhorter les croyants a examiner la question dans la priére, en se
soumettant a la Parole de Dieu. Au Peére, au Fils et a 1'Esprit, soit toute gloire ! Amen. »

61



	LE TRIBUNAL DE CHRIST
	CHAPITRE 1 : LA RÉCOMPENSE
	CHAPITRE 2 : LE SANG ET LE LEVAIN
	CHAPITRE 3 : LE JOUR DE LA JUSTICE
	CHAPITRE 4 : LE TRIBUNAL
	CHAPITRE 5 : LES ŒUVRES ÉPROUVÉES PAR LE FEU
	CHAPITRE 6 : LES COURONNES
	CHAPITRE 7 : NOTRE COURONNE EN PÉRIL
	CHAPITRE 8 : LA RESPONSABILITÉ CHRÉTIENNE
	CHAPITRE 9 : LE ROYAUME MILLÉNAIRE
	CHAPITRE 10 : L'EXCLUSION DE LA TERRE SAINTE
	CHAPITRE 11 : EXCOMMUNICATION ET EXCLUSION
	CHAPITRE 12 : LA PREMIÈRE RÉSURRECTION
	CHAPITRE 13 : LES DEUX JUSTIFICATIONS
	CHAPITRE 14 : LE PRIX DE NOTRE VOCATION
	CHAPITRE 15 : LA GRANDE ÉVASION
	CHAPITRE 16 : LE JUGEMENT ÉTERNEL
	I. NOTE SUR LE PURGATOIRE
	II. NOTE SUR LE JUGEMENT DES CROYANTS

