Moyen court et tres
facile de prathuer la
communion intérieure

par Madame Guyon



Moyen court et tres
facile de pratiquer la
communion intérieure

par Jeanne Guyon
dit : “Madame Guyon”

Cette traduction est issue de l'ceuvre de Jeanne Guyon, dont le texte a été retravaillé et débarrassé de son
vernis d'autrefois pour en révéler la substance spirituelle. Réalisée par intelligence artificielle en pleine
conformité avec les droits d'auteur, cette version est mise a disposition gratuitement. Vous étes libre de la
partager, de la copier et de l'imprimer, a la seule condition de ne pas la modifier et de conserver cette
déclaration. Retrouvez ce document et d'autres ressources pour votre communion intérieure sur

voirjesus.com



1. De la surface vers les profondeurs

En prenant ce livre, vous pourriez avoir le sentiment que vous n’étes tout simplement pas 1'une de ces
personnes capables de vivre une expérience profonde avec Jésus-Christ. La plupart des chrétiens ne pensent
pas avoir été appelés a une communion intérieure profonde avec leur Seigneur. Pourtant, nous avons tous été
appelés aux profondeurs de Christ, aussi certainement que nous avons été appelés au salut.

Lorsque je parle de cette « communion intérieure profonde avec Jésus-Christ », qu’est-ce que je veux dire ?
En réalité, c’est trés simple. 11 s'agit seulement de tourner son cceur vers le Seigneur et de le Lui livrer. C’est
I’expression de 1’amour de votre cceur pour Lui.

Vous vous rappellerez que Paul nous encourage a « prier sans cesse » (1 Thessaloniciens 5:17). Le Seigneur
nous invite également a « veiller et prier » (Marc 13:33, 37). Il ressort clairement de ces deux versets, ainsi
que de bien d'autres, que nous devons tous vivre par ce genre d'expérience, cette priére, tout comme nous
vivons par I'amour.

Un jour, le Seigneur a parlé et a dit : « Je te conseille d'acheter de moi de 1'or éprouvé par le feu, afin que tu
deviennes riche » (Apocalypse 3:18). Cher lecteur, il y a de I'or a votre disposition. Cet or s'obtient beaucoup
plus facilement que vous ne pourriez jamais 1'imaginer. 1l est 1a pour vous. Le but de ce livre est de vous
lancer dans cette exploration et dans cette découverte.

Je vous adresse une invitation : si vous avez soif, venez aux eaux vives. Ne perdez pas votre temps précieux
a creuser des puits qui ne contiennent pas d'eau (Jean 7:37 ; Jérémie 2:13).

Si vous étes affamé et que vous ne trouvez rien pour satisfaire votre faim, alors venez. Venez, et vous serez
rassasié. Vous qui €tes pauvres, venez. Vous qui étes affligés, venez. Vous qui étes accablés par le poids de
votre misere et de votre douleur, venez. Vous serez consolés ! Vous qui étes malades et avez besoin d'un
médecin, venez. N'hésitez pas a cause de vos maladies. Venez a votre Seigneur et montrez-Lui toutes vos
infirmités, et elles seront guéries !

Venez !

Cher enfant de Dieu, votre Pére vous tend Ses bras d'amour. Jetez-vous dans Ses bras. Vous qui vous étes
égarés et avez erré comme des brebis, retournez a votre Berger. Vous qui tes pécheurs, venez a votre
Sauveur.

Je m'adresse particuliérement a ceux d'entre vous qui sont trés simples et peu instruits, méme a vous qui ne
savez ni lire ni écrire. Vous pensez peut-Etre étre la personne la plus incapable de vivre cette expérience
constante de Christ, cette priére du ceeur toute simple. Vous vous considérez peut-&tre comme celui qui est le
plus éloigné d'une expérience profonde avec le Seigneur ; mais, en fait, le Seigneur vous a spécialement
choisi ! C'est vous qui étes le plus apte a Le connaitre intimement.

Que personne ne se sente donc exclu. Jésus-Christ nous a tous appelés.

Oh, je suppose qu'il y a tout de méme un groupe qui est exclu ! Ne venez pas si vous n'avez pas de cceur.
Voyez-vous, avant de venir, il y a une chose que vous devez faire : vous devez d'abord donner votre cceur au
Seigneur.

« Mais je ne sais pas comment donner mon cceur au Seigneur. »

Eh bien, dans ce petit livre, vous apprendrez ce que signifie donner son cceur au Seigneur et comment Lui
faire ce don.



Laissez-moi vous demander alors : désirez-vous connaitre le Seigneur de fagon profonde ? Dieu a rendu une
telle expérience, une telle marche, possible pour vous. Il I'a rendue possible par la grace qu'll a donnée a tous
Ses enfants rachetés. 1l I'a fait par le moyen de Son Saint-Esprit.

Comment alors viendrez-vous au Seigneur pour Le connaitre d'une manicre aussi profonde ? La pricre est la
clé. Mais j'ai a l'esprit un certain type de priére. C'est une forme de pricre tres simple et qui pourtant détient
la clé de la perfection et de la bonté — des choses que 1'on ne trouve qu'en Dieu Lui-méme. Le type de priére
que j'ai a l'esprit vous délivrera de I'esclavage de chaque péché. C'est une priere qui libérera en vous chaque
vertu divine.

Voyez-vous, la seule facon d'étre parfait est de marcher dans la présence de Dieu. La seule facon pour vous
de vivre dans Sa présence dans une communion intérieure ininterrompue est par le moyen de la priere, mais
d'une sorte de priére trés spéciale. C'est une priere qui vous conduit dans la présence de Dieu et vous y
maintient a tout moment ; une priere qui peut étre vécue dans n'importe quelles conditions, en tout lieu et en
tout temps.

Existe-t-il vraiment une telle priere ? Une telle expérience avec Christ existe-t-elle vraiment ? Oui, une telle
priére existe ! Une priére qui n'interfére pas avec vos activités extérieures ou votre routine quotidienne.

Il existe un type de priere qui peut étre pratiqué par les rois, par les ministres de Dieu, par les soldats, par les
ouvriers, par les enfants, par les femmes et méme par les malades.

Je m'empresse de dire que le genre de priére dont je parle n'est pas une pricre qui vient de votre intelligence.
C'est une priére qui commence dans le cceur. Elle ne vient pas de votre compréhension ou de vos pensées. La
priére offerte au Seigneur depuis votre mental ne serait tout simplement pas adéquate. Pourquoi ? Parce que
votre intelligence est trés limitée. Le mental ne peut préter attention qu'a une seule chose a la fois. La priere
qui jaillit du cceur n'est pas interrompue par le raisonnement ! J'irai jusqu'a dire que rien ne peut interrompre
cette pricre, la priere du cceur toute simple.

Oh si, il y a une chose. Les désirs égoistes peuvent faire cesser cette priere. Mais méme ici, il y a un
encouragement, car une fois que vous aurez goité a votre Seigneur et a la douceur de Son amour, vous
découvrirez que méme vos désirs égoistes n'ont plus aucun pouvoir. Il vous sera impossible de trouver du
plaisir en quoi que ce soit d'autre qu'en Lui.

Je réalise que certains d'entre vous peuvent avoir le sentiment d'étre trés lents, d'avoir peu de compréhension
et d'étre trés peu spirituels. Cher lecteur, il n'y a rien dans cet univers qui soit plus facile a obtenir que la
jouissance de Jésus-Christ ! Votre Seigneur vous est plus présent que vous ne I'étes a vous-méme ! De plus,
Son désir de Se donner a vous est plus grand que votre désir de Le saisir.

Comment, alors, commencer ? Vous n'avez besoin que d'une chose. Vous avez seulement besoin de savoir
comment Le chercher. Quand vous aurez trouvé le chemin pour Le chercher, vous découvrirez que cette voie
vers Dieu est plus naturelle et plus facile que de respirer.

Par cette « pri¢re du ceeur toute simple », cette expérience de Christ au plus profond de vous, vous pouvez
vivre de Dieu Lui-méme avec moins de difficulté et moins d'interruption que vous ne vivez de l'air que vous
respirez. Si cela est vrai, alors je demande : ne serait-ce pas un péché de ne pas prier ? Oui, ce serait un
péché. Mais une fois que vous aurez appris comment chercher Jésus-Christ et comment Le saisir, vous
trouverez le chemin si facile que vous ne négligerez plus cette relation avec votre Seigneur.

Avangons donc et apprenons cette maniere simple de prier.



2. Prendre le large

Je voudrais m'adresser a vous comme si vous étiez un débutant en Christ, quelqu'un qui cherche a Le
connaitre. Ce faisant, laissez-moi vous suggérer deux maniéres de venir au Seigneur. J'appellerai la premiére
« prier I'Ecriture » ; j'appellerai la seconde « contempler le Seigneur » ou « attendre en Sa présence ».

« Prier I'Ecriture » est une fagon unique d'aborder la Parole ; cela implique a la fois la lecture et la priére.
Voici comment vous devriez commencer.
Prier I'Ecriture

Tournez-vous vers I'Ecriture ; choisissez un passage simple et assez pratique. Ensuite, venez au Seigneur.
Venez calmement et humblement. La, devant Lui, lisez une petite portion du passage de 1'Ecriture que vous
avez ouvert.

Soyez attentif pendant que vous lisez. Imprégnez-vous pleinement, doucement et soigneusement de ce que
vous lisez. Golitez-le et digérez-le au fur et a mesure de votre lecture.

Par le passé, vous aviez peut-€tre 1'habitude, en lisant, de passer trés vite d'un verset a l'autre jusqu'a ce que
vous ayez lu tout le passage. Peut-étre cherchiez-vous a trouver le point principal du texte. Mais en venant au
Seigneur par le moyen de « prier I'Ecriture », vous ne lisez pas rapidement ; vous lisez trés lentement. Vous
ne passez pas d'un passage a un autre, tant que vous n'avez pas ressenti le cceur méme de ce que vous avez lu.

Vous pourrez ensuite prendre cette portion d'Ecriture qui vous a touché et la transformer en priére.

Apres avoir ressenti quelque chose du passage, et apres avoir compris que I'essence de cette portion a été
extraite et que tout son sens profond a été absorbé, alors, trés lentement, doucement et d'une manicre calme,
commencez a lire la portion suivante. Vous serez surpris de constater qu'une fois votre temps avec le
Seigneur terminé, vous aurez lu trés peu de choses, probablement pas plus d'une demi-page.

« Prier 1'Ecriture » ne se juge pas a la quantité de ce que vous lisez, mais a la maniere dont vous lisez.

Si vous lisez rapidement, cela vous profitera peu. Vous serez comme une abeille qui ne fait qu'effleurer la
surface d'une fleur. Au lieu de cela, dans cette nouvelle fagon de lire avec la priere, vous devez devenir
comme l'abeille qui pénétre dans les profondeurs de la fleur. Vous y plongez profondément pour en retirer le
nectar le plus précieux.

Bien siir, il existe une sorte de lecture de 1'Ecriture pour I'érudition et 1'¢tude — mais pas ici. Ce genre de
lecture studieuse ne vous aidera pas lorsqu'il s'agit de choses divines ! Pour recevoir un profit profond et
intérieur de I'Ecriture, vous devez lire comme je I'ai décrit. Plongez dans les profondeurs mémes des mots
que vous lisez jusqu'a ce que la révélation, comme un doux ardme, jaillisse sur vous.

Je suis tout a fait certain que si vous suivez ce chemin, peu a peu, vous en viendrez a expérimenter une pricre
du ceeur tres riche qui coule de votre étre intérieur.

Contempler le Seigneur : Attendre en Sa présence

Passons maintenant au second type de priére que j'ai mentionné plus tot. Le second type de priére, que j'ai
décrit comme « contempler le Seigneur » ou « attendre le Seigneur », utilise également 1'Ecriture, mais ce
n'est pas réellement un temps de lecture.

Rappelez-vous, je m'adresse & vous comme si vous étiez un nouveau converti. Voici votre seconde maniere
de rencontrer Christ. Et cette seconde voie vers Christ, bien que vous utilisiez 1'Ecriture, a un but tout a fait
différent de « prier I'Ecriture ». Pour cette raison, vous devriez réserver un temps séparé ol vous pouvez
venir juste pour attendre aprés Lui.



Dans « prier I'Ecriture », vous cherchez a trouver le Seigneur dans ce que vous lisez, dans les mots eux-
mémes. Dans ce sentier, le contenu de I'Ecriture est donc le point focal de votre attention. Votre but est de
tirer tout ce qui, dans le passage, vous dévoile le Seigneur.

Qu'en est-il de ce second sentier ?

Dans « contempler le Seigneur », vous venez au Seigneur d'une maniére totalement différente. Peut-étre qu'a
ce stade, je dois partager avec vous la plus grande difficulté que vous rencontrerez en attendant le Seigneur.
Cela concerne votre esprit (mental). L'esprit a une tres forte tendance a s'égarer loin du Seigneur. Par
conséquent, alors que vous venez devant votre Seigneur pour vous tenir en Sa présence, Le contemplant,
servez-vous de I'Ecriture pour calmer votre esprit.

La fagon d'y parvenir est en réalité assez simple :
1. Lisez un passage de I'Ecriture.

2. Une fois que vous ressentez la présence du Seigneur, le contenu de ce que vous avez lu n'est plus
important. L'Ecriture a rempli son rdle ; elle a calmé votre esprit ; elle vous a conduit a Lui.

Pour que vous puissiez voir cela plus clairement, laissez-moi décrire la maniére dont vous venez au Seigneur
par le simple acte de Le contempler et de L'attendre.

Vous commencez par réserver un temps pour étre avec le Seigneur. Quand vous venez a Lui, venez
tranquillement. Tournez votre cceur vers la présence de Dieu. Comment cela se fait-il ? Cela aussi est tout a
fait simple. Vous vous tournez vers Lui par la foi. Par la foi, vous croyez que vous étes entré dans la présence
de Dieu.

Ensuite, pendant que vous étes devant le Seigneur, commencez a lire une portion de I'Ecriture. Pendant que
vous lisez, faites une pause.

La pause doit étre tout a fait douce. Vous vous étes arrété afin de fixer votre esprit sur 1'Esprit. Vous avez fixé
votre esprit intérieurement — sur Christ.

(Vous devez toujours vous rappeler que vous ne faites pas cela pour acquérir une compréhension
de ce que vous avez lu ; vous lisez plutot afin de détourner votre esprit des choses extérieures
vers les parties profondes de votre étre. Vous n'étes pas 1a pour apprendre ou pour lire, mais
vous €tes 1a pour expérimenter la présence de votre Seigneur !)

Pendant que vous étes devant le Seigneur, maintenez votre cceur dans Sa présence. Comment ? Vous faites
cela aussi par la foi. Oui, par la foi, vous pouvez maintenir votre cceur dans la présence du Seigneur.

Maintenant, en attendant devant Lui, tournez toute votre attention vers votre esprit. Ne permettez pas a votre
esprit de vagabonder. Si votre esprit commence a s'égarer, ramenez simplement votre attention vers les
parties intérieures de votre étre.

Vous serez libéré du vagabondage — libéré de toute distraction extérieure — et vous serez approché de Dieu.

(Le Seigneur ne se trouve que dans votre esprit, dans les replis de votre étre, dans le Saint des
Saints ; c'est 1a qu'll demeure. Le Seigneur a promis autrefois de venir et de faire Sa demeure en
vous (Jean 14:23). Il a promis d'y rencontrer ceux qui L'adorent et qui font Sa volonté. Le
Seigneur vous rencontrera dans votre esprit. C'est Saint Augustin qui a dit un jour qu'il avait
perdu beaucoup de temps au début de son expérience chrétienne en essayant de trouver le
Seigneur a l'extérieur plut6t qu'en se tournant vers l'intérieur.)

Une fois que votre cceur a été tourné intérieurement vers le Seigneur, vous aurez une impression de Sa
présence. Vous serez capable de remarquer Sa présence plus intensément parce que vos sens extérieurs sont



maintenant devenus trés calmes et tranquilles. Votre attention n'est plus sur les choses extérieures ou sur les
pensées superficielles de votre esprit ; au lieu de cela, doucement et silencicusement, votre esprit est occupé
par ce que vous avez lu et par ce toucher de Sa présence.

Oh, ce n'est pas que vous penserez a ce que vous avez lu, mais vous vous nourrirez de ce que vous avez lu.
Par amour pour le Seigneur, vous exercez votre volonté pour maintenir votre esprit tranquille devant Lui.

Quand vous étes parvenu a cet état, vous devez laisser votre esprit se reposer.
Nourrir son &me. Comment décrire ce qu'il faut faire ensuite ?

Dans cet état de paix profonde, avalez ce que vous avez golté. Au début, cela peut paraitre difficile, mais je
peux peut-&tre vous montrer a quel point c'est simple. N'avez-vous pas, parfois, apprécié la saveur d'un
aliment trés savoureux ? Mais a moins que vous ne soyez disposé a avaler la nourriture, vous n'avez regu
aucun aliment. Il en est de méme pour votre &me. Dans cet état de calme, de paix et de simplicité, prenez
simplement ce qui est 1 comme une nourriture.

Qu'en est-il des distractions ?

Disons que votre esprit commence a vagabonder. Une fois que vous avez été profondément touché par
I'Esprit du Seigneur et que vous étes distrait, soyez diligent a ramener votre esprit errant vers le Seigneur.
C'est la maniére la plus simple au monde de surmonter les distractions extérieures.

Lorsque votre esprit s'est égaré, n'essayez pas de régler le probléme en changeant ce que vous pensez. Voyez-
vous, si vous prétez attention a ce que vous pensez, vous ne ferez qu'irriter votre esprit et l'agiter davantage.
Au lieu de cela, retirez-vous de votre mental ! Continuez a vous tourner vers l'intérieur, vers la présence du
Seigneur. En faisant cela, vous gagnerez la guerre contre votre esprit vagabond, et pourtant vous ne vous
engagerez jamais directement dans la bataille !

Avant de clore ce chapitre, j'aimerais soulever un ou deux points de plus.

Parlons de la révélation divine. Par le passé, votre habitude de lecture consistait peut-&tre a passer d'un sujet
a un autre. Mais la meilleure fagon de comprendre les mystéres cachés dans la révélation de Dieu et d'en
jouir pleinement est de les laisser s'imprimer profondément dans votre ceeur. Comment ? Vous pouvez faire
cela en demeurant sur cette révélation aussi longtemps qu'elle vous donne un sentiment de la présence du
Seigneur. Ne vous empressez pas de passer d'une pensée a une autre. Restez avec ce que le Seigneur vous a
révélé ; restez-y aussi longtemps que le sentiment de la présence du Seigneur est également la.

Alors que vous entamez cette nouvelle aventure, vous découvrirez bien siir qu'il est difficile de maitriser
votre esprit. Pourquoi ? Parce qu'a travers de nombreuses années d'habitude, votre esprit a acquis la capacité
de vagabonder partout dans le monde, comme bon lui semble ; ce dont je parle ici est donc quelque chose qui
doit servir de discipline a votre esprit.

Soyez assuré qu'au fur et a mesure que votre ame s'habituera davantage a se retirer vers les choses
intérieures, ce processus deviendra beaucoup plus facile.

Il y a deux raisons pour lesquelles vous trouverez de plus en plus facile de soumettre votre esprit au Seigneur

1. L'esprit, apres beaucoup de pratique, formera une nouvelle habitude de se tourner vers le plus
profond de soi.

2. Vous avez un Seigneur plein de grace !

Le désir principal du Seigneur est de Se révéler a vous et, pour qu'll puisse le faire, Il vous donne une grace
abondante. Le Seigneur vous donne l'expérience de jouir de Sa présence. Il vous touche, et Son toucher est si
délicieux que, plus que jamais, vous €tes attiré intérieurement vers Lui.



3. Les profondeurs — méme pour les personnes peu instruites

J'aimerais adresser ce chapitre a ceux d'entre vous qui ne savent peut-étre pas lire*. Parce que vous ne savez
pas lire, vous pourriez avoir l'impression d'étre dans un état de faiblesse par rapport a la plupart des chrétiens.
Vous pourriez vous sentir inapte a connaitre les profondeurs de votre Seigneur. Mais en fait, vous étes
réellement bénis. La bénédiction de ne pas pouvoir lire est que la priere peut devenir votre lecture ! Ne
savez-vous pas que le plus grand livre est Jésus-Christ lui-méme ? Il est un Livre qui a été écrit en dedans et
en dehors. Il vous enseignera toutes choses. Lisez-Le !

La premiére chose que vous devez apprendre, cher ami, c'est que « le royaume de Dieu est au-dedans de vous
» (Luc 17:21).

Ne cherchez jamais le royaume ailleurs que 13, a l'intérieur. Une fois que vous avez réalisé que le royaume de
Dieu est en vous et qu'il peut y étre trouvé, venez simplement au Seigneur.

Alors que vous venez, venez avec un profond sentiment d'amour ; venez a Lui trés doucement ; venez a Lui
avec un profond sens de l'adoration. En venant a Lui, reconnaissez humblement qu'll est tout. Confessez-Lui
que vous n'étes rien.

Fermez les yeux a tout ce qui vous entoure : commencez a ouvrir les yeux intérieurs de votre ame, en
tournant ces yeux vers votre esprit. En un mot, donnez toute votre attention aux parties intérieures profondes
de votre étre.

Vous avez seulement besoin de croire que Dieu habite en vous. Cette croyance, et cette croyance seule, vous
introduira dans Sa sainte présence. Ne permettez pas a votre intelligence de vagabonder, mais maintenez-la
en soumission autant que possible.

Une fois que vous étes dans la présence du Seigneur, restez tranquille et silencieux devant Lui.

Et maintenant, 1a en Sa présence, commencez simplement a répéter la priére du Seigneur (le Notre Pére).
Commencez par le mot « Pére ». Ce faisant, laissez toute la signification de ce mot toucher profondément
votre cceur. Croyez que le Dieu qui vit a I'intérieur de vous est en effet si désireux d'étre votre Pére. Epanchez
votre cceur devant Lui comme un petit enfant épanche son cceur devant son pere. Ne doutez jamais du
profond amour de votre Seigneur pour vous. Ne doutez jamais de Son désir de vous entendre. Invoquez Son
nom et restez devant Lui en silence pendant un petit moment. Demeurez 13, attendant que Son cceur vous soit
révélé.

En venant & Lui, venez comme un enfant faible, tout souillé et durement meurtri — un enfant qui a été blessé
par des chutes répétées. Venez au Seigneur comme quelqu'un qui n'a aucune force propre ; venez a Lui
comme quelqu'un qui n'a pas le pouvoir de se purifier lui-méme. Exposez humblement votre pitoyable
condition sous le regard de votre Pére.

Pendant que vous attendez 1a devant Lui, prononcez de temps en temps un mot d'amour pour Lui et un mot
de douleur pour votre péché. Puis attendez simplement un moment. Apres avoir attendu, vous sentirez quand
il sera temps de continuer ; quand ce moment viendra, continuez simplement dans la priére du Seigneur.

En pronongant les mots « Que Ton régne vienne », invoquez votre Seigneur, le Roi de Gloire, pour qu'll
régne en vous.

Livrez-vous a Dieu. Donnez-vous a Dieu afin qu'll fasse dans votre cceur ce que vous avez si longtemps
échoué a faire par vos propres efforts. Reconnaissez devant Lui Son droit de régner sur vous.

A un certain moment de cette rencontre avec votre Seigneur, vous sentirez au plus profond de votre esprit
qu'il est temps de rester simplement silencieux devant Lui. Lorsque vous avez un tel sentiment, ne passez pas
au mot suivant — pas tant que ce sentiment demeure en vous. Voyez-vous, c'est le Seigneur lui-méme qui

8



vous maintient dans le silence. Quand ce sentiment d'attente devant Lui est passé, continuez a nouveau vers
les mots suivants de la priére du Seigneur :

« Que Ta volont¢ soit faite sur la terre comme au ciel. »

En priant ces mots, humiliez-vous devant le Seigneur, Lui demandant instamment d'accomplir toute Sa
volonté en vous et a travers vous. Abandonnez votre cceur entre Ses mains. Abandonnez votre liberté entre
Ses mains. Cédez a votre Seigneur Son droit de faire de vous ce qu'll Lui plait.

Savez-vous quelle est la volonté de Dieu ?

Sa volonté est que Ses enfants L'aiment. Par conséquent, lorsque vous priez « Seigneur, que Ta volonté soit
faite », vous demandez en réalité au Seigneur de vous permettre de L'aimer. Commencez donc a L'aimer ! Et
ce faisant, suppliez-Le de vous donner Son amour.

Tout ce que je viens de vous décrire se déroulera trés doucement, et se déroulera trés paisiblement, tout au
long de la priére entiére.

Voyons maintenant une autre possibilité.

Il peut arriver une occasion, pendant que vous €tes avec le Seigneur, ou vous souhaiterez mettre de coté la
pri¢re du Seigneur. Peut-étre souhaiterez-vous venir a Lui comme a votre berger.

Venez a Lui alors comme une brebis qui cherche auprés de son berger sa véritable nourriture. En venant a
Lui, dites quelque chose comme ceci : « Oh, Berger plein d'amour, Tu nourris Ton troupeau de Toi-méme, et
Tu es vraiment mon pain quotidien. »

Il est convenable que vous apportiez tous vos besoins a votre Seigneur. Mais quoi que vous fassiez, faites-le
en croyant une chose : a savoir que Dieu se trouve en vous.

Je réalise que vous pourriez &tre I'un de ceux qui ont un modele établi, ou un rituel, pour leurs priéres. Vous
ne devriez pas vous encombrer des rituels que vous avez appris. Il n'est pas nécessaire d'utiliser des
répétitions ou des pricres apprises par coeur. Au lieu de cela, répétez simplement la priere du Seigneur
comme je l'ai décrit ici. Cela produira un fruit abondant dans votre vie.

Cher enfant de Dieu, tous vos concepts de ce a quoi Dieu ressemble ne riment en réalité a rien. N'essayez pas
d'imaginer a quoi Dieu ressemble. Au lieu de cela, croyez simplement en Sa présence. N'essayez jamais
d'imaginer ce que Dieu fera. Il n'y a aucun moyen pour que Dieu entre jamais dans vos concepts. Que ferez-
vous alors ? Cherchez a contempler Jésus-Christ en Le regardant dans votre étre le plus profond, dans votre
esprit. Terminons ce chapitre en examinant une troisiéme fagon par laquelle vous pouvez commencer une
rencontre plus profonde avec votre Seigneur.

Vous pouvez venir au Seigneur en Le regardant comme votre Médecin. Apportez-Lui toutes vos maladies
afin qu'll puisse les guérir. Mais en venant a Lui, ne venez pas avec anxiété ou agitation. Et alors que vous
venez, faites des pauses de temps en temps. Cette période d'attente silencieuse devant le Seigneur
augmentera progressivement ! De plus, vos propres efforts de priere diminueront de plus en plus. Finalement
viendra pour vous ce moment ou Il prendra le contréle complet, ot vous vous abandonnerez continuellement
a I'ceuvre de Dieu en vous.

Comme vous pouvez le voir, ce qui a commencé comme quelque chose de trés simple va grandir ! Cela
grandira pour devenir une relation trés réelle et vitale entre vous et le Dieu vivant.

Lorsque la présence du Seigneur deviendra réellement votre expérience, vous découvrirez en fait que vous
avez commencé a aimer progressivement ce silence et ce repos paisible qui accompagnent Sa présence.



Il y a une jouissance merveilleuse de Sa présence. Cette merveilleuse jouissance de Sa présence va
maintenant vous aider a vous introduire a un autre niveau de communion intéricure !

Nous passerons a ce second niveau de priére dans le chapitre suivant. C'est une profondeur de priere qui peut
étre vécue par tous les croyants, les simples comme les savants.

10



4. Le second niveau

Vous avez maintenant une certaine connaissance de la maniere de prier I'Ecriture et de contempler le
Seigneur, ou d'attendre en Sa présence. Supposons que vous ayez pratiqué ces deux fagons de venir au
Seigneur. Disons que vous avez dépassé le stade de la maladresse pour entrer dans une expérience réelle*.

Passons maintenant a I'examen d'un niveau d'expérience plus profond avec le Seigneur ; c'est-a-dire, un
niveau de priere plus profond. Certains ont décrit ce second niveau comme une expérience de « foi et de
calme ». D'autres 1'ont appelé la « priére du ceeur toute simple ». Je préfére ce dernier nom.

Disons que vous vous étes habitué a prier I'Ecriture et a attendre tranquillement dans le sentiment de la
présence du Seigneur, et que ces pratiques font désormais partie de votre vie. S'il en est ainsi, vous avez
découvert qu'il est maintenant beaucoup plus facile de venir au Seigneur et de connaitre Sa présence. Mais
j'aimerais vous rappeler une fois de plus que ce qui a été écrit précédemment s'adressait a ceux qui
commencent tout juste a connaitre Christ.

A vos débuts, il vous était trés difficile de ramener votre esprit vagabond. Il était difficile de se tourner
continuellement vers 1'intérieur, vers votre esprit. Peu a peu, ces choses sont devenues beaucoup plus
naturelles et simples. Et maintenant, la pricre est devenue facile, douce et naturelle — ainsi que tres
délicieuse. Vous reconnaissez progressivement que la priére est la voie véritable, le chemin réel pour trouver
Dieu. Et une fois que vous L'avez trouvé, vous proclamez avec joie : « Ton nom est un parfum qui se répand
» (Cantique des Cantiques 1:3).

Vous pourriez penser que je vais maintenant vous encourager a continuer sur ce chemin si fructueux. Au lieu
de cela, je vais vous encourager a modifier un peu votre trajectoire. Ce faisant, vous allez une fois de plus
arriver a un point qui pourrait comporter un certain découragement. S'engager sur une nouvelle voie pour
explorer le Seigneur signifie toujours rencontrer quelques difficultés au début ! C'est pourquoi je vous
encourage a avoir un cceur confiant a partir de maintenant. Vous ne devez pas vous décourager. Il y aura une
petite difficulté en chemin alors que vous cherchez a entrer dans une relation plus profonde avec le Seigneur.

Maintenant que ces paroles sont dites, examinons ce nouveau niveau de priére.

Tout d'abord, entrez dans la présence du Seigneur par la foi. Pendant que vous étes la devant Lui, continuez a
vous tourner vers l'intérieur, vers votre esprit, jusqu'a ce que vos pensées soient rassemblées et que vous
soyez parfaitement calme devant Lui. Maintenant, quand toute votre attention est enfin tournée vers
l'intérieur et que votre esprit est fixé sur le Seigneur, restez simplement tranquille devant Lui pendant un
court moment.

Peut-étre commencerez-vous a savourer le sentiment de la présence du Seigneur. Si tel est le cas, n'essayez
de penser a rien. N'essayez de rien dire. N'essayez de rien faire ! Tant que le sentiment de la présence du
Seigneur persiste, restez simplement la. Demeurez devant Lui exactement tel que vous étes.

La conscience de Sa présence finira par diminuer. Quand cela arrive, prononcez quelques paroles d'amour au
Seigneur ou invoquez simplement Son nom. Faites-le tranquillement et avec douceur, avec un coeur confiant.
Ce faisant, vous serez a nouveau ramen¢é a la douceur de Sa présence ! Vous découvrirez que vous revenez
une fois de plus dans ce doux lieu de jouissance totale que vous venez d'expérimenter ! Une fois que la
douceur de Sa présence est revenue a son comble, restez a nouveau immobile devant Lui.

Vous ne devriez pas chercher a bouger tant qu'll est proche.

Quel est le but ? Le voici : il y a un feu en vous, et il baisse ou grandit. Ce feu, lorsqu'il baisse, doit étre
ravivé doucement, mais seulement doucement. Dés que ce feu commence a briler, cessez a nouveau tous vos
efforts. Autrement, vous pourriez éteindre la flamme.

11



C'est donc 1a le second niveau de priere — un second niveau dans 1'expérience de Jésus-Christ.

Lorsque vous arrivez a la fin de ce moment, restez toujours 1a devant le Seigneur, tranquillement, pendant un
court instant. De plus, il est trés important que toute votre pricre soit faite avec un cceur confiant. Prier avec
un ceeur confiant est plus important que toute autre chose concernant la priére !

Avant de terminer ce chapitre, j'aimerais vous parler un instant du motif de votre cceur dans votre recherche
du Seigneur.

Apreés tout, pourquoi venez-vous au Seigneur ? Venez-vous a Lui pour la douceur ? Venez-vous a Lui parce
qu'il est agréable d'étre dans la présence du Seigneur ? Laissez-moi vous recommander une voie plus élevée.

En venant au Seigneur pour prier, apportez un cceur rempli d'un amour pur, un amour qui ne cherche rien
pour lui-méme. Apportez un cceur qui ne cherche rien du Seigneur, mais qui désire seulement Lui plaire et
faire Sa volontg.

Laissez-moi illustrer cela. Considérez le serviteur. Le serviteur prend grand soin de son maitre ; mais s'il ne
le fait que pour recevoir une récompense, il ne mérite aucune considération. Ainsi, cher chrétien, lorsque
vous venez vers votre Seigneur pour prier, ne venez pas pour une jouissance spirituelle. Ne venez méme pas
pour expérimenter votre Seigneur. Alors pourquoi ? Venez simplement pour Lui plaire.

Une fois que vous étes 1a, s'll choisit de répandre une grande bénédiction, recevez-la. Mais si, au contraire,
votre esprit vagabonde, recevez cela. Ou si vous passez un moment difficile dans la priére, recevez cela.
Acceptez avec joie tout ce qu'll désire donner. Croyez que tout ce qui arrive est ce qu'll veut vous donner !

Laissez-moi le répéter, car c'est trés important ! C'est particuliérement important pour votre croissance future
dans I'expérience de Christ. Croyez par la foi que tout ce qui arrive est Son désir pour vous a ce moment-la.

Lorsque vous viendrez au Seigneur de cette maniére, vous découvrirez que votre esprit est en paix, quelle
que soit votre condition. Quand vous aurez appris a venir au Seigneur avec cette attitude, vous ne serez pas
bouleversé si le Seigneur Se retire de vous. Les temps de sécheresse spirituelle seront pour vous identiques
aux temps d'abondance spirituelle. Vous les traiterez de la méme maniere. Pourquoi ? Parce que vous aurez
appris a aimer Dieu simplement parce que vous L'aimez, et non pour Ses dons, ni méme pour Sa précicuse
présence.

12



5. Les temps de sécheresse

Dans le chapitre quatre, nous avons abordé le sujet des « périodes de sécheresse » spirituelle. Si vous vous
mettez en route vers les contrées spirituelles décrites dans ces premiers chapitres, vous devez réaliser que des
temps de sécheresse vous attendent. 11 serait donc sage de poursuivre sur ce sujet encore un peu.

Cher lecteur, vous devez réaliser que Dieu n'a qu'un seul désir. Il est certain que vous ne pourrez jamais
comprendre une période de sécheresse si vous ne comprenez pas quel est Son désir. Son désir est de Se
donner a 'ame qui L'aime vraiment et a celle qui Le cherche ardemment. Et pourtant, il est vrai que ce Dieu
qui désire Se donner a vous se cachera souvent de vous — de vous, celui-la méme qui Le cherche !

Or, pourquoi Dieu ferait-I1 cela ? Cher saint de Dieu, vous devez apprendre les voies de votre Seigneur. Le
votre est un Dieu qui se cache souvent. Il se cache dans un but précis. Pourquoi ? Son but est de vous sortir
de la paresse spirituelle. Son dessein, en Se retirant de vous, est de vous pousser a Le poursuivre.

Le Seigneur Jésus cherche partout ce chrétien qui restera fidele et aimant, méme lorsqu'll s'est retiré. Si le
Seigneur trouve une telle ame fidele, lorsqu'll revient, Il récompense la fidélité de Son enfant. Il déverse sur
ce fidele une bonté abondante et de tendres caresses d'amour.

Voici donc une chose que vous devez comprendre.
Vous aurez des temps de sécheresse spirituelle. Cela fait partie des voies du Seigneur.

Mais le fait que vous aurez des périodes de sécheresse spirituelle n'est pas la question. La question
importante est de savoir ce que vous ferez dans un temps de sécheresse spirituelle ? A ce stade, vous devez
apprendre quelque chose sur vos tendances naturelles. I sera naturel pour vous, pendant une saison seche,
d'essayer de prouver votre amour au Seigneur. Pendant une saison spirituellement séche, vous constaterez
que vous essaierez de prouver au Seigneur votre fidélité envers Lui ; vous le ferez en exergant votre propre
force. Inconsciemment, vous espérerez, par un tel effort propre, Le persuader de revenir plus rapidement.

Non, cher chrétien, croyez-moi, ce n'est pas la maniére de répondre a votre Seigneur dans les saisons de
sécheresse.

Que ferez-vous alors ?

Vous devez attendre le retour de votre Bien-aimé avec un amour patient. Joignez a cet amour le renoncement
a soi et I'humiliation ! Méme si le Seigneur s'est caché, restez constamment devant Lui. La, devant Lui,
épanchez votre amour sur Lui avec passion et pourtant, j'ajouterais, toujours avec paix.

Passez du temps avec Lui dans 'adoration et dans un silence respectueux.

En attendant ainsi le Seigneur, vous Lui démontrerez que c'est Lui seul que vous cherchez. Vous voyez, vous
démontrerez que ce n'est pas la jouissance €goiste que vous recevez en étant dans Sa présence qui vous fait
L'aimer. Vous montrerez que ce n'est pas le plaisir que vous éprouvez, mais votre amour qui vous motive.

11 existe une citation des textes apocryphes qui parle de telles saisons :

Ne sois pas impatient dans les temps de sécheresse et d'obscurité ; accepte les retraits et les
délais des consolations de Dieu ; approche-toi de Lui et attends-Le patiemment, afin que ta vie
soit augmentée et renouvelée.

Ainsi, chers enfants du Seigneur, soyez patients dans votre communion intérieure pendant ces saisons de
sécheresse.

13



Laissez-moi vous poser une question. Et si le Seigneur vous appelait a passer votre vie entic¢re a attendre Son
retour vers vous ? Comment vous comporteriez-vous si tel était le lot que le Seigneur devait vous assigner
pour tout le reste de votre vie ? Que feriez-vous ?

Faites ceci.

Attendez-Le dans un esprit d'humilité, dans un esprit d'abandon, avec contentement et résignation. Passez
votre temps dans cette merveilleuse sorte de communion intérieure que j'ai mentionnée au chapitre 4. Venez
devant Lui tranquillement et paisiblement, rappelant votre esprit a Sa présence, méme si Sa présence semble
vous échapper.

Tout en faisant ces choses, accompagnez-les de supplications d'un amour douloureux et plaintif, et
d'expressions de soupirs (priére du cceur) pour le retour de votre Bien-aimé.

Je souhaite vous assurer que si vous vous comportez de cette manicre, cela plaira grandement au coeur de
Dieu. Une telle attitude Le contraindra a revenir vers vous beaucoup plus rapidement que toute autre chose.

14



6. L'abandon

Au début de ce livre, nous avons discuté de la maniére de connaitre les profondeurs de Jésus-Christ. Notre
commencement était assez simple. Nous avons d'abord examiné la maniére de prier I'Ecriture, puis la
simplicité consistant a juste contempler le Seigneur. Aprés avoir poursuivi ce niveau d'expérience avec le
Seigneur pendant un temps considérable, vous devriez alors étre prét a passer a un niveau d'expérience plus
profond avec Lui et a un niveau de connaissance de Sa personne plus profond encore. Mais dans cette
rencontre plus intime avec le Seigneur que nous avons examinée au chapitre 4, vous devez sortir du seul
domaine de la priére ; ou, pour le dire plus clairement, vous devez vous éloigner de ces seuls un ou deux
moments de la journée que vous réservez a la priere avec le Seigneur.

A ce stade, de toutes nouvelles attitudes envers votre vie entiére doivent entrer dans votre ceeur. Si vous
voulez vous étendre au-dela d'un simple temps de priere quotidien, d'autres parties de votre vie — et méme
votre vision globale de la vie — devront étre modifiées. Cette nouvelle attitude doit venir pour une raison
trés spéciale : afin que vous puissiez aller plus loin, toujours plus loin, dans un autre niveau avec votre
Seigneur.

Pour ce faire, vous devez avoir une attitude nouvelle envers vous-méme ainsi qu'envers le Seigneur ; c'est
une attitude qui doit aller beaucoup plus loin que tout ce que vous avez connu précédemment.

Pour ce faire, je vous présente un mot nouveau. Ce mot est I’abandon.

Pour pénétrer plus profondément dans 1’expérience de Jésus-Christ, il est nécessaire que vous commenciez a
abandonner votre existence tout entiere, en la remettant & Dieu. Prenons les événements quotidiens de la vie
comme illustration. Vous devez croire absolument que les circonstances de votre vie, c'est-a-dire chaque
minute de votre vie, ainsi que tout le cours de votre vie — tout, oui, tout ce qui arrive — sont venus a vous
par Sa volonté et par Sa permission. Vous devez croire absolument que tout ce qui vous est arrivé vient de
Dieu et est exactement ce dont vous avez besoin.

Vous souvenez-vous que dans un chapitre précédent, vous avez vu comment vous pouviez d'abord étre
introduit a une telle disposition ? Vous pouvez commencer par accepter chaque moment de pricre, qu'il
s'agisse d'un moment glorieux avec Lui ou d'un moment ou votre esprit vagabonde, comme étant exactement
ce qu'll désirait pour vous. Apprenez ensuite a élargir cette perspective jusqu'a ce qu'elle englobe chaque
seconde de votre vie !

Une telle vision de vos circonstances et un tel regard de foi vers votre Seigneur vous rendront satisfait de
tout. Une fois que vous croirez cela, vous commencerez alors a prendre tout ce qui vient dans votre vie
comme venant de la main de Dieu, et non de la main de 1'homme.

Désirez-vous vraiment, sincérement, vous remettre a Dieu ?

Alors je dois ensuite vous rappeler qu'une fois que vous avez fait la donation, vous ne pouvez plus reprendre
le cadeau. Une fois que le don a été présenté, il n'appartient plus a celui qui le donne. Ce petit livre est écrit
pour vous dire comment expérimenter les profondeurs de Jésus-Christ, mais connaitre les profondeurs de
Jésus-Christ n'est pas seulement une méthode. C'est une attitude de toute une vie. C'est une question d'étre
enveloppé par Dieu et possédé par Lui.

Nous avons parlé d'abandon. L'abandon est une question de la plus haute importance si vous voulez
progresser dans la connaissance de votre Seigneur. L'abandon est, en fait, la clé du parvis intérieur — la clé
des profondeurs insondables. L'abandon est la cl¢ de la vie spirituelle intérieure.

Le croyant qui sait comment s'abandonner au Seigneur deviendra bientdt parfait.

15



Disons que vous atteignez cet état d'abandon. Une fois que vous avez atteint cet état, vous devez persévérer,
ferme et inébranlable. Autrement, y arriver et n'y rester que briévement est de peu de valeur. C'est une chose
d'atteindre cet état ; c'en est une autre d'y demeurer.

Faites attention ; n'écoutez pas la voix de votre raisonnement naturel. Vous pouvez vous attendre a ce qu'un
tel raisonnement surgisse en vous. Néanmoins, vous devez croire que vous pouvez vous abandonner
entiérement au Seigneur pour toute votre vie et qu'll vous donnera la grace d'y demeurer ! Vous devez espérer
en Dieu, « espérant contre toute espérance » (Romains 4:18).

Une grande foi produit un grand abandon.

Qu'est-ce que I'abandon ? Si nous pouvons comprendre ce que c'est, peut-Etre pourrons-nous mieux nous en
saisir.

L'abandon consiste & se décharger de tous vos soucis. L'abandon, c'est laisser tomber tous vos besoins. Cela
inclut les besoins spirituels. Laissez-moi le répéter, car ce n'est pas facile a saisir. L'abandon consiste a mettre
de coté, pour toujours, tous vos besoins spirituels.

Tous les chrétiens ont des besoins spirituels ; mais le croyant qui s'est abandonné au Seigneur ne s'autorise
plus le luxe d'étre conscient de ses besoins spirituels. Il se livre plutét complétement a la disposition de Dieu.

Réalisez-vous que tous les chrétiens ont été exhortés a I'abandon ?

Le Seigneur lui-méme a dit : « Ne vous inquiétez pas pour le lendemain, car votre Pére céleste sait que vous
avez besoin de toutes ces choses » (Matthieu 6:32, 34). Ailleurs, I'Ecriture dit : « Reconnais-Le dans toutes
tes voies, et Il aplanira tes sentiers » (Proverbes 3:6). « Recommande tes ceuvres a I'Eternel, et tes projets
réussiront » (Proverbes 16:3). Encore une fois, dans le livre des Psaumes, il est dit : « Recommande ton sort
a I'Eternel, mets en Lui ta confiance, et Il agira » (Psaume 37:5).

Le véritable abandon doit couvrir deux mondes complets, deux domaines entiers.

11 doit y avoir un abandon dans votre vie concernant toutes les choses extérieures et pratiques.
Deuxiémement, il doit aussi y avoir un abandon de toutes les choses intérieures et spirituelles. Vous devez
venir au Seigneur et 13, vous engager a abandonner toutes vos préoccupations. Toutes vos préoccupations
vont entre les mains de Dieu. Vous vous oubliez vous-méme et, a partir de ce moment, vous ne pensez plus
qu'a Lui.

En continuant a faire cela sur une longue période, votre ceeur restera détaché ; votre coeur sera libre et en
paix!

Comment pratiquez-vous 'abandon ? Vous le pratiquez quotidiennement, a chaque heure et a chaque instant.
L'abandon se pratique en perdant continuellement votre propre volonté dans la volonté de Dieu ; en
plongeant votre volonté dans les profondeurs de Sa volonté, pour qu'elle y soit perdue a jamais !

Et comment commencez-vous ? Vous devez commencer par refuser chaque désir personnel qui se présente a
vous des qu'il surgit — peu importe combien ce désir personnel est bon, et peu importe combien il peut
paraitre utile !

L'abandon doit atteindre un point ot vous vous tenez dans une indifférence totale envers vous-méme. Vous
pouvez étre certain qu'une telle disposition produira un résultat merveilleux.

Le résultat de cette attitude vous amenera, en fait, au point le plus merveilleux imaginable. C'est le point ou
votre volonté se libére complétement de vous et devient libre d'étre unie a la volonté de Dieu ! Vous ne
désirerez que ce qu'll désire, c'est-a-dire ce qu'll a désiré de toute éternité.

16



Devenez abandonné en vous résignant simplement a ce que le Seigneur veut, en toutes choses, quelles
qu'elles soient, d'ou qu'elles viennent, ou quelle que soit la fagon dont elles affectent votre vie.

Qu'est-ce que I'abandon ? C'est oublier votre passé ; c'est laisser I'avenir entre Ses mains ; c'est consacrer le
présent pleinement et entiérement a votre Seigneur. L'abandon, c'est étre satisfait du moment présent, peu
importe ce que ce moment contient. Vous étes satisfait parce que vous savez que quoi que ce moment
apporte, il contient — a cet instant — le plan éternel de Dieu pour vous.

Vous saurez toujours que ce moment est la déclaration absolue et totale de Sa volonté pour votre vie.

Souvenez-vous que vous ne devez jamais blamer I'homme pour quoi que ce soit. Quoi qu'il arrive, ce n'est ni
I'homme ni les circonstances qui l'ont provoqué. Vous devez tout accepter (sauf, bien sir, votre propre péch¢)
comme venant de votre Seigneur.

Abandonnez non seulement ce que le Seigneur vous fait, mais abandonnez aussi votre réaction a ce qu'll fait.

Désirez-vous entrer dans les profondeurs de Jésus-Christ ? Si vous souhaitez entrer dans cet état plus profond
de connaissance du Seigneur, vous devez chercher non seulement une priere plus profonde, mais aussi
l'abandon dans tous les domaines de votre vie. Cela signifie s'étendre jusqu'a ce que votre nouvelle relation
inclue le fait de vivre 24 heures sur 24 totalement abandonné a Lui. Commencez a vous livrer pour étre
conduit par Dieu et pour qu'll traite avec vous. Faites-le dés maintenant. Livrez-vous pour Lui permettre de
faire de vous exactement ce qu'll Lui plait — tant dans votre vie intérieure ou vous L'expérimentez que dans
votre vie extérieure ou vous acceptez toutes les circonstances comme venant de Lui.

17



7. L'abandon et la souffrance

Je voudrais continuer a vous parler de 'abandon, mais dans ce chapitre, voyons comment une telle
consécration vous affecte lorsque la souffrance survient dans votre vie.

Vous devez étre patient dans toute la souffrance que Dieu vous envoie. Si votre amour pour le Seigneur est
pur, vous L'aimerez autant sur le Calvaire que sur le Mont Thabor. Le Seigneur Jésus a aimé Son Pére sur le
Mont Thabor ou Il a été transfiguré, mais Il ne L'a pas moins aimé sur le Calvaire ou Il a été crucifié.
Assurément, alors, vous devriez aimer le Seigneur tout autant sur le Calvaire, car c'est 1a qu'll a fait la plus
grande démonstration de Son amour.

11 est possible que vous fassiez une erreur concernant votre abandon au Seigneur. Vous pouvez vous
abandonner au Seigneur en espérant et en attendant d'étre toujours caressé, aimé et béni spirituellement par
Lui. Vous qui vous étes donné au Seigneur pendant une saison agréable, veuillez noter ceci : si vous vous
étes donné a Lui pour étre béni et aimé, vous ne pouvez pas soudainement faire demi-tour et reprendre votre
vie lors d'une autre saison... quand vous étes crucifié !

Vous ne trouverez non plus aucune consolation auprés de 'homme lorsque vous aurez été mis sur la croix.
Toute consolation qui vous parvient lorsque vous connaissez l'expérience de la croix vous vient du Seigneur.

Vous devez apprendre a aimer la croix. Celui qui n'aime pas la croix n'aime pas les choses de Dieu (Matthieu
16:23). 11 vous est impossible d'aimer véritablement le Seigneur sans aimer la croix. Le croyant qui aime la
croix trouve que méme les choses les plus améres qui se présentent a lui sont douces. L'Ecriture dit : « Pour
celui qui a faim, tout ce qui est amer est doux » (Proverbes 27:7).

A quel point désirez-vous avoir faim de Dieu ? Vous aurez faim de Dieu, et vous Le trouverez, dans la
proportion méme ou vous aurez faim de la croix.

Voici un véritable principe spirituel que le Seigneur ne niera pas : Dieu nous donne la croix, puis la croix
nous donne Dieu.

Comme vous pouvez le voir, nous sommes maintenant sortis du domaine d'une période de temps précise
mise a part pour la priére ; nous sommes passés dans un domaine qui concerne 'expérience entiére du
croyant. Qu'il soit dit ici et maintenant : vous pouvez €tre certain qu'un avancement spirituel intérieur se
produira lorsqu'il y aura aussi dans votre vie un progres réel dans la connaissance de l'expérience de la croix.
L'abandon a Christ et l'expérience de la croix vont de pair.

Alors, comment traiterez-vous la souffrance ? Ou, pour le dire autrement, comment répondez-vous a l'ccuvre
de la croix opérée par le Seigneur dans votre vie ?

Vous répondez ainsi. Dés que quelque chose se présente a vous sous forme de souffrance, a ce moment
précis, une résistance naturelle surgira quelque part en vous. Quand ce moment arrive, résignez-vous
immédiatement a Dieu. Acceptez la chose. En cet instant, livrez-vous a Lui comme un sacrifice.

En faisant cela, vous finirez par faire une découverte merveilleuse. C'est celle-ci : quand la croix arrive
réellement dans votre vie, elle ne sera pas du tout aussi pesante que ce que vous craigniez au premier abord.
Recevez-la comme venant de Dieu, peu importe ce que c'est. Le fardeau est bien plus léger de cette fagon.

Pourquoi la croix est-elle tellement plus 1égere lorsqu'elle est acceptée ainsi ? Parce que vous aurez désiré la
croix, et que vous vous serez habitué a tout recevoir de la main du Seigneur.

Ne vous méprenez pas sur ces paroles. Je ne vous ai pas décrit un moyen d'échapper a la croix. Méme si vous
vous abandonnez totalement au Seigneur et que vous vous résignez complétement a la souffrance, cela ne
vous empéchera pas de ressentir le poids de cette croix. Si vous n'avez pas ressenti la croix, alors vous n'avez
pas souffert. Ressentir la douleur de la souffrance est I'une des parties principales de la souffrance. La

18



douleur est un aspect inévitable de la croix. Sans elle, il n'y aurait aucune croix. La souffrance est tissée dans
la nature méme de la croix. La douleur est au centre de la connaissance de la souffrance. Rappelez-vous, s'il
vous plait, que votre Seigneur a choisi d'endurer la violence la plus extréme que la croix pouvait offrir.

Parfois vous porterez peut-étre la croix dans la faiblesse ; d'autres fois vous la porterez dans la force. Mais
que vous la portiez dans la faiblesse ou dans la force, portez-la ! La faiblesse comme la force devraient nous
étre égales puisque nous portons la croix dans la volonté de Dieu.

19



8. L'abandon et la révélation

Continuons a examiner cette question de I'abandon.

Certains ont posé la question : « Si je m'abandonne totalement au Seigneur, cela signifie-t-il que je n'aurai
plus de nouvelle révélation de Jésus-Christ ? »

L'abandon met-il fin a la révélation ?

Non, pas du tout. Bien au contraire, I'abandon est le moyen que le Seigneur utilisera pour vous donner la
révélation. La révélation que vous recevrez viendra a vous comme une réalité plutét que comme une
connaissance. Cela n'est rendu possible que par 1'abandon.

Vous devez vous rappeler a qui vous vous abandonnez.

C'est au Seigneur Jésus que vous vous abandonnez. C'est aussi le Seigneur que vous suivrez comme le
Chemin ; c'est ce Seigneur que vous écouterez comme la Vérité, et c'est de ce Seigneur que vous recevrez la
Vie (Jean 14:6). Si vous Le suivez comme le Chemin, vous L'écouterez comme la Vérité, et Il vous apportera
la vie en tant que Vie.

A mesure que la révélation vient a vous, quelque chose se produit ; Jésus-Christ imprime réellement Sa
propre marque sur votre ame. Chaque fois qu'll vient a vous, Il laisse une empreinte nouvelle et différente de
Sa nature sur vous.

Bientdt, il y aura de nombreuses expressions différentes de Sa nature imprimées dans votre étre.

Peut-étre avez-vous entendu dire que vous devriez réfléchir aux différentes expériences de Jésus-Christ. Mais
il est bien préférable pour vous de porter, de transporter, ces expériences de Jésus-Christ en vous-méme.

C'était ainsi dans la vie de Paul. Il ne méditait pas sur les souffrances de Christ ; il ne considérait pas les
marques de souffrance sur le corps du Seigneur. Au lieu de cela, Paul portait dans son propre corps les
expériences de son Seigneur. Il a méme dit : « Je porte en mon corps les marques de Jésus-Christ » (Galates
6:17). L'a-t-il fait en considérant de telles marques ? Non. Jésus-Christ S'était personnellement imprimé sur
Paul.

Quand le Seigneur trouve un croyant qui Lui est complétement abandonné en toutes choses a l'extérieur et en
toutes choses a l'intérieur, Il choisira souvent de donner a cette personne des révélations spéciales de Sa
nature. Si telle devait étre votre expérience, acceptez ces révélations avec un cceur reconnaissant.

Recevez toujours tout de Lui avec un cceur reconnaissant, peu importe ce qu'll choisit d'accorder.

Supposons que le Seigneur vous donne une révélation spéciale. Quelle devrait tre votre attitude ? Vous
devez recevoir la révélation comme vous recevriez toutes les autres choses de Lui.

1y a des chrétiens a qui Dieu a donné une certaine révélation de Lui-méme, et cette révélation leur a apporté
de la joie pendant des années. En d'autres termes, le Seigneur vous donnera parfois une révélation de Lui-
méme si puissante que I'expérience de cette seule vérité sera votre force pendant des années. Pendant ce
temps, vous étes attiré de plus en plus intérieurement vers Dieu. C'est merveilleux. Vous devriez étre fidele a
cette révélation aussi longtemps qu'elle dure.

Mais qu'arrive-t-il quand cette révélation commence a s'estomper ; que faites-vous quand elle n'apporte plus
la joie qu'elle apportait autrefois ? Quand cela arrive, cela signifie simplement que Dieu a décidé qu'il valait
mieux mettre fin a cette expérience.

Quelle doit étre votre attitude ? Vous devez librement consentir a ce qu'elle vous soit retirée. Mettez-la de
coOté. Le Seigneur souhaite passer a une compréhension plus profonde et plus centrale de Lui-méme.

20



Recevez toutes choses de maniere égale. Abandonnez-vous méme en matiére de révélation. Soyez toujours
prét a vous donner a tout ce qui semble étre Sa volonté. N'ayez aucun désir dans votre vie si ce n'est le désir
de tendre passionnément vers Lui et de toujours demeurer avec Lui. Apprenez ce que signifie s'abaisser
continuellement dans le néant devant votre Seigneur.

Apprenez, apres avoir fait cela, a accepter également tous Ses dons, qu'ils soient lumiére ou téncbres. Traitez
la fécondité et la stérilité de la méme maniére.

Qu'il s'agisse de faiblesse ou de force, de douceur ou d'amertume, de tentation, de distraction, de douleur, de
lassitude, d'incertitude ou de bénédiction, tout doit étre regu comme égal venant de la main du Seigneur. Rien
de tout cela ne devrait retarder votre marche, ne serait-ce qu'un instant.

Un dernier mot sur la révélation.

Le Seigneur vous donne une certaine révélation que vous étes incapable de comprendre. Ne soyez pas affligé
; vous n'avez aucune raison de vous inquiéter. Aimez simplement le Seigneur. Cet amour inclut en lui-méme
toute sorte de dévotion pour Lui. Si vous étes quelqu'un qui s'est livré a Dieu et a Dieu seul, alors vous
n'aurez aucun mal a voir Jésus-Christ vous étre révélé dans toute la plénitude de Sa nature. Une partie de la
révélation qu'll donne de Lui-méme peut étre trés claire ; une autre partie de cette révélation peut ne pas étre
aussi claire.

Acceptez les deux comme étant la méme chose. Quiconque aime Dieu aime tout ce qui se rapporte a Lui.
Vous vous réjouissez de la révélation de Lui que vous ne comprenez pas, tout comme vous le faites pour
celle que vous comprenez.

Si vous L'aimez, vous aimez tout ce qui Le concerne.

21



9. L’abandon et une vie sainte

Quel est le résultat de marcher continuellement devant Dieu dans un état d'abandon ? Le résultat ultime est la
piété. Une fois que vous avez fait de cette communion intérieure avec Dieu une partie de votre vie, la piété
est facilement a votre portée.

Qu'entendons-nous par la piété ? La piété est quelque chose qui vient de Dieu. Si vous étes fidele a apprendre
cette maniere simple d'expérimenter votre Seigneur, vous prendrez possession de Dieu. Et & mesure que vous
Le possédez, vous hériterez de tous Ses traits. Voici ce qu'est la piété : plus vous possédez Dieu, plus vous
Lui devenez semblable*. * Transformation.

Mais il doit s'agir d'une piété qui a grandi a partir de votre intérieur. Si la piété ne vient pas du plus profond
de vous, elle n'est qu'un masque. La simple apparence extérieure de la piété est aussi changeante qu'un
vétement. Mais quand la piété est produite en vous par la Vie qui est au plus profond de vous — alors cette
piété est réelle, durable, et constitue la véritable essence du Seigneur. « La fille du roi est toute glorieuse au-
dedans » (Psaume 45:13).

Comment, alors, parvient-on a la piété ? Le chrétien qui a appris a étre abandonné a Jésus-Christ et qui
marche dans une vie d'abandon envers Lui, pratique la piété au plus haut degré. Mais vous n'entendrez
jamais une telle personne prétendre posséder une spiritualité particuliére. Pourquoi ? Parce que ce chrétien
est devenu totalement uni a Dieu. C'est le Seigneur Lui-méme qui conduit ce croyant dans cette pratique tres
profonde de la piété.

Le Seigneur est tres jaloux de tout saint qui Lui est totalement abandonné. 11 ne laisse ce croyant avoir aucun
plaisir en dehors de Lui-méme.

L'abandon est-il la seule chose nécessaire pour nous amener a la piété ? Non, mais si vous devenez fidele a
suivre tout ce qui a été dit jusqu'ici, la piété viendra. Mais n'oubliez pas que la souffrance est incluse dans
I'expérience de 'abandon. C'est le feu de la souffrance qui fera paraitre I'or de la piété.

Ne craignez pas de ne pas vouloir marcher dans cette voie. Dans le niveau d'expérience dont je parle
maintenant, il y a une faim de souffrance. De tels chrétiens briilent d'amour pour le Seigneur. En fait, s'il leur
était permis de suivre leurs propres désirs, ils s'imposeraient une grande discipline, voire un renoncement a
soi excessif. Une fois qu'un tel amour brile dans le cceur d'un croyant, il ne pense a rien d'autre qu'a la
maniére de plaire a son Seigneur bien-aimé. Il commence a se négliger lui-méme — non, bien plus que cela
— amoureux du Seigneur, il s'oublie méme complétement. A mesure que son amour pour le Seigneur
grandit, sa haine pour la vie du moi grandit également.

Puissiez-vous apprendre ce sentier.

Oh, si cette maniére simple de prier, cette expérience simple de Jésus-Christ, pouvait étre acquise par les
enfants du Seigneur, I'Eglise de Dieu tout entiére serait facilement réformée.

Cette manicre de prier, cette simple communion intérieure avec votre Seigneur, convient si bien a tout le
monde ; elle convient tout autant aux esprits lents et aux ignorants qu'aux personnes instruites. Cette pricre,
cette expérience qui commence si simplement, a pour fin un amour totalement abandonné au Seigneur.

Une seule chose est requise : 'amour. Saint Augustin a dit : « Aime, et fais ce qu'il te plait. » Car lorsque
vous aurez appris a aimer, vous ne désirerez méme pas faire les choses qui pourraient offenser Celui que
vous aimez.

22



10. Vivre a l’'intérieur

Dans le dernier chapitre, nous avons conclu en disant que le croyant qui est éperdument amoureux du
Seigneur ne désirera méme pas les choses qui pourraient offenser 1’objet de son affection. J’irai plus loin en
disant que c’est seulement par I’abandon qu’il est possible de remporter une victoire totale pour soumettre
vos sens et vos désirs.

Pourquoi en est-il ainsi ?

En réalité, la raison est trés évidente. Tout d’abord, vous devez comprendre le fonctionnement de vos parties
les plus intimes. D’ou vos cing sens tirent-ils leur vie et leur énergie ? De votre ame. C’est votre dme qui
donne vie et énergie a vos cing sens ; et quand vos sens sont éveillés, ils stimulent a leur tour vos désirs.

Comment pouvons-nous parler d’une victoire totale sur les cinq sens et sur les passions et désirs qui
s’éveillent a travers eux ?

Si votre corps était mort, vous ne seriez pas capable de ressentir, et vous n’auriez certainement aucun désir.
Mais pourquoi ? Pourquoi le corps n’aurait-il aucun désir ? Parce qu’il serait déconnecté de I’ame.
Permettez-moi donc de le répéter : vos sentiments et vos sens tirent leur puissance de I’ame.

Les chrétiens ont cherché de nombreuses maniéres de surmonter leurs désirs. L’approche la plus courante a
sans doute été la discipline et le renoncement a soi. Mais peu importe la sévérité de votre renoncement, il ne
conquerra jamais complétement vos sens.

Non, le renoncement a soi n’est pas la réponse !

Méme lorsqu’il semble avoir fonctionné, ce que le renoncement a soi a réellement fait, c’est de ne changer
que I’expression extérieure de ces désirs.

Quand vous traitez avec 1’extérieur, ce que vous faites réellement, ¢’est de repousser votre dme encore plus
loin de votre esprit. Plus votre ame est focalisée sur ces choses extérieures, plus elle est éloignée de son
centre et de son lieu de repos ! Le résultat de ce type de renoncement a soi est ’opposé de ce que vous
recherchiez. Malheureusement, c’est ce qui arrive toujours a un croyant quand sa vie est vécue a la surface.

Si vous vous attardez sur les désirs de votre nature extérieure — en y prétant attention — ils deviennent, a
leur tour, de plus en plus actifs. Au lieu d’étre soumis, ils gagnent en puissance. Nous pouvons conclure de
tout cela que bien que le renoncement a soi puisse véritablement affaiblir le corps, il ne pourra jamais oter
I’acuité de vos sens.

Quel est alors votre espoir ?

Il n’y a qu’un seul moyen de conquérir vos cing sens, et ¢’est par la communion intérieure. Ou, pour le dire
autrement, la seule fagon de conquérir vos cing sens est de tourner votre ame complétement vers 1’intérieur,
vers votre esprit, pour y posséder un Dieu présent. Votre &me doit tourner toute son attention et ses énergies
au-dedans, et non au-dehors ! Au-dedans vers Christ, et non au-dehors vers les sens. Quand votre ame est
tournée vers 1’intérieur, elle se sépare réellement de vos sens externes ; et une fois que vos cinq sens sont
séparés de votre ame, ils ne regoivent plus aucune attention. Leur source de vie est coupée !

Ils deviennent impuissants.

Suivons maintenant le cheminement de 1’ame. Votre dme a appris a ce stade a se tourner vers I’ intérieur et a
s’approcher de la présence de Dieu. L’ame se sépare de plus en plus du moi. Vous pouvez faire 1I’expérience
d’étre puissamment attiré vers 1’intérieur — pour chercher Dieu dans votre esprit — et découvrir que
I’homme extérieur devient tres faible. (Certains pourraient méme étre enclins a des évanouissements.)

23



Votre préoccupation principale est donc la présence de Jésus-Christ. Votre préoccupation principale consiste
a demeurer continuellement sur le Dieu qui est en vous. Alors, sans penser particuliérement au renoncement
4 soi ou a « faire mourir les ceuvres de la chair », Dieu vous fera expérimenter une soumission naturelle de la
chair ! Vous pouvez en étre siir : le chrétien qui s’est fidélement abandonné au Seigneur découvrira bientot
qu’il s’est aussi saisi d’un Dieu qui ne se reposera pas tant qu’ll n’aura pas tout soumis ! Votre Seigneur fera
mourir tout ce qui reste a faire mourir dans votre vie.

Que vous est-il donc demandé¢ ? Tout ce que vous avez a faire est de rester ferme en accordant votre plus
grande attention a Dieu. Il fera toutes choses parfaitement. La vérité est que tout le monde n’est pas capable
d’un renoncement a soi extérieur sévere, mais tout le monde est capable de se tourner vers 1’intérieur et de
s’abandonner entiérement a Dieu.

Il est vrai que ce que vous voyez et ce que vous entendez alimentent continuellement votre imagination
débordante de nouveaux sujets. Ils font bondir vos pensées d’un sujet a I’autre. Par conséquent, il y a une
place pour la discipline concernant ce que vous voyez et entendez. Mais soyez en paix ; Dieu vous
enseignera tout cela. Tout ce que vous avez a faire est de suivre Son Esprit.

Deux grands avantages vous parviendront si vous procédez de la maniére que j'ai décrite dans ce chapitre.
Tout d’abord, en vous retirant des objets extérieurs, vous vous approcherez constamment de Dieu.

Plus vous étes proche de Dieu, plus vous recevez Sa nature. Plus vous recevez Sa nature, plus vous puiserez
dans Sa puissance de soutien.

Deuxiémement, plus vous vous approchez du Seigneur, plus vous étes éloigné du péché. Ainsi, vous voyez,
en vous tournant simplement vers I’intérieur de votre esprit, vous commencez a acquérir I’habitude d’étre
proche du Seigneur et loin de tout le reste.

24



11. Vers le centre

Dans le dernier chapitre, nous avons discuté de la maniére de traiter les sens extérieurs. Voici notre
conclusion : si, a n'importe quel moment, vous trouvez vos désirs agités, ces sens peuvent étre le mieux
neutralisés par une douce retraite intérieure vers un Dieu présent. Toute autre maniére de s'opposer a vos sens
agités ne fera que les stimuler davantage.

Alors que vous accédez a ce niveau plus profond de connaissance du Seigneur, vous finirez par découvrir un
principe que j'appellerai la loi de la tendance centrale.

Qu'est-ce que j'entends par la loi de la tendance centrale ? A mesure que vous continuez a maintenir votre
ame au plus profond de vos parties intérieures, vous découvrirez que Dieu posséde une qualité d'attraction
magnétique ! Votre Dieu est comme un aimant ! Le Seigneur vous attire naturellement de plus en plus vers
Lui-méme.

La chose suivante que vous remarquez est celle-ci : a mesure que vous avancez vers le centre, le Seigneur
vous purifie également de toutes les choses qui ne sont pas de Lui.

Ceci est illustré dans la nature. Observez l'océan. L'eau de 1'océan commence a s'évaporer. Puis la vapeur
commence a se déplacer vers le soleil. Lorsque la vapeur quitte la terre, elle est pleine d'impuretés ;
cependant, a mesure qu'elle monte, elle devient plus raffinée et plus purifiée.

Qu'a fait la vapeur ?

La vapeur n'a rien fait. Elle est simplement restée passive. La purification a eu lieu alors que la vapeur était
attirée vers les cieux !

Il y a une différence entre votre 4me et ces vapeurs. Bien que la vapeur ne puisse étre que passive, vous avez
le privilége de coopérer volontairement avec le Seigneur alors qu'll vous attire intérieurement vers Lui-
méme.

Une fois que votre ame est tournée vers Dieu — le Dieu qui habite dans votre esprit — vous trouverez facile
de continuer a vous tourner vers l'intérieur. Plus vous continuerez a vous tourner vers l'intérieur longtemps,
plus vous vous approcherez de Dieu et plus vous vous attacherez fermement a Lui.

Bien sir, plus vous étes attiré par Dieu, plus vous étes ¢loigné des activités de votre homme naturel.
L'homme naturel, assurément, est trés opposé a votre attrait intérieur vers Dieu. Néanmoins, il viendra un
point ol vous serez enfin établi dans ce fait d'étre tourné vers l'intérieur. A partir de ce moment-13, il sera
naturel pour vous de vivre devant le Seigneur. Par le passé, il était naturel pour vous de vivre a la surface de
votre étre ; désormais, votre habitude sera de vivre au centre de votre étre — la ou votre Seigneur habite.

Puis-je vous rappeler que vous €tes comme les vapeurs montant vers les cieux ; vous ne devez pas penser que
vous pouvez accomplir tout cela par vos propres efforts. La seule chose que vous puissiez faire — en fait, la
seule chose que vous devriez tenter de faire — est de continuer a vous retirer des objets extérieurs. Continuez
a vous détourner des objets extérieurs et continuez cette communion intérieure vers votre esprit. Il y a trés
peu de choses que vous devriez jamais faire, mais cette seule chose, vous pouvez la faire ! Oui, vous étes
capable de ce degré de coopération avec la grace divine.

Au-dela de cela, cependant, vous n'avez rien de plus a faire que de continuer a vous tenir fermement a votre
Seigneur.

Au début de cette aventure, tout cela peut vous sembler quelque peu difficile ; mais soyez assuré que ce
genre de retour vers l'intérieur devient tres facile. Vous progresserez spirituellement de maniere trés naturelle
et sans effort.

25



Encore une fois, c'est parce que Dieu a une attraction magnétique. Il est en vous, vous attirant toujours vers
Lui-méme.

Vous pouvez voir ce principe dans les éléments naturels. Le centre de toute chose exerce toujours une force
d'attraction trés puissante. Ce fait est encore plus vrai dans le domaine spirituel. D une part, il existe une
force d’attraction au centre de votre &tre ; elle est puissante et irrésistible. Et d’autre part, il existe aussi chez
chaque homme une tendance trés forte a étre réuni a son centre. Le centre ne se contente pas d'attirer I'objet
loin de la surface, mais I'objet lui-méme tend vers son centre !

A mesure que vous devenez plus parfait en Christ, cette tendance a étre attiré a l'intérieur vers le Seigneur
devient plus forte et plus active.

Qu’est-ce qui pourrait ralentir le processus de cette tendance centrale ?

Seulement un obstacle qui se dresse entre 1'objet extérieur (vous) et 'aimant intérieur (Christ). Dés que
quelque chose se tourne vers son centre, il s'y précipite trés rapidement, a moins d'en étre empéché.

Prenez, par exemple, une pierre. Lorsque vous lachez une pierre de votre main, que fait-elle ? Elle tombe
immédiatement vers cette terre d'ou elle est issue. La pierre retourne a sa source originelle. Il en va de méme
pour le feu et I'eau. Ils cherchent toujours a retourner vers leurs centres.

Votre ame, dés qu'elle commence a se tourner vers l'intérieur, est soumise a cette méme loi de tendance
centrale. Elle aussi tombe progressivement vers son centre véritable, qui est Dieu. L'ame n'a besoin d'aucune
autre force pour l'attirer que le poids de I'amour.

Plus vous resterez passif et paisible, plus vous progresserez rapidement vers Dieu. Plus vous serez libre
d'exercer vos propres efforts, plus vous avancerez rapidement vers votre Seigneur.

Pourquoi ? Parce qu'il y a une énergie divine qui vous attire. Lorsque cette énergie divine est totalement sans
entrave, 1l a toute liberté de vous attirer comme bon Lui semble.

Jésus-Christ est le grand aimant de votre 4me, mais de votre ame seulement. Il n'attirera pas les impuretés et
les mélanges qui y sont mélés. De telles impuretés empéchent Sa pleine puissance d'attraction.

S'il n'y avait aucun mélange dans votre ame, I'dme se précipiterait instantanément vers le Dieu tout-puissant
et irrésistible qui est en elle pour se perdre en Lui. Mais si vous étes chargé de nombreux biens matériels —
ou de n’importe quoi d’autre — cette attraction est grandement entravée. De nombreux chrétiens s'emparent
d'une partie de ce monde ou d'une partie du moi avec une emprise si serrée qu'ils passent toute leur vie a
progresser comme des escargots vers leur Centre.

Dieu merci, parfois votre Seigneur, par Son amour infini, frappe violemment le fardeau de votre main. C'est
alors que vous réalisez a quel point vous aviez été entravé et retenu. Cher chrétien, laissez simplement tout
tomber. Comment ? Retirez simplement vos mains du moi ; retirez vos mains de toute autre personne et de
toutes choses. Bien sir, c'est un sacrifice. On peut méme appeler cela une crucifixion. Mais vous serez
étonné de constater qu'il n'y a qu'un trés court espace entre votre sacrifice et votre résurrection !

Est-il convenable que I'dme devienne si complétement passive ?

Certains semblent penser que, d'aprés ce que j'ai dit, I'dme est obligée de devenir morte — morte comme un
objet sans vie — avant que Dieu n'ait Sa volonté en elle. En fait, c'est tout le contraire qui est vrai.

Le principal élément de 1'ame est la volonté, et 'ame doit vouloir devenir neutre et passive, s'attendant
entiérement a Dieu. Ne voyez-vous pas que cette condition de passivité absolue, cet état consistant a ne rien
faire et a s'attendre a Dieu, est en réalité I'activité la plus élevée de la volonté ? Ecoutez votre ame dire : « Je
veux de toute la puissance de mon étre que le désir de Dieu s'accomplisse en moi. Je consens a étre ici,

26



cessant toute mon activité et tout mon pouvoir, afin que Dieu puisse réaliser Son désir de me posséder
pleinement. »

Lorsque I'ame a fait cela, elle a en réalité exercé l'action la plus élevée possible de la volonté. L'ame a
entrepris 'action de 'abandon total a une autre volonté, la Volonté Divine !

Par conséquent, cher lecteur, donnez toute votre attention a apprendre comment vous tourner vers l'intérieur
et demeurer dans votre esprit. Ne vous découragez pas des difficultés que vous avez pu rencontrer jusqu'ici.
Avant peu, Dieu vous donnera une grace abondante, et tout cela sera facile.

Je n'ajouterais qu'une seule exhortation. Vous devez rester fidéle en retirant humblement votre coeur des
distractions et des occupations extérieures. Prenez I'habitude de revenir continuellement a Dieu, qui est votre
centre, avec une priére du cceur paisible et tendre.

27



12. La priere continuelle

Si vous restez fidele aux choses abordées jusqu'a présent, vous serez étonné de sentir le Seigneur prendre
progressivement possession de tout votre étre. J'aimerais vous rappeler que ce livre n'a pas été écrit pour
votre plaisir. Il ne présente pas non plus une simple méthode de priere. Le but de ce livre est d'offrir une voie
par laquelle le Seigneur Jésus peut prendre pleinement possession de vous.

A mesure que le Seigneur commence progressivement a faire cela, a prendre pleinement possession de vous,
il est vrai que vous commencerez a jouir d'un sentiment de Sa présence. Vous découvrirez que ce sentiment
de la présence du Seigneur deviendra tres naturel pour vous. Tant la priére par laquelle vous avez commencé
que le sentiment de Sa présence qui accompagne cette priére deviendront finalement une part normale de
votre expérience quotidienne.

Une sérénité et une tranquillité inhabituelles s'étendront progressivement sur votre ame. Toute votre priére,
toute votre expérience, commencera a entrer dans un nouveau niveau.

Quel est ce nouveau niveau ? C'est la priére. Une priere qui consiste en silence. Et tandis que vous étes dans
ce silence, Dieu déverse en vous un amour intérieur profond. Cette expérience d'amour est celle qui remplira
et imprégnera tout votre étre. Il n'y a aucun moyen de décrire cette expérience, cette rencontre. Je dirais
seulement que cet amour que le Seigneur déverse dans vos profondeurs est le commencement d'une félicité
indescriptible.

J'aimerais qu'il soit possible dans ce petit livre de vous parler de certains niveaux d'expériences infinies que
vous pouvez avoir avec le Seigneur, des expériences qui découlent de cette rencontre avec Dieu. Mais je dois
me rappeler que ce petit livre est écrit pour des débutants. C’est pourquoi j’espére pouvoir, un jour prochain,
vous relater ces expériences plus profondes.

Il y a une chose que je dirai, cependant. Quand vous venez au Seigneur, apprenez progressivement a avoir un
esprit tranquille devant Lui. L'une des choses les plus importantes que vous puissiez faire est de cesser tout
effort propre. De cette manicre, Dieu Lui-méme peut agir tout seul. C'est le Psalmiste, parlant au nom du
Seigneur, qui a dit : « Arrétez, et sachez que je suis Dieu » (Psaume 46:11).

Ce verset vous donne un apercu de votre propre intelligence. La nature de votre moi s'attache si
agréablement a ses propres efforts qu'elle ne peut tout simplement pas croire que quelque chose se passe dans
votre esprit. A moins que le mental ne soit capable de ressentir et de comprendre, il refuse de croire que
l'esprit vit une expérience.

La raison pour laquelle vous étes parfois incapable de sentir 'ceuvre de Dieu en vous est que cette ceuvre se
situe entiérement dans le domaine de I'esprit, et non dans le mental. Parfois, 1'ceuvre de Dieu en vous est trés
rapide, et pourtant le mental n'est méme pas conscient que vous faites des progres. L'ceuvre de Dieu en vous,
augmentant toujours de plus en plus, absorbe l'activité de votre moi.

Laissez-moi illustrer cela.

Pendant la nuit, les étoiles brillent intensément, mais quand le soleil commence a se lever, les étoiles
disparaissent progressivement. En réalité, les étoiles sont toujours 1a ; elles n'ont pas cessé de briller ; mais le
soleil est tellement plus brillant que vous ne pouvez pas les voir. Il en est de méme pour les choses
spirituelles. Il existe une lumicre forte et universelle qui absorbe toutes les plus petites lumicres de votre
ame. Les petites lumiéres de votre ame faiblissent et finissent par disparaitre sous la puissante lumicre de
votre Esprit. L'activité propre ne peut plus étre distinguée ni remarquée.

L'effort propre est englouti dans I'ceuvre de Dieu.

28



On pose parfois la question : « Cette expérience de priere n'est-elle pas une forme d'inactivité ? » Cette
question ne serait méme pas posée si elle était précédée par I'expérience. Si vous faites quelques efforts pour
obtenir cette expérience de priere, cette expérience plus profonde avec Jésus-Christ, vous serez rempli de
lumiére et de compréhension concernant 1'état de votre ame. Non, I'dme n'est pas inactive — du moins pas
par stérilité ou manque — mais elle est devenue tranquille a cause d'une grande abondance.

Le chrétien qui s'est saisi de cette rencontre comprendra cela et reconnaitra que ce silence est riche, plein et
vivant ! Ce silence provient d'un réservoir d'abondance !

Voyez-vous, il y a deux sortes de personnes qui gardent le silence. La premicre est celle qui n'a rien a dire, et
l'autre est celle qui a trop a dire. Dans le cas de cette rencontre plus profonde avec le Seigneur, c'est ce
dernier cas qui est vrai. Le silence est produit par l'excés, non par le manque. Mourir de soif est une chose ;
étre noyé¢ en est une autre. Pourtant, I'eau cause les deux. Dans I'un, c'est un manque d'eau, et dans l'autre,
c'est 'excés d'eau qui cause la mort.

Cette expérience avec Christ commence par une maniére simple de prier. Cependant, elle progresse
graduellement a partir de 1a. L'expérience s'approfondit jusqu'a ce que la plénitude de la grace calme
complétement l'activité du moi. Par conséquent, vous voyez pourquoi il est de la plus haute importance que
vous restiez aussi tranquille que possible.

Puis-je illustrer cela a nouveau ? Quand un bébé nait, il tire le lait du sein de sa mére en remuant les lévres.
Cependant, une fois que le lait commence a couler, I'enfant avale simplement sans aucun effort
supplémentaire. Si le bébé continuait ses efforts, il se ferait mal, renverserait le lait et devrait s'arréter de
téter.

Telle doit étre votre attitude dans la priére. Vous devez agir de cette méme maniére, surtout au
commencement. Tirez tout doucement. Mais alors que le Seigneur coule de votre esprit vers votre ame,
cessez toute activité.

Comment commencer ? En remuant les Iévres, en réveillant les affections de votre amour pour le Seigneur
(priere du cceur). Dés que le lait de 'amour divin coule librement, soyez tranquille — ne faites rien. Au
contraire, trés simplement et doucement, recevez cette grace et cet amour. Quand cette grace, ce sentiment de
I'amour du Seigneur, cesse de couler, il est temps une fois de plus de réveiller vos affections (pri¢re du coeur).
Comment ? Tout comme le nourrisson le fait en remuant les lévres.

Pendant tout ce temps, restez tres tranquille. Si vous vous présentez au Seigneur d'une autre manicre, vous ne
ferez pas le meilleur usage de cette grace. Vous voyez, le sentiment de la présence du Seigneur vous a été
donné, par le Seigneur, pour vous attirer dans une expérience d'amour reposante. Il va sans dire que Sa
présence ne vous a pas été donnée pour stimuler une activité du moi.

Revenons a l'illustration du bébé qui téte.

Supposons que le bébé ait bu doucement le lait et 'ait fait complétement sans effort. Que se passe-t-il
maintenant ? Vous devriez admettre qu'il nous est a tous difficile de croire que nous pourrions recevoir une
nourriture d'une maniére aussi passive qu'un bébé recoit la sienne. Et pourtant, regardez le bébé : plus il téte
paisiblement, mieux il se développe. Je poserai donc a nouveau la question : que devient le petit bébé apres
avoir tété ?

Il s'endort sur le sein de sa meére.

Il en est de méme pour votre ame. Quand le chrétien est devenu calme et paisible dans la priére, il s'enfonce
fréquemment dans une sorte de sommeil mystique ; ou, pour le dire autrement, les facultés de son ame sont
complétement au repos.

29



C'est ici, a ce point, que vous commencez a étre introduit dans un niveau d'expérience encore plus profond.

Le chrétien commence maintenant a toucher une expérience de repos complet devant le Seigneur. Le mental
est au repos ; I'dme est au repos ; I'étre tout entier est parvenu a un calme doux, tranquille et paisible devant
le Seigneur. Rien ne le trouble. Au début, vous n'expérimenterez cela qu'occasionnellement, mais finalement
votre ame en viendra a vivre cet état de repos fréquemment.

Soyez-en sir : votre dme sera conduite dans cette expérience sans effort, sans trouble et sans habileté. Et tout
ce que vous avez a faire est de continuer avec le Seigneur chaque jour, en attendant qu'll approfondisse votre
expérience avec Lui.

Regardons de plus pres ce qui vient d'étre dit.

La vie intérieure, c'est-a-dire la vie intérieure de I'esprit, n'est pas un lieu que 1'on prend par la tempéte ou la
violence. Ce royaume intérieur, ce domaine au-dedans de vous, est un lieu de paix. Il ne peut étre gagné que
par I'amour.

Si vous poursuivez simplement le chemin que j'ai indiqué jusqu'ici, vous serez conduit vers ce lieu tranquille
de repos.

Et au-dela de ce repos se trouve une autre expérience — celle de la priére continuelle.

Quand nous parlons de priére continuelle, nous parlons d'une priére qui prend naissance a l'intérieur. Elle y
prend sa source et se déploie a I'extérieur, remplissant et imprégnant tout votre étre. Et ce n'est pas une chose
difficile. En réalité, Dieu ne demande rien d'extraordinaire. Au contraire, Il est trés satisfait par une conduite
simple et enfantine.

Je le dirais méme ainsi : les accomplissements spirituels les plus élevés sont réellement ceux qui sont les plus
faciles a atteindre. Les choses les plus importantes sont celles qui sont les moins difficiles !

La encore, cela peut aussi étre illustré dans la nature.

Supposons que vous souhaitiez atteindre la mer. Comment y arriverez-vous ? Vous n'avez rien d'autre a faire
que ceci : embarquer sur un fleuve. Finalement, vous serez porté jusqu'a la mer sans aucun trouble, sans
aucun effort propre.

Maintenant, aimeriez-vous entrer en Dieu ? Alors revenez aux premiéres pensées que nous avons présentées
au début de ce petit livre. Suivez ce sentier doux et simple. Continuez sur cette voie, et finalement vous
arriverez a l'objet de votre désir. Vous arriverez a Dieu, et avec une rapidité jamais imaginée.

Alors, que manque-t-il ? Rien ! Vous n'avez qu'a faire 1'effort d'essayer.

Si vous faites cet effort initial, vous découvrirez que ce que j'ai dit est réellement bien trop peu pour exprimer
la découverte qui vous attend. Votre propre expérience avec Jésus-Christ vous portera infiniment au-dela
méme de ce niveau.

Qu'avez-vous a craindre ? Cher enfant de Dieu, pourquoi ne vous jetez-vous pas instantanément dans les bras
de I'Amour ? La seule raison pour laquelle Il a étendu ces bras sur la croix était de pouvoir vous embrasser.
Dites-moi, quel risque possible prenez-vous en dépendant uniquement de Dieu ? Quel risque courez-vous en
vous abandonnant complétement a Lui ? Le Seigneur ne vous trompera pas (a moins, bien sir, que ce ne soit
pour vous accorder plus d'abondance que vous n'en avez jamais imagingé).

Cependant, ceux qui attendent toutes ces choses du Seigneur par I'effort propre entendront le reproche du
Seigneur : « Tu t'es fatigué a force de marcher, et tu n'as pas dit : Reposons-nous en paix » (Esaie 57:10).

30



13. L'abondance

Dans le dernier chapitre, nous avons parlé d'entrer dans un niveau d'expérience plus profond avec Jésus-
Christ.

Dés le tout début de ce voyage, vous avez découvert que la seule préparation dont vous aviez besoin était une
attente tranquille devant Dieu. Il en va de méme pour ce nouveau niveau d'expérience. Il ne s'agit plus d'une
expérience rare, ni d'une expérience occasionnelle ; graduellement, elle devient votre expérience quotidienne.
La présence de Dieu commence a se répandre en vous. Finalement, elle sera votre presque sans interruption.

Au commencement, vous étiez conduit dans Sa présence par la priére ; mais maintenant, alors que la priére

continue, la priére devient réellement Sa présence. En fait, nous ne pouvons plus dire que c’est la priére qui
continue. C’est réellement Sa présence qui demeure avec vous. Cela va au-dela de la priere. Désormais, une
félicité céleste est votre. Vous commencez a découvrir que Dieu vous est plus intimement présent que vous

ne 1'étes & vous-méme, et une conscience profonde du Seigneur commence a venir a vous.

J'ai dit précédemment, a propos de chacune de ces expériences avec le Seigneur, que la seule maniére de Le
trouver est de se tourner vers l'intérieur. C'est 1a, et 1a seul, que vous pouvez Le trouver. Maintenant, vous
découvrirez que dés que vous fermez les yeux, vous étes enveloppé dans la priere. Vous serez émerveillé
qu'll vous ait tant béni.

C'est donc a ce point qu'il convient de vous présenter une autre expérience encore ; une expérience qui se
déroule au plus profond de vous.

Il nait en vous une conversation intérieure avec Dieu. Cette conversation est extrémement savoureuse, et la
chose la plus étonnante a son sujet est qu'aucune circonstance extérieure ne peut l'interrompre.

Vous voyez maintenant jusqu'ou cette priére du cceur toute simple par laquelle vous avez commencé peut
vous mener ! On peut dire de la « priére de simplicité » ce qui a été dit de la sagesse : « Tous les biens me
sont venus avec elle » (Apocryphes).

Et la méme chose peut étre dite de cette expérience plus profonde avec le Seigneur. La piété coule si
doucement et si facilement du dedans du croyant qui a progressé jusqu'ici qu'il semble méme que ce soit sa
nature méme qui se répande avec une telle douceur et une telle aisance. La source d'eau vive a l'intérieur de
l'esprit jaillit abondamment, produisant toute sorte de bonté.

Et qu'en est-il du péché ? Le péché semble si ¢loigné du croyant a ce stade qu'il en est a peine conscient.

Lorsque vous étes entré dans ce domaine d'expérience plus profond avec Jésus-Christ, quelle devrait étre
votre réponse aux circonstances, aux événements extérieurs ? Demeurez simplement fidéle dans cet état.
Reposez-vous tranquillement devant le Seigneur. Que ce repos simple et paisible en Lui soit toujours votre
préparation a toute chose. Vous devez garder ceci a I'esprit : votre seul but est d'étre rempli jusqu'a déborder
de la présence divine de Jésus-Christ et, au plus profond de vous, d'étre prét a recevoir de Lui tout ce qu'll
choisit de vous accorder.

31



14. Le silence

Le point auquel cette aventure nous a conduits est un état de silence et de priere continuelle.

Revenons un peu en arriére et examinons de plus prés cette question du silence. Pourquoi, par exemple, est-il
si important d'étre silencieux devant le Seigneur quand on vient a Lui pour la premiére fois ? Tout d'abord,
c'est parce que votre nature déchue est opposée a la nature de Dieu. Les deux ne se ressemblent pas du tout.
Deuxiemement, Jésus-Christ est la Parole, la Parole vivante. Il peut parler. Il peut étre entendu ! Mais pour
que la Parole (Jésus-Christ) soit regue par vous, votre nature doit étre amenée a correspondre a Sa nature.

Laissez-moi illustrer cela davantage.

Considérez I'acte d'entendre. L'écoute est un sens passif. Si vous voulez un jour entendre quoi que ce soit,
vous devez préter une oreille passive.

Jésus-Christ est la Parole Eternelle. Lui, et Lui seul, est la source d'une vie nouvelle pour vous. Pour que
vous ayez une vie nouvelle, Il doit vous étre communiqué. I peut parler. Il peut communiquer. Il peut
transmettre une vie nouvelle. Et lorsqu'll désire vous parler, Il exige I'attention la plus intense a Sa voix.

A présent, vous pouvez voir pourquoi I'Ecriture vous presse si fréquemment d'écouter, d'étre attentif a la voix
de Dieu :

« Ecoutez-moi, mon peuple ! Prétez-moi l'oreille, ma nation ! » (Esaie 51:4)

« Ecoutez-moi, vous que j'ai pris a ma charge dés votre naissance, que j'ai portés des le sein
maternel ! » (Esaie 46:3)

« Ecoute, ma fille, vois, et préte l'oreille ; oublie ton peuple et la maison de ton pére ; alors le roi
désirera grandement ta beauté. » (Psaume 45:10,11)

Voici comment commencer a acquérir cette habitude du silence. Tout d'abord, oubliez-vous vous-méme.
C'est-a-dire, mettez de coté tout intérét personnel. Deuxiémement, écoutez attentivement Dieu. Ces deux
actions simples commenceront graduellement a produire en vous un amour pour cette beauté qu'est le
Seigneur Jésus ! Cette beauté est forgée en vous par Lui.

Autre chose encore. Essayez de trouver un endroit tranquille. Le silence extérieur développe le silence
intérieur ; et le silence extérieur améliore le silence intérieur a mesure qu'il commence a s'enraciner dans
votre vie. Il vous est impossible d'entrer réellement dans la communion intérieure, c'est-a-dire de vivre dans
votre étre le plus profond 1a ou Christ habite, sans aimer le silence et la retraite.

Osée I'a bien dit : « Je la conduirai dans la solitude, et 14, je parlerai a son cceur. » (Osée 2:14)

Vous devez étre complétement occupé, intérieurement, de Dieu. Bien siir, cela est impossible si, en méme
temps, vous €tes extérieurement affairé par mille babioles. Le Seigneur est au centre de votre étre ; par
conséquent, I1 doit devenir le centre de votre étre.

Que devez-vous faire lorsque vous étes éloigné de ce Dieu qui est votre centre ? Peu importe ce qui vous en
éloigne, que ce soit la faiblesse ou le manque de foi, vous devez immédiatement vous tourner vers l'intérieur
une fois de plus. Soyez prét a vous tourner vers l'intérieur, encore et encore, peu importe la fréquence a
laquelle vous &tes détourné. Soyez prét a répéter ce retour vers l'intérieur aussi souvent que des distractions
surviennent.

11 ne suffit pas d'étre tourné intérieurement vers votre Seigneur une heure ou deux chaque jour. Etre tourné
vers l'intérieur pour le Seigneur a peu de valeur a moins que le résultat final ne soit une onction et un esprit
de priére du coeur qui demeurent avec vous durant toute la journée.

32



15. Un nouveau regard sur la confession du péché

Ou la confession du péché et 'examen de votre vie concernant le péché s'inserent-ils dans la vie d'un chrétien
qui suit ce chemin ? Comment traite-t-il ces questions importantes ? Prenons ce chapitre pour ouvrir une
perspective plus claire et plus élevée sur I'examen de soi et la confession du péché.

On enseigne couramment que I'examen de soi est quelque chose qui devrait toujours précéder la confession
du péché. Bien que cela puisse étre correct, la maniére de pratiquer I'examen de soi est dictée par le niveau
de votre expérience chrétienne.

Je recommanderais a un chrétien dont I'état spirituel a réellement progressé jusqu'au stade décrit dans les
chapitres précédents, que lorsqu'il vient au Seigneur concernant le péché et la confession, il fasse ceci :
exposez votre ame tout entiere devant Dieu. Vous pouvez étre certain que le Seigneur ne manquera pas de
vous éclairer concernant votre péché. Votre Seigneur brillera comme une lumiére en vous ; et par Son éclat,
Il vous permettra de voir la nature de toutes vos fautes.

On pourrait dire que lorsque cette lumiére éclatante, qui est Christ Lui-méme, brille sur vous et en vous, vous
&tes sous examen. Un examen vous est donné par Dieu quand cela se produit. Puisque c'est votre Seigneur
qui le fait, et personne d'autre, vous devriez simplement rester paisible et calme devant Lui pendant qu'll
procede a cette mise en lumiére.

Dépendre de votre Seigneur, et non de vous-méme, pour exposer votre péché et pour vous montrer I'étendue
de votre péché.

Veuillez comprendre ce fait : ce n'est pas votre diligence, ce n'est pas votre examen de vous-méme qui vous
éclairera concernant votre péché. C'est au contraire Dieu qui fait toute la révélation.

Vous voyez, si vous essayez d'étre celui qui pratique l'examen, il y a de fortes chances que vous vous
trompiez vous-méme. Vous ne vous permettrez jamais réellement de voir votre véritable état. C'est le simple
fait de la nature de votre propre amour-propre. « Nous appelons le mal bien, et le bien mal » (Esaie 5:20).

Ah, il n'en est pas ainsi quand vous venez a votre Seigneur. Il peut étre si minutieux, si exigeant et si précis !
La, devant Lui, vous étes en pleine exposition devant le Soleil de Justice. Ses rayons divins rendent visibles

méme vos plus petites fautes. La maniére appropriée de traiter le péché devient alors si évidente. Vous devez
vous abandonner entre les mains de Dieu, tant dans I'examen de soi que dans la confession de vos péchés.

Un chrétien ne commence pas son expérience spirituelle avec le Seigneur a ce niveau que je décris. D'un
autre coOté, il peut, par cette « priere du coeur toute simple », arriver finalement a ce niveau.

Une fois que vous aurez établi une telle relation avec votre Seigneur, vous découvrirez bientdt qu'aucune
faute en vous n'échappe au reproche de Dieu. Par exemple, dés que vous commettez un péché, vous étes
immédiatement repris par un sens intérieur. Ce sera une sorte de brilure profonde et intérieure... une
confusion empreinte de tendresse. Vous voyez, toutes choses sont exposées sous le regard pergant de votre
Seigneur. Il ne permettra a aucun péché d'étre caché ou dissimulé.

Quant a vous, lorsque le Seigneur aura fermement établi cette relation, vous aurez le sentiment qu'll vous a si
complétement percé a jour que chaque fois que Sa lumiére se focalise sur le péché dans votre vie, vous
n'avez qu'une seule voie. Tout ce que vous pouvez faire est de vous tourner trés simplement vers Lui et de 13,
supporter toute la douleur et la correction qu'll inflige.

Continuez dans cette expérience avec votre Seigneur. Apres une certaine période de temps a L'expérimenter
de cette maniere, le Seigneur deviendra de plus en plus I'examinateur constant de votre &me. Ce ne sera plus
vous qui vous examinerez vous-méme, et ce ne sera pas non plus occasionnel. Ce sera le Seigneur,
constamment.

33



Si vous restez fidéle en vous livrant au Seigneur de cette maniere, vous en viendrez a réaliser que la lumicre
divine de votre Seigneur peut réellement révéler votre cceur bien plus efficacement que tous vos efforts ne
pourraient jamais le faire.

Allons un peu plus loin maintenant et considérons la confession du péché.

Une compréhension plus élevée et une expérience plus profonde de la confession et de la repentance vous
attendent. Si vous désirez vraiment marcher sur ces sentiers, vous devriez étre conscient d'une chose
concernant la confession du péché qui est généralement mal comprise.

Par le passé, quand vous avez confessé vos péchés a votre Seigneur, vous avez trés probablement ressenti du
regret pour ces péchés, n'est-ce pas ?

11 existe une expérience plus élevée de la repentance, et il existe une expérience plus profonde de la
confession du péché que le sentiment de regret. En fait, vous trouverez ces sentiments de regret remplacés
par autre chose — remplacés par un amour et une tranquillité. Cet amour, cette tranquillité saturent
doucement votre ame et, l'ayant saturée complétement, en prennent pleine possession.

Une repentance qui est douce ? Une confession du péché qui apporte amour et tranquillité ? Si vous n'avez
jamais été instruit dans de telles matieres, vous voudrez naturellement résister a cet amour. Vous aurez plutot
une inclination humaine a essayer de produire une attitude triste et contrite devant Dieu.

On vous a souvent dit qu'un cceur triste et contrit & cause de vos péchés est une chose agréable a Dieu. C'est
vrai.

Mais considérez ceci : essayer par votre propre effort de produire un coeur contrit vous fait perdre la
repentance authentique. Qu'est-ce que la repentance authentique ? Avez-vous déja vécu l'expérience d'une
repentance réelle et authentique ? Souvenez-vous. N'était-ce pas une pric¢re du ceeur, un profond sentiment
d'amour s'épanchant en vous ?

C'est cet amour, ce profond sentiment d'amour en vous, qui est une expression de repentance bien plus pure
et bien plus élevée ; plus élevée que tout ce que vous pourriez produire par votre propre effort. Cet amour
prend tous les autres sentiments de repentance, les résume en un seul, et exprime la totalité de la repentance
bien plus parfaitement que si chaque partie de la repentance était exprimée individuellement au Seigneur.

Quand le Seigneur aura établi cette relation dans votre vie, vous n'aurez pas besoin de vous tourmenter pour
produire vos sentiments concernant votre péché. Dieu opére en vous Son expression de la repentance d'une
maniére si pure.

Dieu hait le péché, et expérimenter une repentance qui vous est donnée entierement par Dieu vous amenera a
hair le péché comme 1l le hait.

Cher lecteur, ne soyez pas anxieux et ne soyez pas si impatient d'agir. L'amour le plus pur que vous puissiez
jamais connaitre est cet amour qui vient a vous lorsque le Seigneur travaille sur votre ame. Laissez-Le donc
travailler. Vous devez simplement rester a la place qu'll vous assigne. Soyez d'accord avec l'instruction d'un
homme trés sage qui a dit : « Mets ta confiance en Dieu ; reste tranquille 1a ou Il t'a placé. » (Ecclésiaste).

Alors que vous progressez dans I'expérience que nous venons de décrire, vous remarquerez quelque chose.
Vous serez étonné de voir combien il est difficile de se souvenir de vos péchés ! Oublier vos péchés ? Est-ce
convenable ? Oui ! Et une telle expérience ne devrait pas vous mettre mal a I'aise. Vous voyez, oublier vos
péchés est une preuve que vous en avez été purifié.

C'est une bonne chose que d'avoir oublié vos péchés. Il est préférable que vous oubliiez tout ce qui vous
concerne afin de ne vous souvenir que de Dieu.

34



Gardez a I'esprit que ce qui a été présenté dans ce chapitre est une expérience plus élevée de la confession et
une expérience plus profonde de la repentance ; pourtant, vous pouvez étre absolument certain qu'en
expérimentant le Seigneur de cette manicre, Il ne permet pas a vos péchés de rester cachés. D'un autre coté,
si c'est vous qui faites 1'examen, beaucoup de choses peuvent rester non découvertes. Ce n'est pas le cas
quand c'est le Seigneur qui vous examine ! Contrairement a vous, Il mettra toutes vos fautes en lumiére. Par
conséquent, laissez votre examen a Dieu. Vous trouverez votre cceur bien plus révélé que si vous aviez
essay¢ de le faire par vos propres efforts.

Cher lecteur, ceci doit étre tres clair : ces instructions ne sont pas applicables a un chrétien vivant au niveau
d'expérience ou l'ame est encore dans 1'état actif. Ces instructions ne sont pas pour I'ame qui est encore
active. A ce niveau d'expérience, il est tout a fait juste — et nécessaire — que I'dme s'exerce elle-méme a
traiter le péché.

L'ame d'un chrétien s'exerce en proportion de son avancement spirituel. Plus I'dme avance vers son centre —
c'est-a-dire, plus elle est éloignée de la surface — moins I'dme s'exerce d'elle-méme. (Ceci est vrai pour
traiter le péché, pour la confession du péché, et pour tous les autres aspects de la vie également.)

Si vous parvenez a ce niveau plus avancé, je vous exhorte, quelles que soient vos circonstances, a
commencer toutes vos approches vers le Seigneur par une attente trés simple et tranquille devant Lui.

Ce faisant, vous Lui permettez d'agir librement en vous. Il ne peut jamais étre mieux regu que par Lui-méme.

35



16. L’Ecriture

Au cours des derniers chapitres, nous avons discuté d'une expérience plus profonde de Christ, et dans le
dernier chapitre, nous avons examiné comment traiter les péchés et la confession. Considérons maintenant
quelles autres expériences avec Christ vous attendent alors que votre expérience avec Lui s'approfondit
encore davantage.

Prenons d'abord 1'Ecriture. Existe-t-il un usage plus profond que vous puissiez faire de 'Ecriture que ce qui a
été mentionné jusqu'a présent ?

Rappelez-vous, s'il vous plait, d'aprés un chapitre précédent, que la lecture de I'Ecriture est un chemin vers la
priére. Rappelez-vous aussi que ce que vous lisez peut devenir priére. Y a-t-il encore plus que 1'Ecriture
puisse offrir ? Oui, vous pouvez utiliser 1'Ecriture d'une maniére encore plus raffinée que ce qui a été
mentionné auparavant. Considérons cette voie. Je vais vous en donner une description bréve et pratique.

Tout d'abord, venez devant le Seigneur et commencez a lire. Arrétez de lire dés que vous vous sentez attiré
intérieurement. Arrétez de lire quand vous sentez le Seigneur vous attirer vers Lui dans vos parties
intérieures. Maintenant, restez simplement dans le calme. Demeurez 1a un moment. Puis, momentanément,
poursuivez votre lecture ; mais ne lisez qu'un peu. Cessez toujours de lire chaque fois que vous ressentez un
attrait divin vous attirant plus profondément au-dedans.

Que pouvez-vous attendre au-dela de cet état ?

De temps en temps, vous commencerez a toucher un état de silence intérieur. Quelle sera votre réponse a une
telle expérience ? Une chose est celle-ci : ne vous encombrez plus de priéres parlées. (A ce stade, prier a
haute voix, ou de toute maniére conventionnelle, ne ferait que vous éloigner d'une communion intérieure et
vous ramenerait vers une priere extérieure et superficielle.)

Vous serez attiré par le silence, il n'y a donc aucune raison de vous forcer a parler. Mais si vous ne parlez pas,
que ferez-vous ? Rien ! Abandonnez-vous simplement a cet attrait intérieur ! Cédez a la sollicitation de votre
esprit. Votre esprit vous attire plus profondément au-dedans.

Un dernier mot.

Dans toute votre expérience de Christ, il est plus sage pour vous de vous éloigner de toute forme, mode¢le ou
voie préétablis. Au lieu de cela, soyez enticrement livré a la direction du Saint-Esprit. En suivant votre esprit,
chaque rencontre que vous avez avec le Seigneur est parfaite... peu importe la forme que prend cette
rencontre.

36



17. Des requétes de priere ?

Alors que vous poursuivez cette aventure avec Christ — cette aventure qui a commencé comme une maniere
simple de prier — une autre expérience encore pourrait vous attendre. C'est celle-ci : ne soyez pas trop
surpris si vous vous trouvez incapable d'offrir encore des pri¢res de demande.

Vous pourriez découvrir que les priéres de requéte deviennent plus difficiles. Oui, il est vrai que par le passé
vous offriez des supplications et des requétes avec une facilité totale. Jusqu'a maintenant, prier de cette
maniére n'a jamais été difficile. Mais dans cette nouvelle communion intérieure avec votre Seigneur, c'est
I'Esprit qui prie ! Et tandis que I'Esprit prie, Il aide votre faiblesse. Il intercéde pour vous. Et Il prie selon la
volonté de Dieu.

« Car nous ne savons pas ce qu'il nous convient de demander dans nos prieres ; mais I'Esprit lui-méme
intercéde par des soupirs inexprimables. » (Romains 8:26)

Il y a votre volont¢ ; il y a la volonté de Dieu. Il y a votre plan ; il y a le plan de Dieu. Il y a votre priere ; il y
a Sa priere. Vous devez étre d'accord avec Ses plans. Il vous enléve toutes vos propres activités afin que les
Siennes puissent y étre substituées.

Par conséquent, cédez. Laissez Dieu faire en vous ce qu'll veut.

Dans Ses prieres, qu'll prie, se trouve aussi Sa volonté. Laissez-Le prier. Abandonnez vos propres prieres ;
abandonnez vos propres désirs et vos propres requétes. Oui, vous avez une volonté ; oui, vous avez des désirs
et des requétes. Néanmoins, laissez-Lui avoir la volonté, le désir, qui se trouve dans les priéres qu'll prie.

Mais cette relation va encore plus loin.

Pour que Dieu possede ce qui se trouve dans Sa priere, alors vous, celui qui prie, devez abandonner votre
attachement a tout. Cela signifie que vous devez vivre une vie dans laquelle il n'y a rien que vous vouliez !
Ne soyez attaché a rien, peu importe combien la chose est bonne ou semble 1'étre.

37



18. Les distractions

Maintenant que nous avons exploré certaines des rencontres que vous aurez dans cette aventure — certaines
des choses que le Seigneur vous présentera et certaines des choses qu'll exigera de vous — réservons ce
chapitre a une question pratique. Comme vous l'avez lu dans les chapitres précédents, il y aura des
distractions, surtout au début. Et pendant assez longtemps par la suite, votre esprit sera distrait de la
communion intérieure. Jetons un bref regard sur ce probléme.

Comment traitez-vous ces choses qui distraient ; comment gérez-vous ces choses qui vous éloignent de la
partie la plus intime de votre étre ? Si vous veniez a pécher (ou méme s'il s'agit seulement d'étre distrait par
certaines circonstances autour de vous), que devriez-vous faire ?

Vous devez instantanément vous tourner vers l'intérieur, vers votre esprit.

Une fois que vous vous étes éloigné de Dieu, vous devez retourner a Lui aussi vite que possible. La, une fois
de plus avec Lui, recevez toute peine qu'll choisit d'infliger.

Mais voici une chose a laquelle vous devez faire trés attention : ne vous affligez pas parce que votre esprit
s'est égaré¢. Gardez-vous toujours d'étre anxieux a cause de vos fautes. Tout d'abord, une telle détresse ne fait
qu'agiter I'ame et vous détourne vers les choses extérieures. Deuxiémement, votre détresse jaillit réellement
d'une racine secréte d'orgueil. Ce que vous vivez est, en fait, un amour de votre propre valeur.

Pour le dire autrement, vous étes simplement blessé et bouleversé de voir ce que vous étes réellement.

Si le Seigneur est assez miséricordieux pour vous donner un véritable esprit de Son humilité, vous ne serez
pas surpris de vos fautes, de vos échecs, ou méme de votre propre nature fondamentale.

Plus vous voyez clairement votre vrai moi, plus vous voyez aussi clairement combien la nature de votre moi
est misérable ; et plus vous abandonnerez votre étre tout entier a Dieu. Voyant que vous avez un besoin si
désespéré de Lui, vous presserez vers une relation plus intime avec Lui.

C'est le chemin que vous devez suivre, tout comme le Seigneur Lui-méme 1'a dit :

« Je t'instruirai et te montrerai la voie que tu dois suivre ; je te conseillerai, j'aurai le regard sur
toi. » (Psaume 32:8)

38



19. La tentation

Les tentations, tout comme les distractions, sont un probléme majeur que vous rencontrerez au début de votre
aventure en Dieu. Soyez trés prudent dans votre attitude a leur égard. Si vous tentez de lutter directement
contre ces tentations, vous ne ferez que les renforcer ; et au cours de cette lutte, votre &me sera détournée de
sa communion intérieure avec le Seigneur.

Voyez-vous, une relation étroite et intime avec Christ devrait toujours étre le seul but de votre ame. Par
conséquent, lorsque vous étes tenté par le péché ou par des distractions extérieures — peu importe le
moment, peu importe le lieu, ou la provocation — détournez-vous simplement de ce péché.

Et alors que vous vous détournez, approchez-vous davantage de votre Seigneur.
C'est aussi simple que cela.

Que fait un petit enfant lorsqu'il voit quelque chose qui I'effraie ou le déroute ? Il ne reste pas la a essayer de
combattre la chose. En fait, il regardera a peine ce qui l'effraie. Au contraire, 'enfant courra rapidement se
jeter dans les bras de sa mére. La, dans ces bras, il est en sécurité.

Exactement de la méme maniére, vous devriez vous détourner des dangers de la tentation et courir vers votre
Dieu !

« Dieu est au milieu d'elle : elle n'est point ébranlée ; Dieu la secourt dés 1'aube du matin. »
(Psaume 46:6)

Vous et moi sommes trés faibles. Méme a notre meilleur niveau, nous sommes trés faibles. Si vous, dans
votre faiblesse, tentez d'attaquer vos ennemis, vous vous retrouverez souvent blessé. Tout aussi
fréquemment, vous vous retrouverez méme vaincu.

Il existe un autre chemin.

Dans les temps de tentation et de distraction, demeurez par la foi dans la simple présence de Jésus-Christ.
Vous trouverez une réserve immédiate de force. C'était 1a la ressource et le soutien de David :

« J'ai constamment I'Eternel sous mes yeux ; quand Il est & ma droite, je ne chancelle pas. Aussi
mon ceceur est dans la joie, mon esprit dans I'allégresse, et mon corps repose en sécurité. »
(Psaume 16:8,9)

Et encore dans I'Exode, il est dit :

« L'Eternel combattra pour vous ; et vous, gardez le silence. » (Exode 14:14)

39



20. Consumé

J'aimerais profiter de ce chapitre pour parler d'un élément trés important de la priére, un élément qui est
presque totalement négligé.

Si je vous disais que l'un des grands éléments de la priére est I'adoration profonde et intérieure, je suis sir
que vous seriez d'accord. Nous conviendrions tous deux que sans une adoration profonde et intérieure du
Seigneur, nous n'aurions tout simplement pas de véritable priere. La pricre réelle a, par nécessité, I'adoration
comme ¢élément central.

Mais il existe un autre élément de la pricre, tout aussi central, tout aussi essentiel que l'adoration. Et c'est
précisément ici que nous touchons au cceur de la question de 1'homme avec Dieu : de plus, sans cet élément,
il n'y a pas de véritable priére ; sans lui, il ne peut y avoir de plongée dans les profondeurs mémes de Jésus-
Christ. Sans cet élément, il n'y a pas de pricre réelle, pas d'entrée dans les profondeurs de Christ, et aucun
moyen pour Dieu de vous amener aux fins qu'll a prévues pour vous.

Et quel est cet aspect de la pricre ?

Le renoncement a soi-méme est une part nécessaire de la priere et de 1'expérience des profondeurs de Jésus-
Christ.

(Ainsi, une fois de plus, nous avons fait un pas au-dela de la priére. La priere réelle exige de
celui qui prie qu'il abandonne totalement son moi. De plus, Dieu désire qu'un tel état devienne
ultimement le votre a tout moment.)

C'est l'ap6tre Jean qui parle de la priére comme étant un encens — un encens dont la fumée monte vers Dieu
et est regue par Lui.

« On lui donna beaucoup de parfums (encens), afin qu'il les offrit, avec les priéres de tous les saints. »
(Apocalypse 8:3)

Lorsque vous venez au Seigneur, épanchez votre cceur en présence de Dieu. La priere est 'épanchement de
votre cceur vers Lui. « Je répandais mon ame devant l'Eternel », a dit Anne, la mére de Samuel (1 Samuel
1:15). Cet épanchement est un encens, et cet encens est un don total de votre moi a Lui.

L'encens offert par les mages, déposé aux pieds de Christ dans I'étable de Bethléem, est une image de la
pricre épanchée vers Lui.

Une chaleur d'amour

Qu'est-ce que la priere ? La priere est une certaine chaleur d'amour. Ah, mais plus encore ! La priére est une
fusion (un fondement) ! La pricre est une dissolution et une élévation de 'dme. Cette chaleur d'amour, cette
fusion, cette dissolution et cette élévation font monter I'ame vers Dieu.

A mesure que I'ame fond, de doux parfums commencent a s'en élever. Ces parfums s'écoulent d'un feu
dévorant d'amour... et cet amour est en vous. C'est un feu dévorant d'amour dans votre étre le plus intime, un
feu d'amour pour Dieu.

Une illustration de cet encens, de cet amour et de cet épanchement se trouve dans le Cantique des Cantiques.
La jeune fille dit : « Tandis que le roi est a sa table, mon nard exhale son odeur. » (Cantique des Cantiques
1:12). Regardons cette scéne de plus pres.

Tout d'abord, regardons la table. La table mentionnée ici est la partie la plus intime de votre étre, votre esprit.
Et c'est 1a, dans votre esprit, que Dieu habite. Oh, quand vous avez appris a y demeurer avec Lui, Sa divine

40



présence dissout la dureté de votre ame. Et a mesure que cette dureté de votre &me fond, de précieux parfums
s'en échappent !

Regardez maintenant le Roi. Regardez « le Bien-aimé ». En voyant I'ame de I'Epouse fondre, Il parle :

« Qui est celle-ci qui monte du désert, comme des colonnes de fumée, au milieu des vapeurs de myrrhe et
d'encens ? » (Cantique des Cantiques 3:6)

L'anéantissement du moi

A présent, nous devons poser la question centrale : comment 1'ame monte-t-elle vers Dieu ?

L'ame monte vers Dieu en renongant au moi, en le livrant au pouvoir destructeur de I'amour divin ! Oui, en le
livrant au pouvoir annihilateur de I'amour divin ! Ce renoncement au moi est essentiel, absolument essentiel,
si vous voulez sonder, expérimenter et demeurer continuellement dans les profondeurs de Jésus-Christ. Ce
n'est que par la destruction et I'anéantissement du moi que vous pouvez rendre hommage a la souveraineté de
Dieu !

Voyez-vous : « La puissance du Seigneur est grande, et Il n'est honoré que par les humbles. » (Apocryphes).

Essayons de comprendre cela un peu plus clairement. C'est par la destruction totale du moi que vous
reconnaissez l'existence supréme de Dieu. L'heure doit venir ou vous cesserez de vivre dans le domaine du
moi ! Vous devez cesser d'exister dans le moi afin que I'Esprit de la Parole Eternelle puisse exister en vous.

En renongant a votre propre vie, vous préparez le chemin pour Sa venue ! Et c'est dans votre mort qu'll vit !

Cela peut-il étre rendu pratique ? Oui ! Vous devez abandonner tout votre étre a Jésus-Christ, en cessant de
vivre plus longtemps en vous-méme, afin qu'll devienne votre vie.

« Car vous étes morts, et votre vie est cachée avec Christ en Dieu. » (Colossiens 3:3) « Passez en moi, vous
tous qui me cherchez ardemment. » (Apocryphes)

Mais comment passez-vous en Dieu ? En abandonnant votre moi pour étre perdu en Lui !

Adorer en esprit et en réalité

Vous ne pouvez étre perdu en Lui que par l'anéantissement du moi. Et qu'est-ce que cela a a voir avec la
priére ? L'anéantissement du moi est la véritable priére d'adoration ! C'est une priere que vous devez
apprendre — apprendre dans toute la totalité de sa signification la plus profonde possible. C'est I'expérience
qui rend a Dieu, et & Dieu seul, toute « bénédiction, honneur, gloire et puissance, aux siecles des siecles »
(Apocalypse 5:13).

Cette expérience, cette priére, est la priére de réalité. C'est cela la réalité ! L'anéantissement, c'est adorer Dieu
en esprit et en réalité (Jean 4:23).

Toute véritable adoration est « en esprit ». Pour étre « en esprit », I'dme est anéantie. « En esprit », vous
entrez dans la pureté de cet Esprit qui prie en vous ; vous €tes détourné de vos propres méthodes charnelles
et humaines de pricre. Vous étes « en réalité » parce que vous étes placé dans la réalité du « Tout » de Dieu et
du « Rien » de I'hnomme.

Cher lecteur, il n'y a, en fait, que deux vérités : le Tout et le Rien. Tout le reste est un mensonge. Dieu est
Tout ; vous n'étes rien. La seule fagon pour vous de rendre I'honneur di a Dieu est par votre propre
anéantissement. Dés que ce travail merveilleux est accompli, Dieu emménage.

41



Il'y aici un principe de la nature : le Seigneur ne permet jamais qu'un vide ou un espace vide demeure dans
la nature. 11 vient au lieu du néant — du vide — et le remplit instantanément de Lui-méme. Il Se place a
I'endroit méme de ce qu'll a fait mourir !

Mais l'anéantissement n'est-il pas une chose amére ? Oh ! Si seulement vous connaissiez la vertu et la
bénédiction que 1'ame regoit pour étre passée par cette expérience. Golitez-y et vous ne voudrez plus rien
d'autre. C'est la « perle de grand prix », le « trésor caché ». Quiconque le trouve vend joyeusement tout ce
qu'il a pour 'acheter (Matthieu 13:44,45). C'est la « source d'eau vive qui jaillit jusque dans la vie éternelle »
(Jean 4:14).

Vous rappelez-vous que le Seigneur Jésus nous a dit que « le royaume de Dieu est au-dedans de nous » ?
(Luc 17:21). Cela est vrai de deux manicres.

C'est vrai d'abord quand Dieu devient le Maitre et le Seigneur en vous si complétement que rien en vous ne
résiste a Sa domination. C'est alors que votre étre intérieur, votre esprit, est Son royaume. C'est alors que
Dieu vous posséde.

Deuxiémement, il y a la question de votre possession de Dieu. Quand nous possédons Dieu, nous possédons
aussi Son royaume ; et dans Son royaume, il y a une plénitude de joie. Notre but ultime est de jouir de Dieu...
dans cette vie. Jouir de Dieu ! C'est le but méme pour lequel nous avons été créés.

Hélas, si peu réalisent que cela est accessible et si facilement saisi. Servir Dieu, c'est régner !

42



21. Le silence — dans les profondeurs

Abordons maintenant le role que joue le silence dans notre expérience progressive de Christ, car le silence a
beaucoup a voir avec le fait d'expérimenter le Seigneur sur un plan plus profond.

A l'occasion, certaines personnes ont entendu le terme « priere de silence » et en ont conclu que le réle que
I'ame doit jouer dans cette priere est un role de lourdeur, de mort et d'inactivité. Ce n'est évidemment pas le
cas. En réalité, I'ame joue un réle plus élevé et plus étendu que dans la priére parlée.

Comment cela est-il possible ?

L'ame peut étre active et pourtant tout a fait silencieuse. C'est parce que c'est le Seigneur Lui-méme qui est
devenu celui qui meut I'ame. L'ame agit en réponse au mouvement de Son Esprit.

« Car tous ceux qui sont conduits par I'Esprit de Dieu sont fils de Dieu. » (Romains 8:14)

Par conséquent, s'engager dans la « priére de silence » ne signifie pas que vous cessiez toute action. Cela
signifie plutdt que votre dme agit par le mouvement de votre esprit.

Peut-étre qu'Ezéchiel peut nous aider a voir cela. Ezéchiel a eu une vision de roues. Ces roues qu'il a vues
avaient 1'Esprit vivant avec elles. Partout ou 1'Esprit allait, les roues allaient. Si I'Esprit s'arrétait, les roues
s'arrétaient. Si I'Esprit montait de la terre vers les cieux, les roues s'élevaient juste a coté.

L'Esprit était dans ces roues, et les roues étaient mues par I'Esprit (Ezéchiel 1:19-21). L'ame est comme ces
roues. L'ame peut étre active selon ses propres intéréts, ou elle peut attendre — attendre jusqu'a ce que
quelque chose de plus profond s'agite. Alors 1'ame devient comme ces roues, suivant 1'Esprit partout ou Il va.
L'ame devrait, de la méme maniére, céder a la direction de 1'Esprit vivant au-dedans. L'ame devrait attendre
et étre fidéle pour n'agir que lorsque 1'Esprit se meut.

Soyez certain que I'Esprit n'exalte jamais la nature du moi. (L'ame, suivant sa propre inclination, exalte si
souvent le moi.) Que fait I'Esprit ? L'Esprit avance, plongeant vers le but ultime. Et quel est ce but ultime ?
C'est 'union avec Dieu.

Par conséquent, que I'dme ne fasse rien d'elle-méme dans la priére. L'ame doit simplement suivre I'Esprit
jusqu'a ce qu'elle atteigne sa fin ultime ! Par cette illustration, je crois que vous pouvez voir que 1'ame ne
cesse pas toute action. Son action est simplement en parfait accord avec I'Esprit.

La pratique du silence

Considérons maintenant la « priére de silence » d'une maniére pratique. Comment commence-t-on a
expérimenter le Seigneur dans une attitude de silence ?

Voyez-vous, quand votre ame est active par elle-méme — c'est-a-dire active indépendamment de 'activité de
I'Esprit — alors, par sa nature méme, son activité est forcée et tendue ! L'effort de I'ame dans la pricre est
toujours fait d'anxiété et de lutte. C'est en fait a votre avantage ! Vous pouvez facilement distinguer quand
I'ame est en train de fonctionner !

Oh ! Tout est si différent quand I'dme répond au mouvement de I'Esprit — répondant a quelque chose de bien
plus profond au-dedans de votre étre. Quand 1'ame répond a 1'Esprit, 1'action est libre, facile et naturelle. 11
semblera que vous ne fournissez presque aucun effort.

« Il m'a mis au large, 1l m'a délivré, parce qu'll m'aime. » (Psaume 18:20)

Une fois que votre ame s'est tournée vers l'intérieur et que votre esprit est fixé sur I'Esprit, a partir de ce
moment, l'attraction intérieure de 'Esprit du Seigneur est trés puissante. En fait, l'attraction de votre esprit

43



vers I'ame est plus forte que toute autre force — plus forte que ces choses qui voudraient vous ramener a la
surface. La vérité est que rien ne retourne aussi vite a son centre que 1'ame vers I'Esprit !

L'ame est-elle active a ce moment-la ? Oui ! Mais 'activité est si €levée, si naturelle, si paisible et si
spontanée qu'il vous semblera que votre ame ne fait aucun effort du tout !

Avez-vous déja remarqué que lorsqu'une roue tourne lentement, il est facile de la voir entiérement ? Mais a
mesure que la roue tourne plus vite, vous ne pouvez plus distinguer grand-chose. C'est 1'ame au repos en
Dieu. Quand I'ame est au repos en Dieu, son activité est spirituelle et trés élevée. Néanmoins, 1'ame ne
s'engage dans aucun effort. Elle est pleine de paix. Par conséquent, maintenez votre dame en paix. Plus votre
ame est paisible, plus elle est capable de se déplacer rapidement vers Dieu, son centre.

Comment est-ce possible ? Parce que 1'ame est livrée a l'esprit, et c'est I'Esprit qui meut et dirige !

L'attraction divine

Qu'est-ce qui vous attire si fortement vers vos parties intérieures ? Ce n'est nul autre que Dieu Lui-méme. Et,
oh, Son attirance pour vous fait que vous courez vers Lui. La jeune fille du Cantique des Cantiques I'a
compris lorsqu'elle a dit :

« Entraine-moi : nous courrons apres Toi. » (Cantique des Cantiques 1:4)

« Attire-moi a Toi, 6 mon Divin Centre, par les ressorts secrets de mon existence, et toutes mes facultés et
mes sens Te suivront ! »

Le Seigneur est si simple dans ['attraction qu'll exerce sur vous. Cette attraction est a la fois un onguent pour
guérir et un parfum pour vous séduire vers Lui. La jeune fille du Cantique I'a dit :

« Nous suivons la fragrance de Tes parfums ! » (Cantique des Cantiques 1:3)

« Seigneur, Tu nous attires par la fragrance de Ton &tre méme, et Tu nous attires si profondément au-dedans
vers Toi-méme ! »

Sa force d'attraction est extrémement puissante, et pourtant 1'ame suit librement et sans contrainte.
Pourquoi ? Parce que l'attraction de votre Seigneur est aussi délicieuse qu'elle est puissante ! Bien que Son
attraction soit puissante, elle vous emporte par sa douceur.

Quand la jeune fille a dit : « Entralne-moi, et nous courrons apres toi », elle parlait, avant tout, de son esprit
— le centre de son étre. C'est l'esprit qui est attiré. Le Seigneur parle a votre esprit ; Il vous appelle a Le
suivre en attirant votre centre 1a ou Il est seul. Ainsi, votre esprit est attiré en premier.

Vous, a votre tour, suivez l'attraction du centre. Vous le faites en tournant votre attention et toutes les facultés
de votre ame vers Lui. « Entraine-moi » — voyez 'unité de votre centre, votre esprit, alors qu'il est attiré
vers Celui qui est la partie la plus intime de votre centre. « Nous courrons apres toi » — voyez comment les
sens et les facultés de I'dme suivent l'attraction du centre.

La dépendance totale

Nous ne promouvons pas l'idée que 1'ame doive étre paresseuse ou inactive. Nous encourageons l'activité la
plus élevée que I'ame puisse exercer : la dépendance totale envers I'Esprit de Dieu. Cela devrait toujours étre
votre préoccupation principale. C'est « en Lui seul que nous avons la vie, le mouvement et I'étre » (Actes
17:28).

44



Cette dépendance simple et humble envers 1'Esprit de Dieu est nécessaire au-dessus de toutes les autres
choses. Cette dépendance constante de notre part aménera bient6t I'ame a atteindre cette unité et cette
simplicité pour lesquelles elle a été créée.

Nous sommes si complexes ; nos ames sont capables de tant d'activités diverses. Nous devons quitter ces
voies pour étre libres — libres d'entrer dans la simplicité et I'unité de Dieu. Oh, retourner en Dieu, en Celui a
l'image duquel nous avons été formés a 'origine ! (Genése 1:27).

Votre Seigneur est simple ; Il est un. Mais quand vous entrez dans 1'unité de Dieu, Son unité n'exclut pas la
grande variété qui est I'expression de Sa nature. De méme que nous entrons dans Son unité lorsque nous
sommes unis a Son Esprit et faits un avec Lui, de la méme maniére nous sommes aussi capables d'accomplir
les divers aspects de Sa volonté lorsque nous sommes unis a Lui. Et nous pouvons le faire sans avoir a quitter
cet état d'union avec Dieu. La variété de Sa volonté peut étre accomplie sans sacrifier notre unité avec Lui.

Ainsi, vous voyez peut-étre maintenant ou la simple « communion intérieure de silence » peut mener !
Continuons !*

* A mesure que l'dme est attirée dans cette relation, quelque chose de nouveau est découvert. C'est ceci :
I'Esprit, comme l'dme, est aussi tres actif ! L'Esprit est plein d'activité. Pourtant, ce n'est pas la méme
activité que celle de l'dme. Quand vous avez été mil par le Seigneur, votre activité sera beaucoup plus
énergique que si elle était l'activité de votre propre nature du moi. Cet Esprit est plus actif que toute autre
force.

Livrez-vous a la direction de l'Esprit de Dieu. En continuant a dépendre de Son action, et non de celle de
l'ame, les choses que vous ferez auront de la valeur pour Dieu. Seul ce que vous faites de cette maniere a de
la valeur pour Dieu et pour Son ceuvre sur cette terre.

Voyons cela du point de vue de Dieu.

« Toutes choses ont été faites par la Parole, et rien de ce qui a été fait n'a été fait sans Elle. »
(Jean 1:3)

Au tout début, c'est Dieu qui a formé I'homme par Sa Parole. Il a fait I'homme a Son image. Dieu était Esprit
et Il a donné a I'homme un esprit afin de pouvoir venir en lui et méler Sa propre vie a la vie de 'homme.

C'était, bien sir, 'état de 'homme avant la Chute. Au moment de la Chute, 1'esprit de I'nomme a été frappé de
mort. Dieu a perdu Sa chance d'entrer dans 1'esprit de I'nomme. L'homme a perdu la capacité de contenir la
vie de Dieu et de porter I'image de Dieu. Il était tout a fait évident que si Dieu devait un jour restaurer
I'homme tel qu'll I'avait prévu, l'esprit de I'homme devrait étre restauré.

Et comment Dieu pouvait-Il restaurer 1'esprit de I'hnomme ? Comment pouvait-Il restaurer 1'image de Dieu en
I'homme ? Par nul autre que Jésus-Christ. 11 fallait que ce soit le Seigneur Jésus Lui-méme qui donne la vie a
l'esprit de 'homme et restaure I'image de Dieu. Pourquoi ? Parce que Jésus-Christ seul est I'image exacte de
Son Pére. Lui seul apporte la vie de Dieu dans I'homme.

Aucune image ne peut étre réparée par ses propres efforts. L'image brisée doit rester passive sous la main de
I'ouvrier. Quelle est votre activité dans cette restauration ? Votre seule activité devrait étre de vous livrer
complétement aux opérations intérieures de 1'Esprit. Jésus-Christ est venu en vous, dans vos parties les plus
intimes. Livrez-vous a Son ceuvre la.

Si une toile est instable, 'artiste est incapable de peindre un tableau précis dessus. Il en est de méme pour
vous. Chaque mouvement du moi produit une erreur. L'activité du moi interrompt et contrecarre le dessein

45



que Jésus-Christ souhaite graver en vous. Vous devez, au contraire, simplement rester en paix. Ne répondez
qu'au travail de I'Esprit.

Jésus-Christ a la vie en Lui-méme (Jean 5:26), et Il doit donner la vie a tout étre vivant. Ce principe — le
principe de la dépendance absolue envers 1'Esprit et du déni complet de 'activité de 1'ame — peut étre vu
dans I'Eglise.

Regardez I'Eglise. L'Esprit de I'Eglise est un Esprit mouvant et vivifiant. L'Eglise est-elle oisive, stérile et
inféconde ? Non ! L'Eglise est pleine d'activité. Mais son activité est celle-ci : une dépendance totale envers
'Esprit de Dieu. Cet Esprit la meut. Cet Esprit lui donne la vie.

Ce principe fonctionne dans I'Eglise, et c'est ce principe qui fait que I'Eglise est ce qu'elle est. Le méme
principe exact devrait opérer en vous ! Ce qui est vrai pour elle devrait étre vrai pour ses membres. Pour étre
ses enfants spirituels, vous devez étre conduits par 1'Esprit.

L'Esprit en vous est actif. L'activité qui est produite dans votre vie comme résultat du fait de suivre 1'Esprit
est une activité beaucoup plus élevée que n'importe quelle autre.

(Une activité n'est digne de louange qu'a la mesure de sa source. Une activité qui résulte du fait
de suivre I'Esprit est plus digne de louange que toute autre activité venant de n'importe quelle
autre source. Tout ce qui est produit par I'Esprit de Dieu est divin. Tout ce qui vient du moi, peu
importe combien cela semble bon, n'est toujours qu'humain, toujours seulement le moi.)

Votre Seigneur a déclaré un jour que Lui seul posséde la vie. Toutes les autres créatures ont une vie «
empruntée ». Le Seigneur a la vie en Lui-méme. Cette vie, qui est en Lui, porte aussi Sa nature. C'est cette
vie unique qu'll désire vous donner. Il souhaite vous donner la vie divine, et Il souhaite que vous viviez par
cette vie au lieu de la vie de votre ame. En méme temps, vous devriez laisser la place au renoncement de
votre ame, c'est-a-dire au déni de l'activité de votre propre vie. La seule fagon dont vous pouvez laisser la
place a la vie de Dieu pour qu'Elle demeure en vous et vive en vous est de perdre votre vieille vie d'Adam et
de renier l'activité du moi.

Pourquoi ? Parce que cette vie que vous recevez est la vie méme de Dieu, la méme vie dont Dieu vit ! Paul a
dit :

« Si quelqu'un est en Christ, il est une nouvelle créature. Les choses anciennes sont passées ;
voici, toutes choses sont devenues nouvelles ! » (2 Corinthiens 5:17)

Mais, je le répéte, la seule facon dont cela devient une expérience pratique pour vous est de mourir & vous-
méme et a toute votre propre activité afin que l'activité de Dieu puisse y étre substituée.

Marie et Marthe

Revenant donc a ce qui a été dit au début du chapitre, la « communion intérieure de silence » n'interdit pas
l'activité ; elle I'encourage. Elle encourage 1'activité divine de votre esprit ; elle décourage l'activité inférieure
de votre ame. Une telle priére doit donc étre dans une dépendance absolue envers 1'Esprit de Dieu. L'activité
de I'Esprit doit prendre la place de la votre. Un tel échange ne peut avoir lieu qu'avec le consentement de
I'homme.

En donnant votre consentement, vous devez aussi, bien slir, commencer a cesser votre propre activité. Le
résultat sera que, petit a petit, l'activité de Dieu pourra prendre complétement la place de 'activité de I'ame.

11y a un bel exemple de cela dans les Evangiles. Vous vous rappellerez que Marthe faisait quelque chose de
trés correct, et pourtant le Seigneur I'a reprise ! Pourquoi ? Parce que ce qu'elle faisait, elle le faisait par sa
propre force. Marthe ne suivait pas le mouvement de I'Esprit en elle.

46



Vous devez réaliser, cher lecteur, que 1'ame de I'homme est naturellement agitée et turbulente. Votre ame
accomplit trés peu de choses méme si elle semble toujours occupée. Le Seigneur a dit 8 Marthe : « Tu
t'inquigtes et tu t'agites pour beaucoup de choses. Mais une seule chose est nécessaire ! Marie a choisi la
bonne part, qui ne lui sera point 6tée. » (Luc 10:41-42).

Et qu'avait choisi Marie ? Elle avait choisi de se reposer paisiblement et tranquillement aux pieds de Jésus.
Elle avait cessé de vivre pour que Christ puisse étre sa vie ! Cette illustration souligne a quel point il est
nécessaire pour vous de vous renier vous-méme et toute votre activité pour suivre Jésus-Christ. Si vous n'étes
pas conduit par Son Esprit, vous ne pouvez pas Le suivre. Quand Sa vie entre, votre vie doit étre mise de
coté. Paul a dit : « Celui qui s'attache au Seigneur est avec lui un seul esprit. » (1 Corinthiens 6:17).

David a dit un jour combien il était bon de s'approcher du Seigneur et de mettre sa confiance en Lui (Psaume
73:28). Que signifie « s'approcher de Dieu » ? S'approcher de Dieu est, en fait, le commencement de I'union !

Nous avons commencé ce chapitre en parlant de la priére de silence. Nous avons ensuite poursuivi avec
I'ame suivant I'Esprit dans un accord parfait. Maintenant, nous en sommes venus a l'expérience finale, la plus
profonde avec Dieu — l'expérience chrétienne ultime. C'est I'union avec Dieu.

L'Union avec Dieu

L'expérience de I'union avec Dieu nous vient en quatre étapes : son commencement, son progres, son
acheévement et sa consommation. (Nous discuterons de 1'expérience de I'union dans le dernier chapitre de ce
livre.)

L'expérience de I'union commence trés simplement lorsqu'un désir pour Dieu nait en vous. Et quand cela
arrive-t-il ? Quand 1'ame commence a se tourner vers l'intérieur, vers la vie de I'Esprit ; quand 1'ame
commence a tomber sous l'attraction puissante et magnétique de cet Esprit. A ce stade, un désir ardent
d'union avec Dieu est né !

Une fois que votre ame a commencé a se tourner vers l'intérieur vers 1'Esprit, elle se rapproche de plus en
plus de Dieu. C'est le progrés vers I'union. Enfin, 1'ame est un seul esprit avec Lui. C'est ici enfin que 1'ame,
qui s'était égarée si loin de Dieu, retourne a la place pour laquelle elle a été créée !

Vous devez entrer dans ce domaine. Pourquoi ? Parce que c'est le but de tout le travail de Dieu en vous. « Si
quelqu'un n'a pas 1'Esprit de Christ, il ne Lui appartient pas. » (Romains 8:9). Pour étre entiérement a Christ,
vous devez étre rempli de Son Esprit et vidé de votre propre vie du moi. Paul nous dit combien il est
nécessaire d'étre de cet Esprit :

« Car tous ceux qui sont conduits par I'Esprit de Dieu sont fils de Dieu. » (Romains 8:14)

Il y aun Esprit ! Et I'Esprit qui fait de nous des fils de Dieu est le méme Esprit qui opére le travail de Dieu au
plus profond de nous.

« Et vous n'avez point re¢u un esprit de servitude, pour étre encore dans la crainte ; mais vous
avez regu un Esprit d'adoption, par lequel nous crions : Abba ! Pere ! » (Romains 8:15)

Qui est cet Esprit qui travaille en vous ? Il n'est nul autre que I'Esprit de Jésus-Christ. Par cet Esprit, nous
sommes amenés a partager Sa filiation.

« L'Esprit lui-méme rend témoignage a notre esprit que nous sommes enfants de Dieu. »
(Romains 8:16)

Lorsque vous vous livrez a la direction de cet Etre merveilleux, vous sentirez en vous que vous étes un fils de
Dieu. De plus, vous connaitrez la joie supplémentaire de recevoir, non pas l'esprit d'esclavage, mais de

47



liberté, la liberté méme des enfants de Dieu (Romains 8:15). Attendez-vous a ce que ce soit le résultat de
votre marche. Vous découvrirez que vous €tes capable d'agir librement et facilement, et pourtant vous agirez
aussi avec force et certitude.

Le travail de I'Esprit au plus profond de vous doit étre la source de toute votre activité. Laissez-moi répéter :
toute activité — tant celle qui est superficielle et visible que celle qui est cachée et interne — doit venir du
travail de I'Esprit. Paul illustre cela dans le livre aux Romains. Il nous montre notre ignorance, méme dans ce
que nous demandons en priant. Il déclare que c'est I'Esprit qui doit prier.

« De méme aussi l'Esprit nous aide dans notre faiblesse, car nous ne savons pas ce qu'il nous
convient de demander dans nos prieres. Mais I'Esprit lui-méme intercéde par des soupirs
inexprimables. » (Romains 8:26)

C'est assez clair : nous ne savons pas ce dont nous avons besoin ! Nous ne savons pas comment prier pour les
choses dont nous avons besoin. En fait, nous ne savons pas prier ! Ah, mais I'Esprit qui vit a l'intérieur de
nous sait quoi et comment prier. Celui a qui vous vous étes donné sait tout !

S'il en est ainsi, ne devriez-vous pas dés lors Lui permettre de répandre Ses soupirs inexprimables en votre
faveur ? Vous ne pouvez pas toujours étre certain de votre propre priére. Mais, oh, I'Esprit est toujours
exaucé lorsqu'll prie. Le Seigneur Jésus a dit & Son Pére : « Je savais que Tu m'exauces toujours » (Jean
11:42). 1l s'ensuit que si vous permettez librement a 1'Esprit de prier et d'intercéder a la place de vos propres
priéres, alors les priéres qu'll prie de 'intérieur de vous seront exaucées — toujours !

Est-ce une certitude ? Ecoutez les paroles de Paul, ce mystique habile et maitre de la vie intérieure :

« Et celui qui sonde les coeurs connait quelle est la pensée de I'Esprit, parce que c'est selon
Dieu qu'il intercede en faveur des saints. » (Romains 8:27)

L'Esprit ne cherche que ce qui est la volonté de Dieu ! Enfin, voici Quelqu'un qui est entiérement abandonné
a la volonté de Dieu ! L'Esprit ne prononce en priére que ce qui est la volonté de Dieu.

La volonté de Dieu est que vous soyez sauvé ; Sa volonté est que vous soyez parfait. Par conséquent, 1'Esprit
intercéde en vous pour tout ce qui est nécessaire a votre perfection. Si I'Esprit est pleinement capable de
prendre soin de tous vos besoins, pourquoi vous encombrer de soucis inutiles ? Pourquoi vous fatiguer avec
tant d'activités, sans jamais vous arréter pour entrer dans le repos de Dieu ?

Le Seigneur vous invite a décharger sur Lui tous vos soucis. Le Seigneur — qui est plein de miséricorde —
s'est plaint un jour que 1'ame gaspille sa force et ses trésors pour mille choses extérieures. Pourtant, tous les
désirs de I'ame peuvent étre facilement satisfaits.

« Pourquoi pesez-vous de l'argent pour ce qui ne nourrit pas ? Pourquoi travaillez-vous pour ce
qui ne rassasie pas ? Ecoutez-moi donc, et vous mangerez ce qui est bon, et votre dme se
delectera de mets succulents. » (Esaie 55:2)

Apprenez a connaitre la joie d'écouter Dieu de cette maniére, cher lecteur ! Combien votre ame est fortifiée
en entendant ainsi votre Seigneur.

« Que toute chair fasse silence devant I'Eternel | » (Zacharie 2:13)

Toutes choses doivent cesser lorsqu'll apparait. Le Seigneur vous appelle a un abandon encore plus grand...
un abandon sans rien retenir. Il vous a assuré qu'il n'y a rien a craindre parce qu'll prend un soin tout
particulier de vous.

48



« Une femme oublie-t-elle l'enfant qu'elle allaite ? N'a-t-elle pas pitié du fruit de ses entrailles ?
Quand elle l'oublierait, moi je ne t'oublierai point. » (Esaie 49:15)

Quel réconfort dans ces paroles ! Qui, aprés avoir entendu cela, craindra de s'abandonner entiérement a
I'appel de Dieu ?

49



22. L’état permanent

Nous commencerons ce chapitre par ce point simple : vos expériences spirituelles se divisent en deux
catégories — celles qui sont extérieures (en surface) et celles qui se déroulent intérieurement, au plus
profond de votre étre. Il y a des activités ou des actions que vous formez : certaines sont en surface ; d'autres
sont plus profondes.

Vos activités extérieures sont celles qui peuvent étre vues de dehors. Elles concernent, plus ou moins, les
choses physiques. Or, vous devez voir ceci : il n'y a en elles aucune bonté réelle, aucune croissance
spirituelle, et trés peu d'expérience de Christ !

Bien siir, il y a une exception : si vos actions extérieures sont le résultat (un sous-produit) de quelque chose
qui a eu lieu au plus profond de vous, alors ces actions extérieures regoivent une valeur spirituelle et
posseédent une bonté réelle. Mais les activités extérieures n'ont de valeur spirituelle qu'a la mesure de ce
qu'elles regoivent de leur source.

Se tourner vers le coeeur

Notre voie est donc claire. Nous devons accorder toute notre attention aux activités qui se déroulent au plus
profond de notre étre intérieur. Ce sont les activités de I'Esprit. L'Esprit est intérieur, non extérieur. Vous vous
tournez vers l'intérieur, vers votre esprit et, ce faisant, vous vous détournez des activités extérieures et des
distractions du dehors.

L’activité intérieure commence par le simple fait de se tourner vers I’intérieur vers Jésus-Christ, car c’est la
qu’ll se trouve, dans votre esprit. Vous devriez continuellement vous tourner vers 1’intérieur vers Dieu.
Donnez-Lui toute votre attention ; épanchez toute la force de votre étre uniquement sur Lui.

« Réunis tous les mouvements de ton cceur dans la sainteté de Dieu. » (Apocryphes)

David I'a si bien exprimé lorsqu'il a dit : « Je garderai toute ma force pour Toi. » (Psaume 59:10). Comment
cela se fait-il ? En se tournant ardemment vers Dieu, qui est toujours 1, en vous. Esaie a dit : « Rentrez en
vous-mémes (retournez & votre cceur). » (Esaie 46:8). Chacun de nous, en péchant, s'est détourné de son
ceeur, et c'est seulement le ceeur que Dieu désire.

« Mon fils, donne-moi ton cceur, et que tes yeux se plaisent dans mes voies. » (Proverbes 23:26)

Que signifie donner tout son cceur a Dieu ? Donner tout son cceur a Dieu, c'est avoir toute 1'énergie de son
ame toujours centrée sur Lui. C’est de cette maniere que nous sommes conformés a Sa volonté.

L'habitude de demeurer

Si vous étes nouveau dans ce voyage, votre esprit n'est pas encore fort. Votre ame se tourne facilement vers
les choses extérieures et physiques ; il est trés facile pour vous d'étre distrait du Seigneur, votre Centre. La
distance a laquelle vous vous €loignez de Lui dépendra de la mesure dans laquelle vous cédez aux
distractions et de la mesure dans laquelle vous vous laissez entrainer vers les choses de surface.

De la méme manicére, les moyens que vous utiliserez pour retourner a Dieu dépendront de la distance a
laquelle vous vous étes détourné de Lui. Si vous ne vous étes détourné que légérement, seul le plus léger
retour sera nécessaire.

Dés que vous remarquez que vous vous égarez loin du Seigneur, vous devez délibérément tourner votre
attention vers l'intérieur, vers le Dieu vivant. Entrez de nouveau dans votre esprit ; retournez immédiatement
a l'endroit ou vous appartenez réellement : en Lui. Plus ce retour est complet, plus votre retour au Seigneur
sera complet. Soyez assuré que vous resterez la — en Dieu — aussi longtemps que votre attention sera

50



centrée sur le Seigneur Jésus-Christ. Qu'est-ce qui vous y maintiendra ? Vous y serez maintenu par la
puissante influence de ce simple et modeste mouvement de votre ceeur vers Dieu.

Répétez ce simple retour intérieur vers le Seigneur encore et encore, aussi souvent que vous étes distrait.
Soyez assuré que, finalement, ce retour deviendra votre expérience constante. Mais que ferez-vous d'ici 1a ?
D'ici 1a, revenez simplement a Lui chaque fois que vous vous étes égaré. Quand une chose est répétée
maintes et maintes fois, elle devient une habitude. C'est vrai méme pour votre ame. Apres beaucoup de
pratique, votre ame prend I'habitude de se tourner intérieurement vers Dieu.

En d'autres termes, plus vous progressez en Christ, plus vous demeurerez continuellement avec Lui, sans
vous égarer a répétition pour devoir ensuite revenir. Votre mouvement de retour sera de moins en moins
extérieur. Finalement, ce retour deviendra imperceptible en tant qu'action de surface ou consciente, et aura
lieu au plus profond de vous.

Ce qui a commencé comme quelque chose d'assez sporadique — quelque chose qui était une action
consciente et délibérée — devient habituel et continu, sans interruption. Un acte intérieur continu de
demeurer en Lui commence a prendre place en vous*.

* Pour certains chrétiens, ce fait de demeurer avec Dieu vient lentement, par degrés. Le progreés ne se
mesure que sur une période prolongée. Pour d'autres chrétiens, il y a une demeure continue des le début.
Peu importe la part que Dieu a décrétée pour vous. Continuez simplement a vous tourner intérieurement
vers Dieu.

L'activité dans le repos

Qu'est-ce que j'entends par cette demeure intérieure continue ? Etre continuellement tourné vers le plus
profond de soi signifie simplement que, s'étant tourné vers l'intérieur vers Dieu — par un acte direct — on
est resté en Sa présence. Vous n'avez plus besoin de continuer a vous tourner vers Christ ; vous demeurez
déja avec Lui dans les chambres de votre esprit. Le seul moment ot vous avez besoin de faire 1'effort de vous
tourner a nouveau, c'est lorsque votre demeure est interrompue pour une raison quelconque.

A ce stade de votre vie spirituelle, vous ne devriez pas vous préoccuper d'essayer de vous tourner vers le
Seigneur par des moyens extérieurs. Vous trouverez méme difficile de faire un acte de retour délibéré et
extérieur quand vous aurez commencé cette demeure intérieure. Voyez-vous, vous &tes déja tourné
intérieurement vers le Seigneur ; toute activité extérieure ne ferait que vous éloigner de votre union avec Lui.

Former I'acte de se tourner vers l'intérieur, tel est le but ! Quand cet acte a été formé en vous, il s'exprimera
par une demeure continuelle dans votre esprit et un échange constant d'amour entre vous et le Seigneur. Une
fois ce but atteint, il n'est plus nécessaire de le rechercher par des actes extérieurs. Vous pouvez oublier l'acte
extérieur consistant a essayer d'aimer le Seigneur et d'€tre aimé par Lui. Au lieu de cela, continuez
simplement tel que vous €tes. Vous devriez simplement rester proche de Dieu par cette demeure intérieure
continue.

Dans cet état ou 'on est continuellement tourné vers Dieu, vous demeurez dans 'amour de Dieu, et I'homme
qui demeure dans I'amour demeure en Dieu (1 Jean 4:16). Vous vous reposez. Mais qu'est-ce que cela
signifie ? Vous vous reposez dans I'acte intérieur continu de demeurer.

A présent, dans cet état de repos, votre 4me est-elle active ou passive ? Elle est active ! Vous n'étes pas dans
un état passif, méme si vous vous reposez. Mais quelle activité pourrait-il y avoir dans le repos ? Vous vous
reposez dans l'acte de demeurer dans Son amour. Cela peut-il étre une activité ? Oui ! A I'intérieur de votre

esprit, un acte est en train de se dérouler. C'est un doux enfoncement (une immersion) dans la Divinité.

51



L'attrait intérieur — l'attraction magnétique — devient de plus en plus puissant. Votre dme, demeurant dans
I'amour, est attirée par cette puissante attraction et s'enfonce continuellement plus profondément dans cet
amour.

L'immersion invisible

Vous voyez donc que cette activité intérieure est devenue bien plus grande qu'elle ne 1'était lorsque votre ame
a commencé pour la premiére fois a se tourner vers l'intérieur. Sous la puissante attraction de Dieu vous
attirant en Lui-méme, I'activité intérieure a augmenté ! La différence est qu'au début, l'activité était plus
extérieure ; maintenant, l'activité s'est déplacée a l'intérieur ; elle est devenue profonde, interne, cachée et
extérieurement imperceptible.

Pour ce chrétien qui est totalement livré a Dieu (c'est-a-dire un chrétien en qui cette activité a lieu
continuellement), il n'y a méme pas de conscience de toutes ces choses ! Il ne peut pas sentir cette activité
parce qu'il s'agit d'un mouvement direct et intérieur vers Dieu. Rien n'est extérieur ou en surface. C'est la
raison pour laquelle certains chrétiens qui ont touché cet état ont rapporté qu'ils ne font rien, qu'il n'y a
aucune activité et aucun mouvement de retour en eux.

Inconsciemment, ils se trompent sur leur propre état interne ; ils sont, en fait, plus actifs que jamais
auparavant et se tournent continuellement vers Dieu. (Ils agissent chaque fois qu'ils se tournent vers
l'intérieur et reviennent & Dieu). Le meilleur rapport serait de dire qu'ils ne sentent aucune activité distincte,
et non qu'ils n'ont aucune activité en eux.

Oh, il est vrai qu'ils n'agissent pas (ou ne se tournent pas) d'eux-mémes. Cependant, ils sont attirés, et ils
suivent l'attraction. L'amour est le poids qui les fait sombrer. Si vous tombiez dans la mer, et que cette mer
était infinie, vous tomberiez d'une profondeur a une autre pour toute I'éternité. C'est ainsi qu'il en est pour un
chrétien qui se trouve dans ce lieu de demeure continue. Il n'est méme pas conscient de sa descente, et
pourtant il sombre avec une rapidité inconcevable vers les profondeurs les plus intérieures de Dieu.

Les étapes de la progression

Nous sommes maintenant a un point ou nous pouvons tirer quelques conclusions concernant le sujet de ce
chapitre.

Premiérement, ne disons pas que nous ne formons pas l'acte de nous tourner vers Dieu. Nous le faisons.
Chacun de nous se tourne vers l'intérieur. La fagon dont nous le faisons, c'est une autre affaire. La maniére de
se tourner vers l'intérieur n'est pas la méme pour tout le monde.

Voici cependant I'erreur du nouveau chrétien. Toute personne qui désire se tourner vers Dieu pour demeurer
avec Lui s'attend tout naturellement a sentir la présence du Seigneur et a L'expérimenter extérieurement. Cela
ne peut tout simplement pas toujours étre le cas. L'expérience extérieure est pour le débutant ! 11 existe
d'autres expériences ; ces expériences sont beaucoup plus profondes et bien plus intérieures. De telles
expériences plus profondes sont saisies par les chrétiens qui ont progressé quelque peu dans I'expérience
spirituelle.

Le sentiment extérieur de la présence du Seigneur doit-il étre dédaigné ? Tres certainement pas ! 11 est vrai
que les actes extérieurs sont des contacts trés faibles avec le Seigneur ; et de plus, ils sont de peu de valeur.
Vous arréter 13, c'est vous priver des expériences plus profondes d'un chrétien plus mature. Mais — et vous
devriez étre trés au clair la-dessus — c'est une grande erreur pour un nouveau chrétien — pour vous — de
tenter une marche intérieure profonde sans avoir d'abord expériment¢ le fait de se tourner extérieurement
vers Christ et d'avoir connu ce sentiment extérieur de Sa présence.

52



L'auteur de 'Ecclésiaste 1'a dit : « Il y a un temps pour tout. » (Ecclésiaste 3:1). C'est particulicrement vrai
pour votre dame. Chaque état de transformation par lequel I'ame passe a un commencement, un progres et une
consommation. S'arréter au début de 'une de ces étapes est insensé. Vous devez passer par une période
d'apprentissage, puis une période de progrés. Au début, vous travaillez avec diligence, mais a la fin, vous
récoltez le fruit de votre labeur !

L'image du navire

Laissez-moi illustrer ceci. Quand des marins sortent pour la premicre fois un navire du port, il est trés
difficile de le diriger vers la haute mer. Ils doivent utiliser toute leur force pour dégager ce navire du port.
Mais une fois qu'il est en mer, il se déplace facilement dans n'importe quelle direction choisie par les marins.

Il en est de méme pour vous alors que vous commencez a vous tourner intérieurement vers Dieu. Vous étes
comme ce navire. Au début, vous étes tres fortement li€ par le péché et par le moi. Ce n'est qu'a travers
beaucoup d'efforts répétés que vous parvenez a vous tourner vers l'intérieur. Mais finalement, ces cordes qui
vous lient finissent par se relacher !

Continuez a vous tourner vers l'intérieur ! Faites-le malgré chaque échec ! Malgré toutes les distractions qui
vous tirent au loin ! Si vous restez fidéle et fort dans ce retour continuel, vous quitterez progressivement le «
port du moi ». Le laissant loin derriére, vous vous dirigerez vers l'intérieur pour une demeure intime avec
Dieu, car c'est la votre destination !

Que se passe-t-il une fois que le navire a quitté le port ? Il s'avance de plus en plus loin dans la mer profonde,
et plus il s'¢loigne du port, plus il se déplace facilement. Il vient un temps, enfin, ou il peut utiliser ses

voiles ! Ses rames sont inutiles. Elles sont mises de coté ! Maintenant, sa course est rapide ! Et que fait le
pilote (le timonier) ? Il se contente de déployer les voiles et de tenir le gouvernail. Tout ce qu'il fait
maintenant, c'est de maintenir doucement le vaisseau rapide sur sa course.

« Déployer les voiles », c'est se placer devant Dieu dans une pricre simple. « Déployer les voiles », c'est étre
mi par Son Esprit. « Tenir le gouvernail », c'est empécher votre cceur de s'égarer loin de sa véritable course.
« Tenir le gouvernail », c'est rappeler le cceur, doucement. Vous le guidez fermement par le mouvement de
I'Esprit de Dieu.

Maintenant, alors que vous commencez a avancer en Lui, Il prendra progressivement possession de votre
ceeur. 11 le gagne de la méme maniére — petit a petit — que la brise 1égére remplit les voiles et fait avancer
le navire. Quand les vents sont favorables, le pilote se repose de son travail. Le pilote se repose et laisse le
navire étre ma par le vent. Oh, quel progres ils font sans se fatiguer le moins du monde !

IIs font plus de progrés en une heure sans aucun effort qu'ils n'en ont jamais fait auparavant, méme en
exergant toute leur force. Si les rames étaient utilisées maintenant, cela ne ferait que ralentir le navire et
causer de la fatigue. Les rames sont inutiles et superflues.

Vous venez de voir une description de votre véritable parcours intérieur. Si Dieu est celui qui vous meut,
vous irez beaucoup plus loin en peu de temps que tout votre effort propre répété ne pourrait jamais le faire.

Cher lecteur, essayez ce sentier ! Vous finirez par découvrir qu'il est le plus facile au monde.

53



23. Aux ouvriers chrétiens

Alors que nous approchons de la fin de ce petit livre, j'aimerais adresser une parole d'exhortation aux
ouvriers chrétiens qui ont la charge de nouveaux convertis.

Considérons la situation actuelle. Tout autour de nous, des chrétiens cherchent a gagner les perdus a Jésus-
Christ. Quelle est la meilleure fagcon d'y parvenir ? Et une fois que les hommes ont été convertis, quelle est la
meilleure maniére de les aider a atteindre la pleine perfection en Christ ?

Le moyen d'atteindre les perdus est de les atteindre par le ceeur. Si un nouveau converti était introduit a la
véritable priere et a une authentique expérience intérieure de Christ dés sa conversion, vous verriez
d'innombrables convertis devenir de véritables disciples.

D'un autre c6té, vous pouvez voir que la maniére actuelle de traiter uniquement les questions extérieures
dans la vie du nouveau converti porte peu de fruits. Accabler le nouveau chrétien de régles innombrables et
de toutes sortes de standards ne l'aide pas a grandir en Christ. Voici ce qui devrait étre fait : le nouveau
chrétien doit étre conduit a Dieu.

Comment ? En apprenant a se tourner vers l'intérieur vers Jésus-Christ et en donnant au Seigneur son cceur
tout entier.

Si vous étes 1'un de ceux qui ont la charge de nouveaux croyants, conduisez-les a une réelle connaissance
intérieure de Jésus-Christ. Oh, quelle différence il y aurait dans la vie de ces nouveaux chrétiens !

Considérez les résultats ! Nous verrions le simple agriculteur, alors qu'il laboure son champ, passer ses
journées dans la bénédiction de la présence de Dieu. Le berger, en gardant ses troupeaux, aurait ce méme
amour abandonné pour le Seigneur qui marquait les premiers chrétiens. L'ouvrier d'usine, tout en travaillant
de son homme extérieur, serait renouvelé en force dans son homme intérieur.

Vous verriez chacune de ces personnes mettre de coté toute sorte de péché de sa vie ; tous deviendraient des
hommes et des femmes spirituels, le cceur fixé sur la connaissance et I'expérience de Jésus-Christ.

Le cceur est la clé

Pour un nouveau chrétien — pour nous tous en fait — le cceur est d'une importance capitale si nous voulons
avancer en Christ. Une fois que le cceur a été gagné par Dieu, tout le reste finira par s'arranger de lui-méme.
C'est pourquoi Il demande le coeur par-dessus tout.

Cher lecteur, c'est par le fait que le Seigneur gagne votre ceeur, et par aucun autre moyen, que tous vos
péchés peuvent étre Otés. Si le coeur pouvait étre gagné, Jésus-Christ régnerait en paix, et 'Eglise tout entiére
serait renouvelée. En fait, nous discutons de la chose méme qui a fait perdre a I'Eglise primitive sa vie et sa
beauté : ce fut la perte d'une communion intérieure profonde et spirituelle avec Christ. A l'inverse, I'Eglise
pourrait bientot étre restaurée si cette relation intérieure était retrouvée !

Ce n'est pas tout. A I'heure actuelle, les conducteurs chrétiens sont tout & fait préoccupés par la crainte que le
peuple du Seigneur ne tombe dans quelque erreur doctrinale. Oh, mais quand les chrétiens croient en Jésus-
Christ et s'approchent de Lui, il y a peu de danger qu'une telle chose arrive jamais ! Vous pouvez étre certain
que si un chrétien se détourne du Seigneur, il peut discuter de doctrine et s'engager dans des arguments toute
la journée, mais rien de tout cela ne l'aidera ! Les discussions sans fin ne font qu'apporter plus de confusion.
Ce dont ce croyant a besoin, c'est que quelqu'un le dirige pour croire simplement en Jésus-Christ et se
tourner vers l'intérieur vers Lui. Si un croyant le faisait, il serait trés vite ramené a Dieu !

Quels dommages inestimables les nouveaux chrétiens — et d'ailleurs, la plupart des chrétiens — ont subis a
cause de la perte d'une relation spirituelle intérieure avec Jésus-Christ.

54



La responsabilité des conducteurs

Vous qui avez autorité sur de jeunes croyants, vous devrez un jour rendre compte a Dieu pour ceux qui vous
ont été confiés par le Seigneur. Vous devrez rendre compte de ne pas avoir découvert pour vous-méme ce
trésor caché — cette relation intérieure avec Christ — et vous serez également tenu responsable de ne pas
avoir donné ce trésor a ceux qui étaient sous votre charge.

Et en ce jour-1a, vous ne pourrez pas vous excuser en disant que cette marche avec le Seigneur était trop
dangereuse ou que les gens simples et sans instruction sont incapables de comprendre les choses spirituelles.
L'Ecriture ne valide tout simplement pas ces conjectures.

Qu'en est-il des dangers de marcher dans cette voie ? Y en a-t-il ? Quel danger peut-il y avoir a marcher dans
la seule voie véritable : en Jésus-Christ ? Quel danger y a-t-il & se livrer complétement au Seigneur Jésus et a
fixer toute son attention continuellement sur Lui ? Quel mal peut-il résulter du fait de placer toute sa
confiance en Sa grace et de L'aimer purement avec tout I'amour et la passion que votre cceur est capable
d'épancher ?

Quant aux simples et aux gens sans instruction, il n'est pas vrai qu'ils sont incapables de cette communion
intérieure avec Christ. C'est le contraire qui est vrai. Ils y sont en réalité plus aptes. « Le Seigneur aime ceux
qui marchent simplement. » (Proverbes 12:22).

Leur humilité, leur simple confiance en Dieu et leur obéissance leur permettent de se tourner plus facilement
vers l'intérieur et de suivre 1'Esprit du Seigneur. Ils sont plus qualifiés que la plupart ! Voyez-vous, ces
simples croyants ne sont pas habitués a analyser ; ils n'ont pas 1'habitude de discuter de tout ; et ils sont
prompts a abandonner leurs propres opinions.

Oui, ils manquent d'une grande instruction et d'une formation religieuse ; par conséquent, ils sont plus libres
et plus prompts a suivre la direction de I'Esprit. D'autres personnes — plus douées, plus instruites, formées
en théologie — sont souvent entravées et méme aveuglées par leur richesse spirituelle ! Une telle personne
offre trés souvent une plus grande résistance a 1'onction intérieure et a la direction de I'Esprit du Seigneur.

Le Psalmiste nous dit : « Aux simples, Dieu donne l'intelligence de Sa loi. » (Psaume 119:130). De plus, nous
avons l'assurance que Dieu aime Se donner a ceux qui ont besoin de Lui. « Le Seigneur garde les simples ;
Jj'étais dans la misere, et Il m'a sauvé. » (Psaume 116:6).

Allez droit au cceur

Si vous avez de nouveaux croyants sous votre garde, prenez garde d'empécher ces enfants de venir a Jésus-
Christ. Rappelez-vous ce qu'll a dit a Ses premiers disciples : « Laissez les petits enfants, et ne les empéchez
pas de venir a moi ; car le royaume des cieux est pour ceux qui leur ressemblent. » (Matthieu 19:14).

L'habitude de 'homme a travers les ages a été de guérir les gens en appliquant quelque remede au corps
extérieur alors qu'en fait, la maladie est profonde, a I'intérieur. Pourquoi les convertis restent-ils
fondamentalement inchangés malgré tant d'efforts ? C'est parce que ceux qui les dirigent n'ont traité que les
questions extérieures de leur vie. Il existe une meilleure voie : allez droit au ceeur !

Etablir des régles et essayer de changer le comportement extérieur ne produira pas une ceuvre qui durera dans
la vie d'un chrétien. Quelle est alors la réponse ? Donnez au nouveau converti la clé de son esprit, des parties
intérieures de son étre ! Donnez-lui ce secret en premier, et vous découvrirez que sa vie extérieure sera
changée naturellement et facilement.

Accomplir tout cela est trés facile. Comment ? Enseignez simplement a un croyant a chercher Dieu dans son
propre cceur. Montrez au nouveau chrétien qu'il peut fixer son esprit sur Jésus-Christ et revenir a Lui chaque
fois qu'il s'est égaré. De plus, montrez-lui qu'il doit tout faire et tout souffrir avec 1'eeil simple de plaire a son

55



Dieu. Quelle différence cela fera. Le nouveau converti sera conduit a Jésus-Christ ; il découvrira que le
Seigneur Jésus est la source de toute grace ; et il verra qu'en Lui se trouve tout ce qui est nécessaire pour la
vie et la piété.

Vous, intendant des ames des hommes, je vous exhorte a conduire ces petits en Christ dans cette voie méme.
Pourquoi ? Parce que cette voie est Jésus-Christ. Ce n'est pas moi, mais Christ Lui-méme qui vous en conjure
par Son propre sang versé pour ces croyants : « Parlez au ceeur de Jérusalem. » (Esaie 40:2).

Prédicateurs de Sa Parole ! Dispensateurs de Sa grace ! Ministres de Sa vie ! Vous devez établir Son
royaume. Afin d'établir ce royaume, faites de Lui le Souverain du cceur. Je le souligne a nouveau : le cceur est
la clé. Le cceur seul peut s'opposer a Sa souveraineté. Mais a l'inverse, en gagnant le coeur, la souveraineté du
Seigneur dans la vie du croyant est confessée et hautement honorée.

« Sanctifiez | 'Eternel des armées : c'est Lui que vous devez craindre, » et 1l deviendra votre sanctification
(Esaie 8:13).

La simplicité de la priére

Enseignez cette expérience simple, cette priere du cceur. N'enseignez pas de méthodes ; n'enseignez pas une
quelconque manicre hautaine de prier. Enseignez la priere de I'Esprit de Dieu, non celle de I'invention
humaine.

Prenez note ! Vous qui enseignez aux croyants a prier sous des formes élaborées et par des répétitions
dénuées de sens ! Vous créez en fait le probléme majeur des nouveaux chrétiens. Les enfants ont été égarés
par les meilleurs des péres. Le nouveau croyant est devenu trop conscient de son style de priere, trop
préoccupé par la maniere de prier. De plus, on lui a enseigné un langage trop raffiné et trop élevé. La voie
simple vers Dieu a été cachée.

Etes-vous un chrétien nouveau en Christ ? Va alors, pauvre enfant, vers ton Pére aimant. Parle-Lui
honnétement avec tes propres mots. Peu importe combien ces mots sont crus et simples, ils ne sont ni crus ni
simples pour Lui ! Il se peut que tes mots semblent peu clairs et confus. Il se peut que par moments tu sois si
plein d'amour et si frappé d'admiration devant Sa présence que tu ne saches comment parler. C'est trés bien
ainsi ! Ton Peére est bien plus satisfait par ces paroles — des paroles qu'll voit s'épancher d'un cceur plein
d'amour (priére du coeur) — qu'll ne pourrait jamais 1'étre par des mots aux sonorités élaborées qui sont secs
et sans vie. Les émotions d'amour simples et sans fard Lui expriment infiniment plus que les mots de
n'importe quel langage.

Pour une raison quelconque, les hommes essaient d'aimer Dieu par des formes et des régles. Ne voyez-vous
pas que c'est par ces formes et ces régles mémes que vous avez perdu tant de cet amour ? Comme il est
inutile d'enseigner l'art d'aimer ! Le langage de 'amour est étranger et contre nature pour 'homme qui n'aime
pas. Oh, mais il est parfaitement naturel pour celui qui aime.

Et comment L'aimerez-vous ? Il est étonnant et délicieux de voir que ce sont les chrétiens les plus simples
qui progressent souvent le plus loin dans une communion intérieure avec Jésus-Christ ! Pourquoi ? Parce que
I'Esprit de Dieu n'a tout simplement pas besoin de nos tapisseries ! Les plus simples peuvent Le connaitre, et
de la maniére la plus profonde, sans 1'aide de rituels, de formes ou d'instructions théologiques ! Lorsqu'il Lui
plait, Il transforme des ouvriers d'usine en Prophétes ! Non, Il n'a pas détourné I'homme du temple intérieur
de la priere. C'est I'inverse ! 1l a jeté ces portes toutes grandes afin que tous puissent entrer !

« Que celui qui est simple entre ici ! 1l dit a ceux qui sont déepourvus de sens : Venez, mangez de
mon pain, et buvez du vin que j'ai mélé. » (Proverbes 9:4,5)

Le Seigneur Jésus a remercié le Pere d'avoir « caché ces choses aux sages et aux intelligents, et
de les avoir révélées aux enfants. » (Matthieu 11:25).

56



24. L'ultime accomplissement chrétien

Nous arrivons maintenant au stade ultime de I'expérience chrétienne.
L'Union Divine.

Celle-ci ne peut étre réalisée par votre seule expérience. La méditation n'apportera pas 1'union divine ; pas
plus que l'amour, 'adoration, votre dévotion ou votre sacrifice. Peu importe également le degré de lumiere
que le Seigneur vous accorde. Finalement, il faudra un acte de Dieu pour faire de I'union une réalité.

Dans I'Ancien Testament, 'Ecriture dit : « L'homme ne peut me voir et vivre » (Exode 33:20). Si votre priére
contient encore votre propre vie, cette priére ne peut voir Dieu. Votre vie ne connaitra pas 1'expérience de
I'union avec Sa vie. Tout ce qui reléve de votre propre action, tout ce qui provient de votre vie — méme votre
priére la plus exaltée — doit d'abord étre détruit avant que l'union puisse s'accomplir.

Toutes les priéres qui procedent de votre intelligence ne sont que des préparations pour vous amener a un état
passif ; toute contemplation active de votre part n'est aussi qu'une préparation pour vous amener a un état
passif. Ce sont des préparations. Elles ne sont pas la fin. Elles sont un chemin vers la fin.

La fin, c'est I'union avec Dieu !

Le but de ce livre n'est pas de vous enseigner la pri¢re, ni méme 1'expérience, mais de vous amener a 1'état
chrétien final : I'union avec Dieu.

Vous vous rappellerez que Jean nous dit dans Apocalypse 8:1 qu'il y eut un silence dans le ciel. C'est une
image du centre de la partie la plus intime de 'homme. Dans ce lieu, tout doit étre réduit au silence lorsque la
majesté de Dieu apparait. L'effort du moi doit étre apaisé. Mais plus encore ! L'existence méme du moi doit
étre détruite.

Le moi contre Dieu

11 existe dans cet univers quelque chose qui est I'exact opposé de Dieu : c'est le moi. L'activité du moi est la
source de toute la nature mauvaise ainsi que de toutes les mauvaises actions de I'homme. D'un autre coté, la
perte de l'individualité (du moi) dans I'ame augmente la pureté de I'ame ! En fait, la pureté de I'ame augmente
en proportion exacte de la perte du moi !

Tant que vous employez votre nature propre d'une maniére ou d'une autre, certaines fautes continueront
d'exister en vous. Mais aprés avoir quitté votre « moi-ité », aucune faute ne peut exister, et tout est pureté et
innocence. C'est I'entrée du moi, survenue dans 1'ame a la suite de la chute, qui a établi une différence entre
I'ame et Dieu.

Comment deux choses aussi opposées que 1'ame et Dieu peuvent-elles jamais €tre unies ? Comment la pureté
de Dieu et l'impureté de I'homme peuvent-elles étre faites une ? Comment la simplicité (ou I'unité) de Dieu et
la multiplicité (I'inconstance sans fin) de I'homme peuvent-elles jamais se fondre en un seul élément ?

Assurément, bien plus est requis que les seuls efforts que vous pouvez fournir.

Que faut-il alors pour que l'union soit réalisée ? Un mouvement de la part du Dieu Tout-Puissant Lui-méme.
Cela seul peut accomplir 1'union. Pour que deux choses deviennent une, elles doivent avoir des natures
similaires. Par exemple, I'impureté de la boue ne peut étre unie a la pureté de 'or. Le feu doit étre introduit
pour détruire les scories et laisser 1'or pur. C'est pourquoi Dieu envoie un feu sur la terre (on l'appelle Sa
Sagesse) pour détruire tout ce qui est impur en vous. Rien ne peut résister a la puissance de ce feu. Il
consomme tout. Sa Sagesse briile toutes les impuretés d'un homme dans un seul but : le rendre apte a I'union
divine.

57



11y a de I'impureté en vous. Plus que vous ne pourriez jamais le concevoir. Et elle est fatale a I'union avec
Dieu. Mais votre Seigneur briile d'étre un avec vous, alors Il consumera les scories. (Ne soyez pas surpris
quand cela arrivera réellement.)

Quel est le nom de cette impureté ? Le moi. Le moi est la source de toute souillure, et il empéche toute
alliance avec la Pureté ! Les rayons du soleil peuvent briller sur la vase, mais ces rayons ne seront jamais
unis a la vase.

Mais il y a plus que le moi qui empéche l'union. Cette chose appelée « activité » est, en soi, opposée a
l'union. Pourquoi ? Parce que Dieu est un calme infini. Votre ame, si elle doit étre unie au Seigneur, doit
participer & Son calme. L'activité empéche l'assimilation. C'est pour cette raison que nous ne pouvons jamais
arriver a l'union divine qu'en mettant la volonté humaine au repos. Vous ne pourrez jamais devenir un avec
Dieu, dans l'expérience, avant de devenir aussi reposé et pur que lorsque vous avez été créé pour la premiére
fois.

Le feu purificateur

Dieu souhaite rendre votre ame pure. Il la purifie par Sa Sagesse tout comme un affineur purifie le métal
dans le fourneau. Le feu est la seule chose qui puisse purifier 1'or. Encore une fois, le feu qui nous consume
— totalement — est Sa sagesse supréme. Ce feu consume graduellement tout ce qui est terrestre ; il retire
toute matiere étrangere et sépare ces choses de 1'or.

Le feu semble savoir que le mélange terrestre ne peut étre changé en or. Le feu doit fondre et dissoudre ces
scories par la force afin de débarrasser 1'or de toute particule étrangere. Maintes et maintes fois, I'or doit étre
jeté dans le fourneau jusqu'a ce qu'il ait perdu toute trace de pollution. Oh, combien de fois I'or est replongé
dans le feu — bien plus de fois qu'il ne semble nécessaire. Pourtant, vous pouvez étre stir que le Forgeron
voit des impuretés que personne d'autre ne peut voir. L'or doit retourner au feu encore et encore jusqu'a ce
que la preuve positive soit établie qu'il ne peut plus étre purifié.

11 vient enfin un temps ou l'orfévre ne trouve plus de mélange qui frelate 1'or. Quand le feu a perfectionné la
pureté — ou devrais-je dire la simplicité — le feu ne le touche plus. Si I'or restait dans le fourneau pendant
une éternité, sa netteté n'en serait pas améliorée et sa substance n'en serait pas diminuée ! Désormais, l'or est
apte au travail le plus exquis. A l'avenir, si l'or se salit et semble perdre sa beauté, ce n'est rien d'autre qu'une
impureté accidentelle qui ne touche que la surface. Cette saleté n'est d'aucun obstacle a I'utilisation du
vaisseau d'or. Cette particule étrangére qui s'attache a la surface est bien loin d'étre une corruption profonde
au sein de la nature cachée de 1'or.

Rare serait I'nomme qui rejetterait un vase d'or pur parce qu'il présente une saleté extérieure, lui préférant un
métal bon marché simplement parce que sa surface a été polie.

S'l vous plait, ne vous méprenez pas. Je n'excuse pas le péché dans la vie d'une personne en union avec
Dieu. Une telle idée ne m'est jamais venue a l'esprit. Je me référe ici uniquement aux défauts naturels ; des
défauts que Dieu laisse délibérément méme chez Ses plus grands saints, pour les préserver de 'orgueil et
pour les garder de la louange des hommes qui ne jugent que sur l'apparence extérieure. Dieu permet que des
défauts subsistent chez les plus chers de Ses saints afin de pouvoir préserver ce saint de la corruption et de «
le cacher dans le secret de Sa présence » (Psaume 31:21).

Le mélange et le tri

Continuons a examiner le contraste entre I'or pur et I'or impur. Avez-vous déja considéré qu'un orfévre ne
mélerait jamais l'or pur et I'or impur ensemble ? Il y a des scories dans 1'or bon marché ; par conséquent, il ne
permettra pas qu'il soit mélangé a son or cotlteux et purifié. Que fera donc l'orfévre ? Apreés tout, il veut que
les deux soient mélés ! Ce qu'il doit faire, c'est soumettre l'or impur au feu. Il le fera encore et encore jusqu'a

58



ce que l'or inférieur devienne aussi pur que l'or fin. Alors, et seulement alors, les deux seront unis, fondus en
un seul.

Cette pensée méme se trouvait dans la déclaration de Paul : « Le feu éprouvera I'ceuvre de chacun, pour voir
de quelle nature elle est » (1 Corinthiens 3:13). Puis Paul a ajouté : « Si I'ceuvre de quelqu'un est consumée, il
perdra sa récompense ; pour lui, il sera sauvé, mais comme a travers le feu » (1 Corinthiens 3:15). Paul
indique qu'il y a des ceuvres si impures et si mélangées que, méme si le Seigneur dans Sa miséricorde accepte
I'homme, cet homme doit passer par le feu pour étre purgé du moi.

Le méme sens se retrouve dans Romains 3. Ici, on dit que Dieu examine et juge notre justice. L'épitre aux
Romains déclare que par les ceuvres de la loi nul ne sera justifié ; la justification se fait par la justice de Dieu,
et la justification est saisie par la foi en Jésus-Christ. Ainsi, vous voyez, la justice de Dieu et la sagesse de
Dieu doivent venir comme un feu impitoyable et dévorant. Ce feu détruit tout ce qui est terrestre. Le feu
deétruit le sensuel, le charnel et toute l'activité propre.

Toute cette purge est nécessaire avant que 1'ame puisse étre unie a son Dieu. Vous pouvez étre certain, cher
lecteur, que vous ne serez jamais assez motivé pour permettre a ce processus de purge de vous arriver !
L'homme, par sa nature, est trés réticent a se soumettre a une telle transformation. Nous sommes tous
grandement épris du moi et tres effrayés par sa destruction. Vous pouvez étre sir que vous n'y consentiriez
jamais si ce n'était que Dieu prend sur Lui d'agir sur vous. C'est Lui qui vient avec puissance et autorité.

Dieu doit prendre la responsabilité d'amener 'homme a 1'union avec Lui-méme. Mais est-ce possible ? Dieu
agira-t-1Il sur I'nomme sans le consentement de 'homme ? Est-ce une rupture avec les principes divins, une
imposition de Dieu sur le libre arbitre de I'hnomme ? Aprés tout, 1'idée du « libre arbitre de 'homme » est que
I'homme peut résister a 1'ceuvre de Dieu dans sa vie.

Eh bien, revenons a I'heure de votre conversion. A ce moment-1a, vous avez fait un abandon sans réserve de
votre étre a Dieu. Non seulement cela, vous vous étes abandonné a tout ce que Dieu veut pour vous. C'est a
ce moment précis que vous avez donné votre consentement total a tout ce que Dieu pourrait exiger de vous.
Oh, il est vrai que lorsque votre Seigneur a réellement commencé a briiler, a détruire et a purifier, vous n'avez
pas reconnu que c¢'était la main du Seigneur dans votre vie. Vous n'avez certainement pas reconnu 1'opération
comme quelque chose de bon. Vous avez eu l'impression inverse !

Au lieu de cela, vous avez vu tout ce bel or en vous devenir noir dans le feu plutdt que de devenir brillant
comme vous l'aviez espéré. Vous restiez 1a a regarder les circonstances autour de vous qui produisaient toute
cette tragédie dans votre vie. Vous pensiez que toute la pureté de votre vie était en train de se perdre. Si, a ce
moment-13, le Seigneur était venu vous demander votre consentement actif, au mieux vous auriez eu grand-
peine a le donner. I1 est plus probable que vous n'auriez pas pu donner votre consentement du tout.

Il y a cependant quelque chose que vous pouvez faire dans des moments pareils. Vous pouvez rester ferme
dans un consentement passif, endurant aussi patiemment que possible tout ce que Dieu a introduit dans votre
vie. Qu'est-ce que je veux dire ? Il se peut que vous ne puissiez pas donner au Seigneur votre consentement
actif dans une heure aussi sombre et difficile, mais vous n'étes pas non plus capable de mettre un obstacle sur
Son chemin. Vous ne pouvez pas dire « oui ». Vous ne pouvez pas dire « non ».

Que pouvez-vous faire ? Pressé entre ces deux points, vous découvrez que vous étes capable de ne rien faire.
Dans une telle situation, vous avez donné au Seigneur votre consentement passif ! Dieu n'est pas un
usurpateur lorsqu'll assume alors le plein pouvoir et la direction totale !

De l'activité a la passivité
Pouvez-vous saisir le processus qui se déploie ? Vous commencez a la conversion par l'activité propre. Mais
graduellement, bien que progressivement, vous avancez vers la passivité. Tout au long du chemin entre ces

59



deux points, votre ame est peu a peu purifiée de tous ces mouvements de 1'ame qui sont si distincts et pleins
de tant de variété. Dans ce processus qui se situe entre I'activité propre et la passivité, vous commencez a
reconnaitre ces éléments qui vous séparent de Dieu. (Et les choses que j'ai mentionnées dans ce chapitre sont
ces éléments qui se trouvent entre vous et votre Centre.) Ensuite, en donnant votre consentement passif au
feu purificateur de Dieu, Il vous emmene, degré par degré, dans un état de plus en plus passif.

Votre capacité a devenir passif augmente progressivement. Votre capacité a étre passif devant Dieu et sous le
poids de la croix (a ne dire ni un « oui » actif ni un « non » actif a Ses traitements) s'élargit d'une maniere
secrete et cachée. Vous traversez maintenant la premiére étape qui consiste a étre attiré dans les profondeurs
de Dieu. Il vous conforme a Sa pureté.

Mais il y a deux étapes dans l'attraction que Dieu exerce sur vous. La seconde étape est I'uniformité avec
Dieu. Nous avons vu qu'il y a un progrés dans la premicre étape qui consiste a étre conformé a Dieu. [l y a
aussi un progres dans la seconde étape. L'effort propre diminue graduellement. Finalement, il cesse tout a
fait. Quand I'effort propre cesse, votre volonté est passive devant Dieu. Vous étes parvenu a I'uniformité.

Ceci est au-dela d'un état passif. Ou du moins, c'est la fin ultime de 1'état passif. C'est a ce point que vous
commencez a vous livrer aux impulsions de 1'Esprit divin jusqu'a étre totalement absorbé en Lui. Vous &tes
en accord total avec Sa volonté en toutes choses — en tout temps. C'est I'union. L'Union Divine. Le moi est
terminé. La volonté humaine est totalement passive et répond a chaque mouvement de la volonté de Dieu. Je
n'ai pas besoin de vous avertir, c'est un processus qui, en effet, prend beaucoup de temps.

L'activité et I'effort étaient-ils impliqués pour arriver a de telles profondeurs en Christ ? Oui. L'activité est la
porte. Cependant, nous ne devrions pas nous attarder a la porte. En fait, votre but, votre tendance, doit
toujours étre vers un seul point : la perfection ultime.

Sachez, s'il vous plait, que toutes les « aides » et les « béquilles » doivent étre mises de c6té en cours de
route, sinon le but ultime ne pourra étre atteint. Oui, non seulement la nature propre est mise de c6té, mais il
en va de méme pour toutes les « aides » que je vous ai présentées au début de ce livre. Ce sont des béquilles
¢élémentaires pour vous aider dans votre commencement et dans le processus. Mais toutes choses doivent
finalement &tre mises de co6té alors que nous atteignons les profondeurs finales en Christ. Ces aides étaient
trés nécessaires a l'entrée de cette route, mais plus tard elles sont en réalité préjudiciables. Malgré cela,
certains chrétiens s'accrocheront encore obstinément a ces béquilles.

C'est ce qui a fait déclarer a Paul : « Oubliant ce qui est en arriere et me portant vers ce qui est en avant, je
cours vers le but, pour remporter le prix de la vocation céleste de Dieu en Jésus-Christ » (Philippiens 3:13-
14).

Voici un voyageur. Il s'est lancé dans un long voyage. Il arrive a la premiére auberge, et 1a il reste pour
toujours. Sa raison ? On lui a dit que beaucoup de voyageurs sont passés par la et sont restés dans cette
auberge-1a ; méme le maitre de maison y a habité autrefois. Assurément, notre voyageur a perdu la raison de
rester a la premiére auberge pour une raison aussi mince.

O ame ! Tout ce qui est souhaité pour vous, c'est que vous pressiez vers la fin. Prenez le chemin le plus court,
le chemin le plus facile. 11 a maintenant été tracé pour vous. Rappelez-vous seulement ceci : ne vous arrétez
pas a la premicre étape. Suivez le conseil de Paul : laissez-vous conduire par I'Esprit de Dieu (Romains
8:14). Cet Esprit vous conduira infailliblement au but final pour lequel votre ame a été créée. Ce but final est
la jouissance de Dieu.

La jouissance de Dieu

Arrétez-vous un instant et voyez simplement le caractére raisonnable du chemin qui est devant vous.
Premic¢rement, nous devons tous admettre que Dieu est le Bien Supréme. Assurément, alors, la félicité ultime

60



est I'union avec Lui. Et chaque saint possede une gloire en Lui, n'est-ce pas ? Pourtant, la gloire en chacun de
nous est si différente. Pourquoi ? La gloire différe selon le degré de 1'union de ce chrétien avec Dieu.

Comme nous l'avons vu, 1'ame ne peut atteindre cette union par 'effort ou par la simple activité ou par sa
propre puissance. C'est parce que Dieu seul Se communique a 1'ame de 'homme — et Il Se communique en
proportion de la capacité de 1'ame a rester passive. Une capacité passive grande, noble et étendue aide le
Seigneur a Se déverser dans l'ame.

Ensuite, vous ne pouvez €tre uni a Dieu que dans la simplicité et la passivité. Simple, en ce que Dieu est tout,
et passif en ce que la volonté humaine est en accord avec la volonté divine en toutes choses. Cette union est
la beauté méme. Par conséquent, il s'ensuit que la voie qui méne a la passivité — et de 1a jusqu'a Christ — ne
pourrait étre rien d'autre que bonne. Cette voie est celle qui est la plus exempte de danger, et c'est la
meilleure voie.

Mais y a-t-il un danger a connaitre l'union avec Dieu ? Certains disent « oui » et découragent méme l'idée d'y
penser. Mais votre Seigneur aurait-11 créé cette expérience, cette marche parfaite, cette voie nécessaire, si elle
avait été dangereuse ? Non ! Un tel état est accessible a tous, et le chemin pour y parvenir peut étre parcouru
par tous. Tous les enfants du Seigneur ont été appelés a la jouissance de Dieu — une jouissance qui peut étre
connue aussi bien dans cette vie que dans la vie a venir. Notre état en ce jour-la sera celui d'un bonheur
éternel dans 1'union avec Dieu. Notre appel dans cette vie est le méme.

Alors que nous approchons de la fin de ce livre, quelques pensées s'imposent. Je vous ai parlé d'une
jouissance de Dieu, et non des dons de Dieu. Les dons ne constituent pas la béatitude ultime. Les dons ne
peuvent satisfaire votre ame ni votre esprit. Votre esprit est si noble et si grand que les dons les plus exaltés
que Dieu a a donner ne peuvent apporter le bonheur a I'esprit... a moins que le Donateur ne Se donne aussi
Lui-méme.

Cher lecteur, tout le désir de I'Etre Divin peut se décrire en une seule phrase : Dieu souhaite Se donner
entiérement a chaque créature qui invoque Son nom. Et II le fera, Se donnant a chacun de nous selon notre
capacit¢ individuelle. Mais hélas ! L'homme est une créature remarquable ! Combien il est réticent a se
laisser attirer en Dieu ! Comme il est craintif, remarquablement craintif a I'idée de se préparer a I'union
divine.

Dernicres paroles

Un dernier mot. Il est presque certain que quelqu'un vous dira qu'il n'est pas juste que vous vous mettiez
vous-méme dans un état d'union avec Dieu. Je suis totalement d'accord. Mais j'ajoute cette parole : personne
ne peut se mettre lui-méme en union avec Dieu. Ce ne serait pas possible, quel que soit 'effort fourni.
L'union de I'ame avec Dieu est une chose que Dieu seul accomplit. Il est donc inutile de s'élever contre ceux
qui semblent essayer de s'unir eux-mémes a Dieu ; une telle union (Dieu avec le moi) n'est méme pas
possible.

Vous pourriez aussi trouver quelqu'un qui vous dira : « Certaines personnes entendront parler de cela et
prétenderont avoir atteint cet état alors qu'en réalité ce n'est pas le cas. » Oh, cher lecteur, un tel état ne peut
pas plus étre imité qu'un homme affamé, sur le point de mourir de faim, ne pourrait vous convaincre qu'il est
rassasié. Un souhait, un mot, un soupir, un signe, quelque chose lui échappera inévitablement et trahira ainsi
le fait qu'il est loin d'étre satisfait.

Puisqu'on ne peut atteindre 1'union avec Dieu par son propre travail, nous ne prétendons y introduire
personne. Tout ce que 'on peut faire est d'indiquer le chemin qui finit par y mener. Oh oui, et une autre chose
encore — on peut supplier I'ame qui cherche de ne pas s'arréter quelque part en chemin. (Cher lecteur, ne
vous installez pas quelque part sur la route et ne vous attachez pas aux pratiques extérieures qui vous ont

61



d'abord fait démarrer. Toutes celles-ci, comme le fait de prier I'Ecriture et de contempler le Seigneur, doivent
étre laissées derriére au moment ou le signal vous est donné.)

Celui qui a l'expérience d'aider les autres sait qu'il ne peut pas emmener un autre chrétien dans cette relation
avec Dieu. Tout ce qu'il peut faire est de montrer 1'eau de la vie et de préter son aide a celui qui cherche.
Cela, bien sir, il peut et doit le faire. Il serait cruel de montrer une source a un homme assoiff¢ et de
l'attacher ensuite de telle maniére qu'il ne puisse atteindre le ruisseau. Certains parlent de I'union divine mais
ne permettent jamais a celui qui cherche de se libérer de ses chaines. Cela arrive, et le pauvre saint finit par
mourir de soif.

Convenons donc de ceci : il existe une union divine, et il existe un chemin pour y parvenir. Le chemin a un
commencement, un progres et un point d'arrivée. De plus, plus vous vous approchez de la consommation,
plus vous mettez de coté les choses qui vous ont aidé & démarrer. Bien s, il y a aussi un milieu, car on ne
peut aller d'un commencement a une fin sans qu'il y ait un espace intermédiaire. Mais si la fin est bonne,
sainte et nécessaire, et si I'entrée est également bonne, vous pouvez étre slir que le voyage entre ces deux
points est également bon !

O l'aveuglement de la plus grande partie de I'numanité qui s'enorgueillit de science et de sagesse ! Combien il
est vrai, 6 mon Dieu, que Tu as caché ces choses merveilleuses aux sages et aux prudents, et que Tu les as
révélées aux enfants !

J.G.

62



25. Depuis la prison

Durant le premier emprisonnement de Jeanne Guyon dans la ville de Saint-Antoine, en France, quelques
lettres envoyées de 'extérieur lui parvinrent. Elle fut autorisée a répondre a au moins une partie de ces
demandes. Quelques-unes des lettres que Jeanne Guyon écrivit en réponse ont survécu.

L'une des lettres qu'elle rédigea était une réponse a une femme qui avait récemment lu ce livre méme et lui
avait écrit pour poser un certain nombre de questions pratiques. La réponse de Jeanne Guyon nous a été
conservée. Il est approprié de clore cet ouvrage par des extraits de cette lettre remarquable.

La Lettre de Jeanne Guyon

C'est un grand plaisir d'entendre parler des manifestations de la miséricorde de Dieu envers vous et de voir
les progrés de votre ame dans l'expérience spirituelle. Puisse Dieu mener a leur accomplissement les ceuvres
qu'll a commencées en vous. Je suis stire qu'll le fera si vous continuez a étre fidéle.

Oh, I'inexprimable bonheur d'appartenir a Jésus-Christ ! Appartenir a Jésus-Christ est le véritable baume qui
adoucit toutes ces peines et ces chagrins si inséparables de cette vie terrestre.

Permettez-moi de risquer quelques remarques pratiques.

De la lecture et de la nourriture de 1'ame

Lorsque vous lisez, arrétez-vous de temps en temps pendant quelques instants ; livrez-vous a l'attente de
Dieu et a la priére de silence (communion intérieure). Faites-le particuliérement lorsque vous avez lu un
passage qui vous a touché. Laissez la lecture produire son effet approprié¢. Répondez a ce sentiment intérieur
qui s'est manifesté en vous lors de la lecture du passage. Répondez a Son toucher.

Lire de cette maniére vous édifiera et nourrira votre ame. Oui, vos parties intérieures — votre ame et votre
esprit — ont besoin de nourriture tout comme votre corps. A moins que votre 4me ne soit nourrie par
quelque chose qui la fortifie, son état spirituel ne fera que flétrir et dépérir.

De la véritable mortification

Quant a votre corps, je vous recommande de ne pas vous infliger de mortifications vous-méme. Votre santé
fragile ne le permet pas. Si vous aviez un corps robuste et si vous vous laissiez dominer par vos appétits, je
vous conseillerais probablement différemment.

Mais il y a une sorte de mortification que je vous recommande trés ardemment :
* Mortifiez tout ce qui reste de vos affections et désirs corrompus.
* Mortifiez votre propre volonté.
* Mortifiez vos goiits, votre disposition, les choses vers lesquelles vous penchez naturellement.
* Mortifiez vos habitudes.

Apprenez, par exemple, a souffrir avec patience. Dieu enverra des souffrances fréquentes et probablement
grandes dans votre vie. C'est Son ceuvre ; Il 1'a choisie ; acceptez-la.

Apprenez a souffrir tout ce qui vous arrive — méme la confusion — mais apprenez a le faire par un seul
motif : 'amour pour Dieu. Acceptez tout, qu'il s'agisse de mauvais traitements, de négligence ou de quoi que
ce soit d'autre qui se présente a vous. Pour résumer ma pensée : vous pouvez mortifier votre étre en
supportant a tout moment, de maniére sereine, tout ce qui contrarie votre vie naturelle. Faites mourir les

63



sentiments désagréables qui s'élevent en vous lorsque des choses déplaisantes entrent dans votre vie. Ce
faisant, placez-vous en union avec les souffrances de Christ.

Ce sont des remedes amers, c'est vrai. Mais en les prenant, vous honorerez la croix.

La circoncision du cceur

Vous honorez tout particuliérement I'ceuvre de la croix en vous si vous mourrez totalement a tout ce qui est
ostentatoire et attirant en vous. Mais cette mort ne se produit pas extérieurement. La mortification et la mort
ont lieu dans votre expérience intéricure.

Apprenez donc la legcon de devenir un petit enfant, de devenir un néant. Un homme qui jeline — en
délaissant toutes les choses que son appétit réclame de maniére inappropriée — fait une bonne chose. Mais le
chrétien qui jetine de ses propres désirs et de sa propre volonté, et qui se nourrit de la seule volonté de Dieu,
fait bien mieux. C'est ce que Paul appelle la circoncision du ceeur.

La pratique de la pricre

Enfin, il me semble que vous n'étes pas encore suffisamment avancée dans 1'expérience intérieure pour
pratiquer la priere de silence pendant une longue période ininterrompue. Je pense qu'il serait préférable pour
vous de combiner la priére vocale avec la priere de silence. Libérez des expressions telles que celles-ci vers
votre Seigneur :

« O mon Dieu, laisse-moi étre tout a Toi. » « Laisse-moi T'aimer purement pour Toi-méme, car
Tu es infiniment aimable. » « O mon Dieu, sois mon tout ! Que tout le reste ne soit rien pour
moi. »

Offrez ces mots et d'autres semblables ; offrez-les de tout votre ceeur. Mais je pense que de telles expressions
devraient étre séparées les unes des autres par de courts intervalles de silence. C'est de cette manicre que
vous formerez progressivement l'importante habitude de la priere de silence.

Prenez la Sainte-Ceéne (le Repas du Seigneur) aussi souvent que vous le pouvez. Jésus-Christ, qui est dans
cette ordonnance, est le pain de vie. Il nourrit et vivifie nos ames.

Je me souviendrai de vous alors que j'adore devant Lui. Puisse-t-11 établir Son royaume dans votre cceur, y
régner et y gouverner.

Jeanne Guyon, depuis la prison Saint-Antoine, France

64



	1. De la surface vers les profondeurs
	2. Prendre le large
	Contempler le Seigneur : Attendre en Sa présence

	3. Les profondeurs — même pour les personnes peu instruites
	4. Le second niveau
	5. Les temps de sécheresse
	6. L'abandon
	7. L'abandon et la souffrance
	8. L'abandon et la révélation
	9. L’abandon et une vie sainte
	10. Vivre à l’intérieur
	11. Vers le centre
	12. La prière continuelle
	13. L'abondance
	14. Le silence
	15. Un nouveau regard sur la confession du péché
	16. L’Écriture
	17. Des requêtes de prière ?
	18. Les distractions
	19. La tentation
	20. Consumé
	Une chaleur d'amour
	L'anéantissement du moi
	Adorer en esprit et en réalité

	21. Le silence — dans les profondeurs
	La pratique du silence
	L'attraction divine
	La dépendance totale
	Marie et Marthe
	L'Union avec Dieu

	22. L’état permanent
	Se tourner vers le cœur
	L'habitude de demeurer
	L'activité dans le repos
	L'immersion invisible
	Les étapes de la progression
	L'image du navire

	23. Aux ouvriers chrétiens
	Le cœur est la clé
	La responsabilité des conducteurs
	Allez droit au cœur
	La simplicité de la prière

	24. L’ultime accomplissement chrétien
	Le moi contre Dieu
	Le feu purificateur
	Le mélange et le tri
	De l'activité à la passivité
	La jouissance de Dieu
	Dernières paroles

	25. Depuis la prison
	La Lettre de Jeanne Guyon
	De la lecture et de la nourriture de l'âme
	De la véritable mortification
	La circoncision du cœur
	La pratique de la prière



